Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 25 (1931)

Heft: 9

Artikel: Dienst an der Sache und Weiblichkeit : ein Beitrag zur
Theologinnenfrage

Autor: Pfenninger-Stadler, Verena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das erfte Thema unferer Ausiprachen war: ,;Wir Miitter und die Schule®.
An Hand von eigenen Erinnerungen und Beobachtungen, von Erlebniffen unferer
Kinder, des Buches von Willi Schohaus: ,,Schatten iiber der Schule® und des
kleinen Werkes von Henri Roorda: ,,Un pédagogue n’aime pas les enfants —
verfuchten wir die gegenwirtige Schule einer ftrengen Kritik zu unterziehen. Es
war uns aber nicht nur darum zu tun, die Mingel der Schule aufzudecken; wir
wollten ehrlich einen Teil der Verantwortung fiir diefe Mingel auf uns nehmen.
Wo {iindigen wir, Mitter, und wie konnten wir verbeflernd eingreifen? Ueber-
fchdtzen wir nicht auch den Wert des bloflen Wiflens? Befiirworten wir nicht
durch unfer Beftehen auf Erteilen der Noten und Zeugnifle das Kontroll{yftem,
das die Schule hindert, zu einer wahren Arbeitsgemeinichaft zu werden, und das
die Kinder zum Egoismus und Strebertum erzicht oder bei ihnen das Selbftver-
trauen und die Freude am Lernen vernichtet? Schlagen wir nicht manchmal zu
Haufe auch den befehlenden und verbietenden Ton an, anftatt den Kindern
Vertrauen zu {chenken und fie zu einfichtigen Menichen zu erziehen? Nehmen
wir nicht zu oft Zuflucht zu Strafen, die die Kinder zum Betrug und zur Ver-
heimlichung verleiten? Ift es uns damit ernft, mit den Lehrern und Erziehern
unferer Kinder einen regen Kontakt zu {uchen, oder {ind wir nur froh, wenn wir
die Sorge um die geiftige Entwicklung der Kinder in andere Hinde legen konnen?

Im Anfchluff an diefe Ausiprachen erzdhlte uns die Leiterin eines Kinder-
heimes im Toggenburg in ihrer lebhaften, ungezwungenen Art von ihrer Arbeit
und von den ihr anvertrauten Kindern.

An zwei Abenden horten wir dem Vorlefen aus Gotthelfs Werken durch ein®
Berner Pfarrerstochter zu, die es ausgezeichnet verftanden hat, uns Gotthelfs Ge-
ftalten nahe zu bringen.

Das Wetter war uns gnidig und hat uns fogar eine {chone Bergwanderung
zu einem entlegenen See ermoglicht. Es tat fo gut, einmal ganz ohne Sorgen fir
einen halben Tag auszuzichen und die {chone Gegend und den Anblick der
drolligen Ziegen zu genieflen. :

Auf Anregung einer der Mitter befprachen wir ausfithrlich die Moglichkeit
der Griindung eines Erholungsheimes fiir Miitter.!) Der Wunfch, méglichit vielen
Frauen die Wohltat der Ausipannung und einer ausgiebigen feelifchen Erfrifchung
zu verichaffen, leitete uns in" diefen Ausfprachen.

Moge es nicht nur beim frommen Wunfch bleiben! Wir hoffen fehr, Wege
zu finden, um die Griindung eines folchen Heimes zu ermdglichen und laden alle,
denen die Sorge um den Lebensmut namentlich der iiberlafteten Miitter am Her-
zen lizgt, ein, an der Lofung diefer Frage zu arbeiten. N. Oettli.

Dienft an der Sache und Weiblichkeit.”)

(Ein Beitrag zur Theologinnenfrage.)

Es foll hier von der Theologinnenfrage gefprochen werden unter
Verzicht auf eine ausfihrliche Erorterung jener Einwinde, die fich
aus dem Wortlaut der Bibel {iber das Amt und die Stellung der Frau
ergeben. 1. Kor. 14, 35 ift ja nicht der einzige Vers der Bibel, deflen
Wortlaut einen-Wideripruch zu dem anderer Stellen enthilt. Solche
Stellen follten jeden Theologen zwingen, {ich mit der Frage nach dem
Verhiltnis vom Wort zu den’ Worten auseinanderzufetzen. Wir

1) Diefer Beitrag ift, wie mancher andere, weil er nicht Gefahr lief, ralch zu
veralten, ob dem Anfturm des unmittelbar Dringlichen allzulange zuriickgeftellt
worden, wofiir ich um Entfchuldigung bitte. D. Red.

401



Theologinnen konnen nur dankbar fein, dafl wir dazu durch 1. Kor.
14, 35 immer wieder mit belonderer Dringlichkeit veranlafit werden.")

Aber wir wollen uns heute mit jenen Einwinden auseinander-
fetzen, die — wie man zu fagen pflegt —, aus dem ,,Wefen der Frau“
abgeleitet werden, die vielleicht auch theologifch begriindet werden,
aber nicht mit dem Wortlaut der Bibel iiber das Amt, {fondern mit
der Schopfungsordnung. Warum, fo hilt man uns entgegen, meint
die Frau, dafd fie es in allen Dingen dem Manne gleichtun miifle? Ge-
wify, auch fie foll Evangelium verkiindigen, wie es ja uns Chriften
allen aufgetragen ift. Hat uns doch {chon Luther das allgemeine Prie-
- ftertum aller Glaubigen gelehrt. Aber warum foll fie es in jenen For-
men tun, die mannlichem Wefen ent{prungen {ind und minnlichem
Wefen entfprechen? Warum foll fie, deren Kraft doch mehr auf der
Seite des Gefiihls und des Herzens als auf der des Verftandes und des
abftrakten Denkens liegt, dasfelbe angeftrengte Studium durch-
machen? Warum foll fie in der Oeffentlichkeit auftreten, wo dies
doch ihrer Art fo wenig entipricht?

I.

Allen Einwinden diefer Art gegeniiber muf} die Frage aufgewor-
fen werden, ob denn die Form unferer heutigen Berufe wirklich nur
eine typifch minnliche ift, ob fie nicht viel mehr in erfter Linie aus
der Sache herausgewachfen ift.

"Am leichteften ift diefer Sachverhalt beim Studium einzufehen,
und das mag mit ein Grund fein, warum die Frau bei ihrem Streben
nach Gleichberechtigung in ihrer Forderung nach dem gleichwertigen
Studium am wenigften angefochten wird. Da, wo man fiir die Frau
ein befonderes Studium einrichten will, handelt es fich-doch regel-
maflig um eine Herabfetzung der Anforderungen. Niemand aber,
weder Mann noch Frau, wird f{ich, wenn es ithm im Ernft um eine
Sache geht, mit etwas Halbem zufrieden geben konnen. Alfo nicht
um die Nachahmung minnlicher Wege handelt es fich, wenn die Frau
den Weg des vollen Theologieftudiums geht, fondern darum, fich das-
jenige Mafl von Bildung anzueignen, das notig ift, um die Sache zu
beherrichen. Die Frau geht, um zur Sache zu gelangen, den ihr vom
Manne gewielenen Weg, den er im Laufe der langen Jahre, wihrend
welcher er allein fich mit der Sache befchiftigte, als den richtigen
zu erkennen glaubte. Sollte es fich fiir die Theologin ergeben, dafl
diefer Weg der Sache nicht geniigt, fo wird fie fich durch die Tat-
fache, dafl es der minnliche Weg ift, nicht davon abhalten laflen,
ihrer{eits, vielleicht zufammen mit denjenigen ihrer minnlichen Kolle-
gen, die die Mingel ebenfalls empfinden, einen neuen Weg zu fuchen.

1y Vgl. dazu die in der letzten Nummer der ,,Chriftlichen Welt* (3. Mai 1930)
erfchienene, ausgezeichnete Abhandlung: ,,Die Frau {chweige in der Gemeinde*
von H. Windifch.

402



Wenn es z. B. heute viele meiner médnnlichen Kollegen nicht fiir notig
halten, fich mit dem Studium der Philofophie oder der Arbeiterbewe-
cung abzugeben, fo fehe ich mich dadurch nicht davon entbunden,
meinerfeits das Studium {olcher Grenzgebiete zu treiben, wenn ich
glaube, dafl ohne dies heute Evangelium nicht mehr wirkfam ver-
kiindigt werden kann.

Viel {chwieriger ift es beim praktifichen Berufe, feftzuftellen, was
aus der Sache gegeben ift und was aus der Befonderheit minnlichen
Weflens entipringt. Es bedarf dazu einer Befinnung dariiber, was
iberhaupt das Pfarramt in unferer evangelifchen Kirche bedeutet.
Die Lehre vom allgemeinen Prieftertum, wie Luther die Erkenntnis
von der grundfdtzlichen Gleichheit aller Chriften vor Gott und dem
Evangelium bezeichnete, ift eine der grundlegendften Lehren evangeli-
{chen Glaubens. Es gibt in unferer Kirche keinen geiftlichen ,,Stand®,
daf’ es iberhaupt Pfarrer gibt, ift allein in einer — freilich notwen-
digen — Arbeitsteilung begriindet. Um der Ordnung willen, fo fagt
Luther, trdgt die Kirche beftimmten Menichen auf, 6ffentlich in der
Gemeinde das Wort Gottes zu verkiindigen. Wir wiirden vielleicht
naher begriinden: Weil es bei der Verkundlgung des Evangeliums um
eine {o ernfte Sache geht, miiflen wir — ob wir gleich wiflen, daff
wir es mit unferer Kraft nicht tun kénnen — dennoch alle unfere
menichlichen Krifte einfetzen. Darum verlangen wir von unferen
Pfarrern eine befondere, griindliche Ausbildung, der fich nicht jeder
Chrift unterziechen kann. Grundfdtzlich aber kann und foll jeder
Chrift durch fein Wort und {fein Leben Evangelium verkiindigen.

Die befondere Aufgabe des Pfarrers ift alfo gerade die 6ffentliche
Wortverkiindigung, in der Predigt und im Unterricht. Dann auch
die Wortverkindigung im Einzelnen, die Seelforge in {chwierigen
Fillen, da, wo es vielleicht befonderer Kenntnifle bedarf (z. B. fiir
die Auseinanderfetzung mit den Sekten). Sonft ift gerade die Seel-
forge das Gebiet, das ein jeder Chrift am andern iiben {ollte. Denn
tiber die Dinge des alltdglichen Lebens kénnen wir am beften mit
denen reden, die mit uns im tdglichen Leben {tehen. Die Schwierig-
keit, dafl heute {o viele Menichen von der Kirche gar nicht mehr er-
reicht werden, kann nicht dadurch behoben werden, dafl wir die
Theologen von der Kanzel herunterfteigen laffen und fie etwa in die
Fabriken und Biiros {chicken. Unfere Not befteht vielmehr darin,
dafl wir keine Laien mehr haben, keine lebendige Gemeinde, die fiir
die Kirche arbeitet. Es gibt Dinge, die der Pfarrer nicht tun kann.
Das heifit aber nicht, dafl wir keine Pfarrer brauchen, fondern es
heiflt, dafl wir auch der Mitarbeit der Gemeinde bediirfen.

Wer Plarrer {ein will, fei es Mann oder Frau, der darf fich jeden-
falls der zentralften Aufgabe des Pfarramtes, der Verkiindigung des
Evangeliums in der Gemeinde, nicht entzichen. Einwinde gibt es

403



hier nicht von der Perfon des Amtstridgers her — wer f{ich dazu nicht
fahig fihlt, der {oll eben diefen Beruf nicht ergreifen —, fondern
hochftens von der Sache her. Man kann feine Zweifel haben, ob die
{pezielle Art, wie wir heute das Evangelium von der Kanzel her
verkiinden, noch wirkfam ift, ob die Gemeinde das fo verkiindigte
Wort tiberhaupt noch horen kann, ob wir nicht nach anderen Formen
der offentlichen Verkiindigung fuchen miiffen. Aber man darf nicht
um feiner Weiblichkeit willen noch aus irgendwelchen andern menich-
lichen Griinden die Forderung der Verkiindigung umgehen. Wir
brauchen heute, neben der lebendigen Gemeinde, auch Minner und
Frauen, die zu predigen, zu unterrichten, zu leiten vermogen, die die
Auseinanderfetzung des Evangeliums mit den Michten der Zeit voll-
ziehen, indem fie es verkiindigen fo, wie es uns, gerade uns, gefagt ift,
und wie wir es horen miiffen. Und wer dazu die Gaben und die Mit-
tel und die Fahigkeit befitzt und tut es nicht, einerlei, ob Mann oder
Frau, dem ift es Siinde.

Von den andern Aufgaben des heutigen Pfarramtes, die nicht
Unterricht, Predigt und Seelforge {ind, gilt dasfelbe. Es ift zuerft ein-
mal von der Sache her zu fragen, ob fie notig find. Erft wenn von
da her das Arbeitsgebiet umgrenzt ift, 1d3¢ {ich dann allenfalls fragen,
in welcher befonderen Weife nun der Mann oder die Frau die Arbeit

geftalten.
H,

Fiir eine Gefchlechterpiychologie ift wohl heute der Moment noch
richt gekommen. Denn mogen auch die Einwinde, die Vaerting in
ihrem Buch: ,,Minnerftaat und Frauenftaat“ gegen die iibliche Ge-
{chlechterpfychologie erhebt, im einzelnen noch einer genaueren Un-
terfuchung und Begrenzung bediirfen, fo ift doch immerhin ihre Ge-
{famtfrageftellung grundfatzlich richtig: Um eine einwandfreie Ge-
{chlechterpfychologie geben zu konnen, miifite man erft beide Ge-
{chlechter wihrend einer lingeren Zeit unter den gleichen dufleren
Bedingungen beobachten konnen. Soweit {ind wir heute noch lange
nicht. Tat{ichlich haben in der jiingften Zeit da, wo die Frau fich in
der gleichen Lage wie der Mann befindet, wo fie den gleichen Grad
von Bildung erreicht wie er, fich {chon viele der Eigenichaften, die
einft als typifch weiblich galten und vielfach immer noch gelten, ver-
loren. Ich mdchte ein Beifpiel anfiihren. (Im tibrigen fei auf Vaer-
ting verwiefen.) Niemand wird wohl heute im Ernft mehr behaupten
Vvollen dafl die Frau mit ihrer geiftigen Fahigkeit dem Manne nicht
gewachfen {ei. Das haben die Frauen in der kurzen Zeit, da ihnen die
Wege zur hoheren Bildung offen ftehen, bereits Wlderlegt Aber es
heiflt noch immer, dafl eben doch das Cebiet: des Fihlens, der in-
tuitiven Schau, das Herz, das eigentliche Gebiet der Frau fei, wih-
rend dem Manne mehr die Sphire des Intellekts, des logifchen Den-

404



kens, liege. Und doch ift leicht zu fehen, wie fehr gerade diefe Be-
urteilung der Frau durch die hiftorifche Lage bedingt fein kann. Was
blieb der Frau denn iibrig, {o lange ihr die Wege zur héheren Bil-
dung verichloflen waren, als ihr Gefiihl und ihr Gemiit zu ent-
wickeln? Es ift wohl eher berechtigt, angefichts diefer Lage die Frage
zu erheben, ob wir hier nicht einfach die Entwicklung unferes moder-
nen Lebens, das auf die eine Seite die Hiuslichkeit mit ithrer Gemiit-
lichkeit und Warme, auf die andere Seite das Berufsleben mit feiner
»Logik®, feiner Berechnung ftellt, dadurch fanktioniert haben, dafl
wir das eine Gebiet der Frau, das andere dem Manne zuwiefen, und
ob es nicht an der Zeit wire, die Verkehrtheit diefer Entwicklung
einzufehen und nach einer neuen Verbindung des willkiirlich und zu
Unrecht Getrennten zu {uchen.

Unter den Studierenden, wo Mann und Frau unter den gleichen
Bedingungen arbeiten, finden wir bei beiden Gefchlechtern beides,
ftrenge Sachlichkeit und wiffen{chaftliches Denken fowohl wie Un-
fahigkeit zu fachlichem, wiffen{chaftlichem Arbeiten. Die Veran-
lagung zur Wiffen{chaft fowohl wie zu denjenigen Berufen, die eine
mehr gefiihls- und phantafiemifige Einftellung verlangen beruht
nicht auf dem Gefchlecht. Es beriihrt einen als Frau immer merk-
wiirdig, wenn man, befonders von minnlicher Seite, Eigen{chaften
und dann auch beftimmte Lebensgebiete als befonders weiblich preifen
hort, zu denen man {ich nicht hingezogen fiihlt, ja, gegeniiber denen
man geradezu Abneigung empfindet, — und wenn dann {olche Feft-
{tellungen von theologiicher Seite am Ende gar noch mit der Schopf-
ungsordnung begriindet werden. Man hat dann nur die Wahl, ent-
weder auf feinen Anipruch, Frau zu fein, zu verzichten, oder dann,
ein fiir allemal, gegeniiber allen {olchen Behauptungen — und alfo
auch gegeniiber gewiflen Theologien — im hochften Grade {keptifch
zu werden. Und da man das erftere doch wohl nicht kann, wird man
{ich eben fiir das zweite entichliefien!

I11.

It es heute noch nicht moglich, eine einwandfreie, allgemein-
gliltige Gelchlechterpiychologie zu finden — und es ift fraglich, ob es
jemals ganz moglich fein wird —, {o ift es immerhin moglich, die
tatfachliche Situation, fo, wie wir fie vor uns haben, zum Wohle
aller auszuniitzen. Wir verzichten aber darauf, feftzuftellen, wie viel
davon hiftori{ch bedingt ift, und was wirklich auf einem auf der ver-
{chiedenen Natur der Gelchlechter beftehenden Wefensunter{chied
beruht.

Und das heif3t dann: es ift nicht notwendig, dafl die Frau, die in
einem beftimmten Moment der Entwicklung ins Berufsleben des Man-
nes eintritt, alle Fehler desfelben, die fich im Lauf der Entwicklung

405



herausgebildet haben, mitiibernimmt. Sie ift z. B. dadurch, daf} fich
ithr Leben bis jetzt vorwiegend in der Familie abipielte, vor der fal-
{chen, einfeitigen Verfachlichung mehr als der Mann bewahrt geblie-
ben. Zufammen mit denjenigen ithrer minnlichen Kollegen, die diefen
Mangel auch empfinden, wird fie daher, wenn fie nun ins Berufsleben
tritt, den Kampf gegen die faliche Verfachlichung, gegen die Mecha-
nifierung — nicht des Arbeitsvorganges, fondern des Geiftes — aut-
nechmen.

IV,

In welcher Weife kann nun die Frau, die in den Pfarrerberuf
tritt, durch ihre befondere Lage dem Berufe dienftbar {fein? Das
Amt des Pfarrers gehort zu denjenigen Berufen, die von der Ver{ach-
lichung und Entmen{chlichung unferes Berufslebens am wenigften be-
troffen {ind. Aber es gibt doch einen Ort, wo ithn die Mitarbeit der
Frau vor der Gefahr einer Entgleifung bewahren kann, ndmlich beim
Kampf des Pfarrers um die grundfitzliche Profanitit feines Berufes.

Der Pfarrer ift nicht mehr als ein gewohnlicher Chrift. Seine be-
fondere Arbeit it fich, entfprechend unferer Auffaflung vom all-
gemeinen  Prieftertum, nur mit einer Arbeitsteilung begriinden. Aber
es befteht fiir ihn beftindig die Gefahr, dafl er, infolge der befonderen
Ehrfurcht, die die Gemeinde dem Worte Gottes, welches er verkiin-
digt, entgegenbringt, {elber doch wieder in eine befondere Stellung
gerdt. Wo aber Mann und Frau zufammen arbeiten, da ift die Ge-
fahr einer folchen Befonderung, eines Sichloslofenwollens und Sich-
loslofenkonnens vom Konkret-menichlichen, und alfo auch vom
Men{chlich-gebrochenen, geringer. So wird z. B. das Pfarramt da-
durch, daf es ein rein minnlicher Beruf ift, fiir die weiblichen Ge-
meindeglieder in unerreichbare Ferne gerlickt und eben damit diefe
Gefahr beftirkt. Die Theologin fteht ihnen menichlich ndher. Sie,
die, einfach Frau, wie jene, kommt und das Evangelium verkiindet,
ift nicht von einem Nymbus hoheitsvoller Ferne umgeben. So bildet
{ie eine Briicke nach der einen Seite der Gemeinde und tridgt dazu bei,
jenen unheilvollen Abftand zwifchen der Welt des Pfarrers und den
andern Gebieten menfchlichen Lebens, von dem wir am Anfang
{prachen, zu tiiberbriicken. Sie tut es, nicht indem fie etwas anderes
macht, etwa indem fie, neben ihrem theologifchen Amt, auch noch ihre
Kenntnifle im Haushalt verwertet, das wire {o falich, wie wenn
der Pfarrer meint, in die Fabrik gehen zu miiffen. Sondern ganz ein-
fach, indem fie ihre Arbeit, genau diefelbe Arbeit, welche der Pfarrer
leiftet, als Frau tut.

Ob fich {piter, unter Mitwirkung der Frau, befondere Formen der
Wortverkiindigung ausbilden werden, die vielleicht gerade ihrem Ein-
flufl zuzulchreiben find, a8t fich jetzt noch nicht fagen. Die Frau,
die in das Berufsleben eintritt, muf} zuerft, will {ie beftehen, jedenfalls

406



die Formen tbernechmen, welche fie vom Manne vorgebildet findet.
Erfl, wenn die Frau die volle Freibeit und Selb[lindigkeit in der Aus-
tibung ihres Berufes bat, ift die Méglichkeit gegeben, daf fie, ibrer
befonderen Eigenart gemalfl, vielleicht einmal an neuen Geflaltungen
ihres Berufes mitarbeiten kann. Solange f{ie, wie heute vielerorts, noch
dazu gebraucht wird, dem minnlichen Kollegen Handlangerdienite
zu tun, ift eine folche Entwicklung einer durch die Frau beeinflufiten
Form des Berufes jedenfalls nicht moglich. Und eine von Anfang an
gegebene Belchrinkung des weiblichen Theologinnenberufes auf die
fir eine Frau befonders geeigneten Seiten diefer Tatigkeit ift jeden-
falls nicht moglich. Die Frau kann fich doch nicht vom Manne diktie-
ren laffen, welches die ihr befonders naheliegenden Seiten ihres Be-
rufes {ind!

Jede Einwirkung weiblicher Eigenart auf die befondere Geftaltung
des theologifchen Berufes fteht aber, das fei noch einmal mit aller
Deutlichkeit gefagt, unter der Einfchrinkung, dafl fie in f{trengfter
Unterordnung unter die Sache gefchicht, daf} alfo der Dienft an der
Sache durch folches Nachgeben an die perfénliche Art nicht benach-
teiligt, fondern vielmehr geférdert wird.

Wollte die weibliche Eigenart aus einem anderen Grunde als im
Interefle der Sache fich geltend machen, etwa nur deshalb, um eine
befondere Form des weiblichen Pfarramtes neben dem minnlichen zu
haben, dann wire fie dem Gericht verfallen, unter das innerhalb des
Chriftentums alles Menfchliche, fofern es fich {felber will, geftellt ift.
Nicht nur, weil wir heute noch nicht wiflen konnen, was mannliche
und was weibliche Eigenart ift, lehnen wir eine befondere Geftaltung
des Pfarramts nach weiblicher Eigenart ab, fondern weil ein jedes
Suchen {einer felbft, fei es feiner Weiblichkeit oder irgend einer
andern Seite menfchlicher Per{onlichkeit, an {ich {chon unter das Ge-
richt fallt. In diefer ftrengen Sachbezogenheit gerade wird die Weib-
lichkeit ohne unfer Zutun hindurchbrechen, aus thr heraus wird {ich
{chlieflich allein feftftellen laffen, was Weiblichkeit ift, weil nur in
folcher Sachbezogenheit alles Gewollte und Selbftgemachte, alle Bil-
dung weiblicher Eigenart nach eigenen Vorftellungen vermieden wer-
den wird. Sollte aber einmal um diefer Sache willen dies oder jenes
von dem, was wir heute fiir Weiblichkeit halten, fallen miiffen, fo
wird das kein Schade fein. Denn das fillt dann unter jenes Sterben
des natiirlichen Menichen, das an uns gefchehen muf}, damit der neue
Menfch, der Menich jener zukiinftigen Welt, in der es weder Mann
noch Weib gibt, in der fie weder freien noch {ich freien laflen, in uns
lebendig werden kann. Verena Pfenninger-Stadler.

407



	Dienst an der Sache und Weiblichkeit : ein Beitrag zur Theologinnenfrage

