
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 25 (1931)

Heft: 9

Artikel: Dienst an der Sache und Weiblichkeit : ein Beitrag zur
Theologinnenfrage

Autor: Pfenninger-Stadler, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das erfte Thema unferer Ausfprachen war: „Wir Mütter und die Schule".
An Hand von eigenen Erinnerungen und Beobachtungen, von Erlebniffen unferer
Kinder, des Buches von Willi Schohaus: „Schatten über der Schule" und des
kleinen Werkes von Henri Roorda: „Un pédagogue n'aime pas les enfants" —
verfuchten wir die gegenwärtige Schule einer Strengen Kritik zu unterziehen. Es

war uns aber nicht nur darum zu tun, die Mängel der Schule aufzudecken; wir
wollten ehrlich einen Teil der Verantwortung für diefe Mängel auf uns nehmen.
Wo fündigen wir, Mütter, und wie könnten wir verbeffernd eingreifen? Ueber-
fchätzen wir nicht auch den Wert des bloßen Willens? Befürworten wir nicht
durch unfer Beliehen auf Erteilen der Noten und Zeugniffe das Kontrollfyftem,
das die Schule hindert, zu einer wahren Arbeitsgemeinfchaft zu werden, und das
die Kinder zum Egoismus und Strebertum erzieht oder bei ihnen das Selbstvertrauen

und die Freude am Lernen vernichtet? Schlagen wir nicht manchmal zu
Haufe auch den befehlenden und verbietenden Ton an, anftatt den Kindern
Vertrauen zu Schenken und fie zu einfichtigen Menfchen zu erziehen? Nehmen
wir nicht zu oft Zuflucht zu Strafen, die die Kinder zum Betrug und zur
Verheimlichung verleiten? Ill es uns damit ernft, mit den Lehrern und Erziehern
unferer Kinder einen regen Kontakt zu fuchen, oder find wir nur froh, wenn wir
die Sorge um die geiftige Entwicklung der Kinder in andere Hände legen können?

Im Anfchluß an diefe Ausfprachen erzählte uns die Leiterin eines Kinderheimes

im Toggenburg in ihrer lebhaften, ungezwungenen Art von ihrer Arbeit
und von den ihr anvertrauten Kindern.

An zwei Abenden hörten wir dem Vorlefen aus Gotthelfs Werken durch eine
Berner Pfarrerstochter zu, die es ausgezeichnet verftanden hat, uns Gotthelfs
Gestalten nahe zu bringen.

Das Wetter war uns gnädig und hat uns fogar eine fchöne Bergwanderung
zu einem entlegenen See ermöglicht. Es tat fo gut, einmal ganz ohne Sorgen für
einen halben Tag auszuziehen und die fchöne Gegend und den Anblick der
drolligen Ziegen zu genießen.

Auf Anregung einer der Mütter befprachen wir ausführlich die Möglichkeit
der Gründung eines Erholungsheimes für Mütter.1) Der Wunfeh, möglichft vielen
Frauen die Wohltat der Ausfpannung und einer ausgiebigen feelifchen Erfrifchung
zu verfchaffen, leitete uns in diefen Ausfprachen.

Möge es nicht nur beim frommen Wunfeh bleiben! Wir hoffen fehr, Wege
zu finden, um die Gründung eines folchen Heimes zu ermöglichen und laden alle,
denen die Sorge um den Lebensmut namentlich der überlasteten Mütter am Herzen

liegt, ein, an der Löfung diefer Frage zu arbeiten. iV. Oettli.

Dienft an der Sache und Weiblichkeit.1)
(Ein Beitrag zur Theologinnenfrage.)

Es foil hier von der Theologinnenfrage gefprochen werden unter
Verzicht auf eine ausführliche Erörterung jener Einwände, die fich
aus dem Wortlaut der Bibel über das Amt und die Stellung der Frau
ergeben, i. Kor. 14, 35 ift ja nicht der einzige Vers der Bibel, deffen
Wortlaut einen Widerfpruch zu dem anderer Stellen enthält. Solche
Stellen follten jeden Theologen zwingen, fich mit der Frage nach dem
Verhältnis vom Wort zu den ' Worten auseinanderzusetzen. Wir

1) DieSer Beitrag ift, wie mancher andere, weil er nicht Gefahr lief, rafch zu
veralten, ob dem Ansturm des unmittelbar Dringlichen allzulange zurückgestellt
worden, wofür ich um Entfchuldigung bitte. D. Red.

401



Theologinnen können nur dankbar fein, daß wir dazu durch i. Kor.
14, 35 immer wieder mit befonderer Dringlichkeit veranlaßt werden.1)

Aber wir wollen uns heute mit jenen Einwänden auseinanderfetzen,

die — wie man zu fagen pflegt —, aus dem „Wefen der Frau"
abgeleitet werden, die vielleicht auch theologifch begründet werden,
aber nicht mit dem Wortlaut der Bibel über das Amt, fondern mit
der Schöpfungsordnung. Warum, fo hält man uns entgegen, meint
die Frau, daß Sie es in allen Dingen dem Manne gleichtun muffe?
Gewiß, auch Sie Soll Evangelium verkündigen, wie es ja uns Chriften
allen aufgetragen ift. Hat uns doch fchon Luther das allgemeine Prie-
ftertum aller Gläubigen gelehrt. Aber warum toll Sie es in jenen Formen

tun, die männlichem Wefen entfprungen find und männlichem
Wefen entfprechen? Warum foil Sie, deren Kraft doch mehr auf der
Seite des Gefühls und des Herzens als auf der des Verftandes und des
abstrakten Denkens liegt, dasfelbe angestrengte Studium
durchmachen? Warum foil Sie in der Oeffentlichkeit auftreten, wo dies
doch ihrer Art fo wenig entfpricht?

I.
Allen Einwänden diefer Art gegenüber muß die Frage aufgeworfen
werden, ob denn die Form unferer heutigen Berufe wirklich nur

eine typifch männliche ill, ob fie nicht viel mehr in erster Linie aus
der Sache herausgewachfen ift.

Am leichteften ift diefer Sachverhalt beim Studium einzufehen,
und das mag mit ein Grund fein, warum die Frau bei ihrem Streben
nach Gleichberechtigung in ihrer Forderung nach dem gleichwertigen
Studium am wenigften angefochten wird. Da, wo man für die Frau
ein befonderes Studium einrichten will, handelt es fich doch
regelmäßig um eine Herabfetzung der Anforderungen. Niemand aber,
weder Mann noch Frau, wird fich, wenn es ihm im Ernft um eine
Sache geht, mit etwas Halbem zufrieden geben können. Alfo nicht
um die Nachahmung männlicher Wege handelt es fich, wenn die Frau
den Weg des vollen Theologieftudiums geht, fondern darum, fich
dasjenige Maß von Bildung anzueignen, das nötig ill, um die Sache zu
beherrfchen. Die Frau geht, um zur Sache zu gelangen, den ihr vom
Manne gewiefenen Weg, den er im Laufe der langen Jahre, während
welcher er allein fich mit der Sache befchäftigte, als den richtigen
zu erkennen glaubte. Sollte es fich für die Theologin ergeben, daß
diefer Weg der Sache nicht genügt, fo wird fie fich durch die
Tatfache, daß es der männliche Weg ift, nicht davon abhalten laffen,
ihrerfeits, vielleicht zufammen mit denjenigen ihrer männlichen Kollegen,

die die Mängel ebenfalls empfinden, einen neuen Weg zu fuchen.

x) Vgl. dazu die in der letzten Nummer der „Chriftlichen Welt" (3. Mai 1930)
erfchienene, ausgezeichnete Abhandlung: „Die Frau fchweige in der Gemeinde"
von H. Windifch.

402



Wenn es z. B. heute viele meiner männlichen Kollegen nicht für nötig
halten, fich mit dem Studium der Philofophie oder der Arbeiterbewegung

abzugeben, fo fehe ich mich dadurch nicht davon entbunden,
meinerfeits das Studium folcher Grenzgebiete zu treiben, wenn ich
glaube, daß ohne dies heute Evangelium nicht mehr wirkfam
verkündigt werden kann.

Viel fchwieriger ift es beim praktifchen Berufe, feftzuftellen, was
aus der Sache gegeben ill und was aus der Befonderheit männlichen
Weiens entfpringt. Es bedarf dazu einer Befinnung darüber, was
überhaupt das Pfarramt in unferer evangelifchen Kirche bedeutet.
Die Lehre vom allgemeinen Priestertum, wie Luther die Erkenntnis
von der grundfätzlichen Gleichheit aller Chriften vor Gott und dem
Evangelium bezeichnete, ift eine der grundlegendsten Lehren evangeli-
tchen Glaubens. Es gibt in unterer Kirche keinen geiftlichen „Stand",
daß es überhaupt Pfarrer gibt, ift allein in einer — freilich notwendigen

— Arbeitsteilung begründet. Um der Ordnung willen, fo fagt
Luther, trägt die Kirche beftimmten Menfchen auf, öffentlich in der
Gemeinde das Wort Gottes zu verkündigen. Wir würden vielleicht
näher begründen: Weil es bei der Verkündigung des Evangeliums um
eine fo ernfte Sache geht, muffen wir -— ob wir gleich wiffen, daß
wir es mit unSerer Kraft nicht tun können — dennoch alle untere
menlchlichen Kräfte eintetzen. Darum verlangen wir von unteren
Pfarrern eine befondere, gründliche Ausbildung, der fich nicht jeder
Chrift unterziehen kann. Grundfätzlich aber kann und foil jeder
Chrift durch fein Wort und fein Leben Evangelium verkündigen.

Die befondere Aufgabe des Pfarrers ift allo gerade die öffentliche
Wortverkündigung, in der Predigt und im Unterricht. Dann auch
die Wortverkündigung im Einzelnen, die Seelforge in fchwierigen
Fällen, da, wo es vielleicht befonderer Kenntniffe bedarf (z. B. für
die Auseinanderfetzung mit den Sekten). Sonft ift gerade die
Seelforge das Gebiet, das ein jeder Chrift am andern üben follte. Denn
über die Dinge des alltäglichen Lebens können wir am beften mit
denen reden, die mit uns im täglichen Leben liehen. Die Schwierigkeit,

daSS heute fo viele Menfchen von der Kirche gar nicht mehr
erreicht werden, kann nicht dadurch behoben werden, daß wir die
Theologen von der Kanzel herunterfteigen laffen und fie etwa in die
Fabriken und Büros fchicken. Unfere Not befteht vielmehr darin,
daß wir keine Laien mehr haben, keine lebendige Gemeinde, die für
die Kirche arbeitet. Es gibt Dinge, die der Pfarrer nicht tun kann.
Das heißt aber nicht, daß wir keine Pfarrer brauchen, fondern es

heißt, daß wir auch der Mitarbeit der Gemeinde bedürfen.
Wer Pfarrer fein will, fei es Mann oder Frau, der darf fich jedenfalls

der zentralften Aufgabe des Pfarramtes, der Verkündigung des

Evangeliums in der Gemeinde, nicht entziehen. Einwände gibt es

403



hier nicht von der Perfon des Amtsträgers her — wer fich dazu nicht
fähig fühlt, der foil eben diefen Beruf nicht ergreifen —, fondern
höchstens von der Sache her. Man kann feine Zweifel haben, ob die
fpezielle Art, wie wir heute das Evangelium von der Kanzel her
verkünden, noch wirkfam ift, ob die Gemeinde das fo verkündigte
Wort überhaupt noch hören kann, ob wir nicht nach anderen Formen
der öffentlichen Verkündigung fuchen muffen. Aber man darf nicht
um feiner Weiblichkeit willen noch aus irgendwelchen andern menfch-
lichen Gründen die Forderung der Verkündigung umgehen. Wir
brauchen heute, neben der lebendigen Gemeinde, auch Männer und
Frauen, die zu predigen, zu unterrichten, zu leiten vermögen, die die
Auseinanderfetzung des Evangeliums mit den Mächten der Zeit
vollziehen, indem Sie es verkündigen fo, wie es uns, gerade uns, gefagt ill,
und wie wir es hören muffen. Und wer dazu die Gaben und die Mittel

und die Fähigkeit befitzt und tut es nicht, einerlei, ob Mann oder
Frau, dem ift es Sünde.

Von den andern Aufgaben des heutigen Pfarramtes, die nicht
Unterricht, Predigt und Seelforge find, gilt dasSelbe. Es ift zuerft einmal

von der Sache her zu fragen, ob Sie nötig find. Erft wenn von
da her das Arbeitsgebiet umgrenzt ift, läßt fich dann allenfalls fragen,
in welcher befonderen Weife nun der Mann oder die Frau die Arbeit
geltalten.

II.
Für eine Gefchlechterpfychologie ift wohl heute der Moment noch

nicht gekommen. Denn mögen auch die Einwände, die Vaerting in
ihrem Buch: „Männerftaat und Frauenftaat" gegen die übliche Ge-
fchlechterpfychologie erhebt, im einzelnen noch einer genaueren
Unterfuchung und Begrenzung bedürfen, fo ift doch immerhin ihre Ge-
Samtfrageftellung grundfätzlich richtig: Um eine einwandfreie
Gefchlechterpfychologie geben zu können, müßte man erft beide Ge-
Ichlechter während einer längeren Zeit unter den gleichen äußeren
Bedingungen beobachten können. Soweit find wir heute noch lange
nicht. Tatfächlich haben in der jünglten Zeit da, wo die Frau fich in
der gleichen Lage wie der Mann befindet, wo Sie den gleichen Grad
von Bildung erreicht wie er, fich fchon viele der Eigenfchatten, die
einit als typifch weiblich galten und vielfach immer noch gelten,
verloren. Ich möchte ein Beifpiel anführen. (Im übrigen fei auf Vaerting

verwiefen.) Niemand wird wohl heute im Ernft mehr behaupten
wollen, daß die Frau mit ihrer geiftigen Fähigkeit dem Manne nicht
gewachfen fei. Das haben die Frauen in der kurzen Zeit, da ihnen die
Wege zur höheren Bildung offen flehen, bereits widerlegt. Aber es
heißt noch immer, daß eben doch das Gebiet des Fühlens, der
intuitiven Schau, das Herz, das eigentliche Gebiet der Frau fei, während

dem Manne mehr die Sphäre des Intellekts, des logifchen Den-

404



kens, liege. Und doch ift leicht zu fehen, wie fehr gerade diefe
Beurteilung der Frau durch die hiltorifche Lage bedingt fein kann. Was
blieb der Frau denn übrig, fo lange ihr die Wege zur höheren
Bildung verfchloffen waren, als ihr Gefühl und ihr Gemüt zu ent-
wkkeln? Es ift wohl eher berechtigt, angefichts diefer Lage die Frage
zu erheben, ob wir hier nicht einfach die Entwicklung unferes modernen

Lebens, das auf die eine Seite die Häuslichkeit mit ihrer Gemütlichkeit

und Wärme, auf die andere Seite das Berufsleben mit leiner
„Logik", feiner Berechnung ftellt, dadurch Sanktioniert haben, daß
wir das eine Gebiet der Frau, das andere dem Manne zuwiefen, und
ob es nicht an der Zeit wäre, die Verkehrtheit diefer Entwicklung
einzufehen und nach einer neuen Verbindung des willkürlich und zu
Unrecht Getrennten zu fuchen.

Unter den Studierenden, wo Mann und Frau unter den gleichen
Bedingungen arbeiten, finden wir bei beiden Gefchlechtern beides,
strenge Sachlichkeit und wiffenfchaftliches Denken fowohl wie
Unfähigkeit zu fachlichem, wiffenfchaftlichem Arbeiten. Die Veranlagung

zur Wiffenfchaft fowohl wie zu denjenigen Berufen, die eine
mehr gefühls- und phantafiemäßige Einftellung verlangen, beruht
nicht auf dem Gefchlecht. Es berührt einen als Frau immer
merkwürdig, wenn man, befonders von männlicher Seite, Eigenfchaften
und dann auch beftimmte Lebensgebiete als befonders weiblich preifen
hört, zu denen man Sich nicht hingezogen fühlt, ja, gegenüber denen
man geradezu Abneigung empfindet, — und wenn dann folche Feft-
ftellungen von theologifcher Seite am Ende gar noch mit der
Schöpfungsordnung begründet werden. Man hat dann nur die Wahl,
entweder auf feinen Anfpruch, Frau zu fein, zu verzichten, oder dann,
ein für allemal, gegenüber allen folchen Behauptungen — und alfo
auch gegenüber gewiffen Theologien —¦ im höchften Grade fkeptifch
zu werden. Und da man das erftere doch wohl nicht kann, wird man
fich eben für das zweite entfchließen!

III.
Ift es heute noch nicht möglich, eine einwandfreie, allgemeingültige

Gefchlechterpfychologie zu finden — und es ift fraglich, ob es

jemals ganz möglich fein wird —, fo ift es immerhin möglich, die
tatfächliche Situation, fo, wie wir Sie vor uns haben, zum Wohle
aller auszunützen. Wir verzichten aber darauf, feftzuftellen, wie viel
davon hiftorifch bedingt ift, und was wirklich auf einem auf der
verfchiedenen Natur der Gefchlechter beftehenden Wefensunterfchied
beruht.

Und das heißt dann: es ift nicht notwendig, daß die Frau, die in
einem beftimmten Moment der Entwicklung ins Berufsleben des Mannes

eintritt, alle Fehler desfelben, die Sich im Lauf der Entwicklung

405



herausgebildet haben, mitübernimmt. Sie ift z. B. dadurch, daß fich
ihr Leben bis jetzt vorwiegend in der Familie abfpielte, vor der
falfchen, einfeitigen Verfachlichung mehr als der Mann bewahrt geblieben.

Zufammen mit denjenigen ihrer männlichen Kollegen, die diefen
Mangel auch empfinden, wird Sie daher, wenn Sie nun ins Berufsleben
tritt, den Kampf gegen die falfche Verfachlichung, gegen die
Mechanifierung — nicht des Arbeitsvorganges, fondern des Geiftes —
aufnehmen.

• IV.

In welcher Weife kann nun die Frau, die in den Pfarrerberuf
tritt, durch ihre befondere Lage dem Berufe dienstbar fein? Das
Amt des Pfarrers gehört zu denjenigen Berufen, die von der Verfachlichung

und Entmenfchlichung unferes Berufslebens am weniglten
betroffen find. Aber es gibt doch einen Ort, wo ihn die Mitarbeit der
Frau vor der Gefahr einer Entgleifung bewahren kann, nämlich beim
Kampf des Pfarrers um die grundfätzliche Profanität feines Berufes.

Der Pfarrer ill nicht mehr als ein gewöhnlicher Chrift. Seine
besondere Arbeit läßt Sich, entfprechend unlerer Auffaffung vom
allgemeinen Prieftertum, nur mit einer Arbeitsteilung begründen. Aber
es befteht für ihn beftändig die Gefahr, daß er, infolge der befonderen
Ehrfurcht, die die Gemeinde dem Worte Gottes, welches er verkündigt,

entgegenbringt, felber doch wieder in eine betondere Stellung
gerät. Wo aber Mann und Frau zufammen arbeiten, da ift die
Gefahr einer folchen Befonderung, eines Sichloslöfenwollens und Sich-
loslöfenkönnens vom Konkret-menfchlichen, und alfo auch vom
Menfchlich-gebrochenen, geringer. So wird z. B. das Pfarramt
dadurch, daß es ein rein männlicher Beruf ift, für die weiblichen Ge-
meindeglieder in unerreichbare Ferne gerückt und eben damit diefe
Gefahr bestärkt. Die Theologin Steht ihnen menfchlich näher. Sie,
die, einfach Frau, wie jene, kommt und das Evangelium verkündet,
ill nicht von einem Nymbus hoheitsvoller Ferne umgeben. So bildet
fie eine Brücke nach der einen Seite der Gemeinde und trägt dazu bei,
jenen unheilvollen Abltand zwifchen der Welt des Pfarrers und den
andern Gebieten menfchlichen Lebens, von dem wir am Anfang
fprachen, zu überbrücken. Sie tut es, nicht indem Sie etwas anderes
macht, etwa indem fie, neben ihrem theologifchen Amt, auch noch ihre
Kenntniffe im Haushalt verwertet, das wäre fo falfch, wie wenn
der Pfarrer meint, in die Fabrik gehen zu muffen. Sondern ganz
einfach, indem Sie ihre Arbeit, genau diefelbe Arbeit, welche der Pfarrer
leiftet, als Frau tut.

Ob fich fpäter, unter Mitwirkung der Frau, befondere Formen der
Wortverkündigung ausbilden werden, die vielleicht gerade ihrem Einfluß

zuzufchreiben find, läßt fich jetzt noch nicht fagen. Die Frau,
die in das Berufsleben eintritt, muß zuerft, will Sie beftehen, jedenfalls

406



die Formen übernehmen, welche Sie vom Manne vorgebildet findet.
Erft, wenn die Frau die volle Freiheit und Selbftändigkeit in der
Ausübung ihres Berufes hat, ift die Möglichkeit gegeben, daß fie, ihrer
befonderen Eigenart gemäß, vielleicht einmal an neuen Geftaltungen
ihres Berufes mitarbeiten kann. Solange Sie, wie heute vielerorts, noch
dazu gebraucht wird, dem männlichen Kollegen Handlangerdienste
zu tun, ift eine folche Entwicklung einer durch die Frau beeinflußten
Form des Berufes jedenfalls nicht möglich. Und eine von Anfang an
gegebene Befchränkung des weiblichen Theologinnenberufes auf die
für eine Frau befonders geeigneten Seiten diefer Tätigkeit ill jedenfalls

nicht möglich. Die Frau kann fich doch nicht vom Manne diktieren

lalfen, welches die ihr befonders naheliegenden Seiten ihres
Berufes find!

Jede Einwirkung weiblicher Eigenart auf die befondere Geftaltung
des theologifchen Berufes lieht aber, das fei noch einmal mit aller
Deutlichkeit gefagt, unter der Einfchränkung, daß Sie in ftrengfter
Unterordnung unter die Sache gefchieht, daß allo der Dienft an der
Sache durch folches Nachgeben an die perfönliche Art nicht benachteiligt,

fondern vielmehr gefördert wird.
Wollte die weibliche Eigenart aus einem anderen Grunde als im

Intereffe der Sache fich geltend machen, etwa nur deshalb, um eine
belondere Form des weiblichen Pfarramtes neben dem männlichen zu
haben, dann wäre Sie dem Gericht verfallen, unter das innerhalb des

Chriftentums alles Menfchliche, fofern es fich felber will, geftellt ift.
Nicht nur, weil wir heute noch nicht wiffen können, was männliche
und was weibliche Eigenart ill, lehnen wir eine befondere Geftaltung
des Pfarramts nach weiblicher Eigenart ab, fondern weil ein jedes
Suchen feiner felbft, fei es feiner Weiblichkeit oder irgend einer
andern Seite menfchlicher Perfönlichkeit, an fich fchon unter das
Gericht fällt. In diefer Strengen Sachbezogenheit gerade wird die
Weiblichkeit ohne unfer Zutun hindurchbrechen, aus ihr heraus wird fich
fchließlich allein feftftellen laffen, was Weiblichkeit ill, weil nur in
folcher Sachbezogenheit alles Gewollte und Selbstgemachte, alle
Bildung weiblicher Eigenart nach eigenen Vorftellungen vermieden werden

wird. Sollte aber einmal um diefer Sache willen dies oder jenes
von dem, was wir heute für Weiblichkeit halten, fallen muffen, So

wird das kein Schade Sein. Denn das fällt dann unter jenes Sterben
des natürlichen Menfchen, das an uns gefchehen muß, damit der neue
Menfch, der Menfch jener zukünftigen Welt, in der es weder Mann
noch Weib gibt, in der fie weder freien noch fich freien laffen, in uns
lebendig werden kann. Verena Pfenninger-Stadler.

407


	Dienst an der Sache und Weiblichkeit : ein Beitrag zur Theologinnenfrage

