Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 25 (1931)

Heft: 6

Artikel: In der Hitze

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136160

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In der Hitze.

-So fpricht der Herr: Verflucht it der Mann, der fich auf
Menichen verlifit und Fleifch zu feinem Arm macht, deffen Herz
aber von Gott weicht! Er ift wie ein Wachholderbaum in der Steppe
und erlebt nicht, dafl Gutes eintrifft; er wohnt an ausgeddrrten Stit-
ten in der Wiifte, im Salzgelinde und unbewohnbarer Gegend. Ge-
fegnet ift der Mann, der {ich auf Gott verlifit und deffen Zuverficht
Gott ift! Er it wie cin Baum, am Wafler gepflanzt und am Bache
gewurzelt. Wenn auch eine Hitze kommt, achtet er nicht darauf;
denn griin bleibt fein Laub; auch im dirren Jahre forgt er nicht,
fondern lafit nicht ab, Friichte zu bringen. Jeremia 17, §—S§.

Man darf wohl etwa, dem grofiten Beifpiel folgend, fich von
dem Wort Gottes in der Schopfung etwas {agen laflen. Draufien
gliht der Sommer-Sonnenichein, Tag fiir Tag, und die Hitze durch-
dringt alles. Sie kann Menichen, die vielleicht gerade Schweres durch-
machen, wohl zum Sinnbild werden. So {engt es oft auf unfer Leben
herunter. Ungliick folgt dem Ungliick, Leid dem Leid, Enttdiufchung
der Enttduichung, Niederlage der Niederlage. Es ift, als ob alle Blit-
~ter am Baum uniferes Lebens verwelken miifiten, als ob er felbft es
nicht werde aushalten konnen. |

Und fo . wird es ja auch gefchehen, wenn unfer Leben feine Wur-
zel blof8 ins Endliche gefenkt hat. Dann kommt es zu einem wirk-
lichen Verwelken. Dann wird das Ungliick bloff Verwiiftung. Dann
{chafft das Leid bloff Verhdrtung. Dann wird die Enttdufchung zum
Tode. Dann trifft die Niederlage die Wurzeln des Lebens. Mut,
Freudigkeit, Glaube, Liebe, Hofinung fterben ab und es bleibt ein
diirres Gerippe librig, wo es einft fo herrlich griinte und blithte. Wiifte
ringsum. _

nVerflucht ift der Mann, der {ich auf Men{chen verlifit und Fleifch
zu feinem Arm macht!” Es ift ein leidenichaftliches Wort, mitten
aus dem herbften Erleben des Propheten gelprochen. In der Tat ge-
hort dies zu den, wie ich fagen mochte, ftereotypen Erfahrungen
jedes Lebens, das mit Kraft gelebt wird, und ganz befonders jedes der
Sache Gottes gewidmeten Lebens. Der Verlafl auf Menichen trigt
gleichfam ein befonders ficheres und bitteres Gericht in fich, vielleicht
darum, weil man Menichen am eheften zu Goétzen macht und weil
nach der alleroberften und allertiefften Ordnung nichts dem Men-
{chen weniger nachgefehen wird als Gotzendien{t. Es ift ja unter Ver-
lafl auf Men{chen nicht etwa jenes natiirliche Vertrauen gemeint, das
wir ja den Menfchen {chenken {ollen — wenn auch mit Wachfamkeit
— und das Viele von ihnen gottlob rechtfertigen, fondern jener
Verlafy, der fie irgendwie an Stelle Gottes {etzt. Immer muf} ja, wenn
es Beftand haben {oll, Gott der Mittler des Vertrauens fein. Diefes
mufd die paradoxe Art haben, dafl es, von Seiner Unbedingtheit ge-

249



nihrt, Sicherheit gewinnt, ja auch bis zu einer Art von Unbedingtheit
ge{’telgert werden kann, wihrend es gleichzeitig ohne ihn — ich meine:
wenn man thn wegdichte — ganz eitel ift und auch {ofort, von dem
Gericht {iber allen Gotzendienft getroffen, zu tiefer Enttaufchung
wird, wenn es von fich aus fich etwas von Gottes Ehre und Souve-
ranitit aneignet. Sofort — ich meine: mit géttlichem Mafl gemeflen
fofort! — ift diefes {eltfame Gericht da. Und es-wird wie ein Verdor-
ren des Lebens; Wiifte entfteht ringsum. Es erwichft daraus keine
Frucht, nichts Gutes wird daraus; vielmehr kann in diefer Ordnung
“auch das Herrlichfte des Lebens zum Fluche werden, auch Gelingen,
Gliick und Liebe zu bitterer Tragik entarten — in Salzgelinde und
unbewohntes Land fiihren, drin einfam die Reue klagt.

Was am Menfchen, vermoge {einer befonderen Stellung, in geftei-
gertem Mafle erfahren wird, gilt aber natiirlich von aller Kreatur und
threm Wefen. ,,Verflucht der Menich, der Fleifch zu {einem Arm
macht®. Die Gefahr, das zu tun, ift grof}, ift fehr grof, die Gefahr, fich
nicht auf Gott allein zu verlaffen, fondern fich irgendwie der Mittel
der Welt zu bedienen, vielleicht {ogar in der Meinung, damit Gottes
Ehre zu fordern. Denn wer will fich immer an Gott allein halten und
auf ihn allein fein Vertrauen fetzen? Und darf man fich denn nicht
auch der Mittel der Welt bedienen? Sind fie dazu nicht von Gott
felbft gefchaffen? Gewifl. Auch hier mufl man verftehen, was mit dem
falfchen Verlafl gemeint ift. Er tritt auch hier nur dann ein, wenn
diefe Mittel der Welt fich irgendwie an Gottes Stelle fetzen, irgend-
wie ihn felbft erfetzen follen. Auch hier mu Er der Mittler alles
Vertrauens {ein. Von thm aus kdnnen auch Mittel der Welt geweiht
und gefegnet fein, konnen fie, um das Hochfte zu fagen, Sakramente
werden, konnen iz Teine Boten (-;Engel”) und Stellvertreter fein. Aber
glelchzeltlg find {ie nichts und weniger als nichts: Verfuchung, Trug,
Abgrund, wenn wir {ie von Ihm loslofen. Und f{ofort tritt dann das
Gericht ein — fofort wieder im gottlichen Sinne — und es {cheint dabei
die Ordnung zu herr{chen, daf} das Gericht umfo rafcher und {chwe-
rer ift, als es groflere, mit dem Reiche Gottes enger zufammenhingende
Ziele waren, fiir die man Fleiich zu feinem Arm machte. Weltliche
Imperien, kaufminniiche und induftrielle Unternehmungen diirfen
unter der Geduld Gottes weltliche und allzuweltliche Mittel oft {ehr
lange brauchen und dabei eine gewiffe Bliite erlangen, bis dann frei-
lich die Abrechnung kommt, und nun oft ganz unerwartet, wie wir
das in unferen Tagen gewaltig erlebt haben und weiter erleben wer-
den — aber wenn der Papft den Falchismus zu feinem Arm machen
will und in deflen wichtigftem Triger einen ,,Mann der Vorfehung*
glaubt erblicken zu diirfen, oder gewiffe proteftantifche Kirchen das
Hakenkreuz zu einer Waffe gegen den Abfall machen wollen, ftatt
des Kreuzes von Golgatha — dann kommt die Strafe rafch und be-
fonders unerbittlich. Denn hier handelt es fich um das Heilige felbft

250



und im Allerheiligften duldet Gott am wenigften Gotzendienft. So
ift es auch nur gut, wenn der religiofe Sozialismus, im befonderen der
katholifche, nicht in die Verfuchung gekommen ift, eine pipftliche
Enzyklika zu feinem Arm zu machen, {ondern nachdriidklich daran
erinnert wird, daf} auf Gott allein Verlafl ift, aber auf ihn auch fiche-
rer, auf den Gott, der fiir den Glauben das Wunder tun kann und
tut und fich das Herr{chaftsrecht vorbehdlt — zu Gunften aller wah-
ren Men{chenfreiheit. Denn nichts, auch gar nichts, verfklavt den
Menichen {o tief wie Gotzendienft irgendwelcher Art. Ja, Gotzen-
dienft ift die letzte Wurzel aller Sklaverei, wihrend Gottesdienft die
letzte Wurzel aller Freiheit ift. Darum: ,,Verflucht ift der Mann;
der fich auf Menichen verlaflt und Fleifch zu feinem Arm macht.”

Aber: ,,Gefegnet ift der Mann, der {ich auf Gott verldfit und def-
{en Zuverficht Gott ift.

Kehren wir zu dem Bilde von der Hitze zurilick. Es kann, wenn
diefe Hitze auf uns herniederbrennt und unfer Leben verfengen will,
doch etwas in uns fein, was dies verhindert, etwas wie ein Quell an
unfern Wurzeln, etwas wie eine grofie Kiihle mitten im Sonnenbrand.
Das ift Gott fiir uns, wenn wir wirklich in thm verwurzelt {ind. Als
diefes bietet Gott {ich uns an — nein, diefes :/# Gott fiir uns, wenn wir
es nur wiffen wollten, wenn wir nur unfern Wurzeln erlauben woll-
ten, {ich bis zu ihm hinunterzufenken. Dann mogen unfere Blitter zu
verdorren fcheinen — und fie verdorren doch nicht! Sie halten der
Hitze ftand. Und wenn die welken abfallen, {o kommen neue und
immer neue. Ungliick, Leid, Enttduichung, Niederlage, fie halten

‘dann den Baum des Lebens frifch. Denn worin verwelkt das Leben
rafcher als im ,Gliick und Erfolg® Mitten in aller Entbehrung und
Beraubung fpuren wir die Unermeﬁhchkelt des Stromes, an den wir
gepflanzt find, ja, wir {piiren, dafl das Wafler, in das unfere Wurzeln
fich fenken, zum Meer der Unendlichkeit gehort Darum fiirchten
wir uns nicht vor der Hitze. Das bedeutet: mit unferem natiirlichen
Wefen fiirchten wir uns freilich davor. Wie {ollten wir nicht! Aber
aus den Wurzeltiefen fteigt eine Zuverficht, die uns wunderbar durch
Tage der Enttiufchungen, Tage des Kampfes, Tage der Schmerzen,
Tage der Ritlel trdgt. Es bleibt immer Wafler an den Wurzeln tibrig,
auch wenn der ganze iibrige Baum unferes Lebens in lauter Glut und
Diirre fteht und ganz verfengt zu fein {cheint. Und auch jene ver-
zehrendfte der Gluten, das entartete Feuer Gottes, das in der Siinde
und Schuld wirkt, das mehr als alles andere das Leben verwiiftet und
bis in {eine Wurzeln vordringen, ja die Quelle an den Wurzeln ver-
giften oder auftrocknen will — fie erreicht ihr Ziel nicht; denn es gibt
das oberfte der Wunder: die Neufchaffung diefes Quells durch die
Gnade, durch den heiligen Gott, der als Heiliger barmherzig ift, und
es gibt die Kronung diefes Wunders der Wunder, dafl gerade die
jene Glut auslofchende Gnade, nicht unfere guten Werke, die Wafler

y 251



des Lebens lebendig hilt, weil fie noch mehr als das Gericht — das
freilich auch diefen Sinn hat — ihre Verbindung mit Gott {elbft, dem
Lebendigen, wieder herftellt.

Wundervoll driickt der Text des Prophetenwortes diefe Tat{ache
aus: ,,S0 achtet er nicht darauf!™ Wer hitte nicht {chon etwa iiber
einen Baum geftaunt, der mitten in wochenlanger, ja monatelanger
Sonnenglut und Diirre daftand, fo griin und frifch, als ob er nichts
davon {piirte, fo dafl wir fragten: ,,Woher hat er das?* So kodnnen
auch Menichen daftehen — und gibt es folche, die {o daftehen — mit-
ten in Hitze und Diirre langen Leidens und Entbehrens {o reich, jung
und freudig, als ob fie aus lauter Ueberfluf von Gliick und Gehngen
lebten. Auch da fragen wir ftaunend: ,,Woher haben fie das?* und
wenn wir Augen und Chren dafiir haben, {piiren wir vielleicht etwas
vom Raufchen der geheimnisvollen Quelle, an der ihre Wurzeln ruhen
und die freilich tiberreich ift. Denn ,,Gottes Brunnen hat Waflers die
Fille*. So follten und konnen auch wir die Hitze ertragen. Und
dann, wenn wir ausharren, geftirkt und erhalten von der Quelle
an den Wurzeln, geht die Glut und Diirre voriiber; die Blitter er-
frifchen fich, Friichte reifen. Auch der Leib ,freut fich in dem leben-
digen Gott* und leiftet wunderbar viel mehr, als die Natur es zu er-
lauben {chien.

Und die Bldtter werden umfo frifcher, die Friichte umfio reicher,
als wir es vermocht haben, auf Gott allein unferen Verlafl zu haben
und unfere Zuverficht auf Gott allein zu fetzen. Gelegnet ift der
Mann, der das tut. Gottesdienft, wirklicher Gottesdienft ftatt des
Gotzendienttes ift das Geheimnis alles Segens. Wenn wir es nur ver-
ftchen, wenn wir nur darauf bauen wollten. Wenn wir die Verfu-
chung jenes feinen Gotzendienftes mit Menfchen (wir wollen jetzt
nur an feineren denken!) erkennen und meiden, wenn wir der Lok-
kung widerftehen, weltliche Mittel zu verwenden, wo nur gottliche,
befler: Gott {elbft, in Betracht kommen konnen, und das auch in der
hochften Not und gerade dann erft recht, dann werden wir freilich
in grofe Hitze kommen — gerade auch dadurch! — aber wir werden
auch erfahren, dafl es einen Gott gibt, einen michtigen und leben-
digen Gott, einen Gott, der Wunder tut, und daf} er weit iiber Hof-
fen und Erwarten hinaus {egnet. Nur diefe {chmale Linie, diefe Grat-
linie zwifchen zwei Abgriinden, inne halten, bei Strafe des Lebens,
dann kommt zu {einer Zeit Segen ohne Ende. Es ift die grofle, offen-
kundige Lehre der ganzen Gefchichte, der Gefchichte der Welt und
der mit ihr ver{chlungenen Gelchichte des Reiches Gottes, dafy eine
Sache, eine Gemeinichaft genau in dem Mafle dauerndes Leben. ge-
wann, als {ie diefe Linie einzuhalten vermochte. Das war Ifraels Ge-
heimnis, daf es trotz aller Untreue und alles Abfalls doch immer wie-
der, durch f{eine Fithrer und Propheten geleitet, diefe Linie des le-
bendigen und heiligen Gottes {uchte und fand, wihrend die Welt-

252



reiche, die geiftlichen wie die profanen, die ihrer Natur nach riefige
Goétzendienfte waren und find, rings herum ftiirzten und weiter {tiir-
zen. Und es ift das Geheimnis der Geheimniffe, dafl das Wafler an
den Wurzeln, worin die Unendlichkeit am deutlichften und kraftig-
ften wirkt, das Leiden ift, vor allem wieder das unfchuldige Leiden.
Und darum ift das Wunder der Wunder jener feltfame Baum, der
in der Mitte der Menichengeichichte ragt, der ganz diirr und kahl
ift, diirr und kahl wie keiner fonft auf Gottes Erde, ganz ohne Blat-
ter und Friichte, gepflanzt auf Golgatha, der Schddelftitte, in der
Wiifte der Gottesferne, inmitten von Welt, Tod und Holle, aber ge-
wurzelt.in Gott allein; wie keiner {onft auf Erden, Gott allein dar-
ftellend, Gott ganz ohne Zutat von der Welt her und Wettbewerb
der Gotzen, Gott ganz ohnmichtig und ganz allmichtig, Gott ganz
als Herr und ganz als Vater — daf} diefer Baum der Baum des Le-
bens fir die Welt geworden ift, der Baum, deflen Bldtter griin blei-
ben, wenn alle ,,Kultur®, ja auch alle ,Religion” zur Wiifte wird,
der Baum, der Friichte bringt wie keiner, den die Erde Gottes ge-
tragen, Friichte der Gefundheit, der Freude, der Liebe, der Gerech-
tigkeit, des Friedens, der Baum, deflen Schatten in der Hitze von Leid,
Schickfal, Schuld und Tod die ganze Welt erquickt und jede Men-
{chenfeele gerade dann in feinen Schutz ladet, wenn die Glut am
grofiten ift. Ein Zweig diefes Baumes, der — o Wunder! — gar keine
Zweige hat, mufl auf unfern Baum gepfropft werden, dann allein
it der Fluch des Gotzendienftes gewendet und dem Segen des Got-
tesdienftes der Weg gedflnet.

Man kann wohl den Unterichied zwifchen dem blofl auf das
Endliche und dem auf Gott gegriindeten Leben (wobei ich blofle for-
male Religion auch zum Endlichen rechne) nicht leicht beffer veran-
{chaulichen als durch diefes Bild von dem Baum, von der Hitze und
vom Wafler an den Wurzeln. Das Leben der Welt kann gewif$ auch
ohne bewufiten Zufammenhang mit Gott (ein Zufammenhang mit
thm befteht immer), {einen Saft und Glanz haben, kann iippig in
Blattern ftehen und auch Friichte tragen. Es lebt ja auch von dem
reichen Schopfungsfegen Gottes. Aber es kann fich, foweit es eigenen
Willen hat, von ithm entfernen, es kann den bewufiten Zufammen-
hang mit thm nie gefunden haben, oder ihn verlieren, ihn verleug-
nen. Dann ift die {ichere Folge ein gewifles Verwelken. Es hilt dann
die Hitze nicht aus. Dann ftromt nicht von den Wurzeln her Kraft
des Unendlichen. Mihfal, Not und Tod und gar der Fluch der
Siinde laflen doch zuletzt — falls fie nicht die Wurzeln des Lebens
der Tiefe entgegentreiben — nur Beraubung und Verwiiftung zu-
rlick. Eine gewifle Unfruchtbarkeit ftellt fich ein. Es fehlt eine tieffte
Lebenskraft; es fehlt das Wunder. Eine edle, vielleicht fogar (wenig-
ftens vor den Men{chen) heitere Entfagung ift das Hochfte, was in
cinem folchen Leben erreicht wird. Aber auch dies im Grunde doch

253



nur dann, wenn es dem Géottlichen wenigftens unbewuflt durch das
Medium des Guten und Schonen, {agen wir lieber: des Heiligen, nahe
blieb. Und wie viel mehr hitte auch ein folches Leben werden kon-
nen, wenn es die Wurzeln noch tiefer getrieben hitte, bis zum leben-
digen Gott, bis zum Wunder. Und wie felten ift diefes verhiltnis-
miflig erfreuliche Ende! In weitaus den meiften Fillen tritt ein fehr
fichtbares und {chlimmes Welken ein. Das Leben wird immer drmer
und triber, die Seele immer dunkler. Die Blatter fallen ab, und es
kommen keine neuen; die Friichte aber bleiben immer mehr aus. Am
Ende (und diefes ,,Ende* tritt oft friith ein, lange vor dem Zufleren
Tode), fteht nicht Entiagung, fondern Verzweiflung. In diefer Ver-
zweiflung greift der Menich nur zu leicht nach dem Gotzen und nach
dem ,,Fleifch®, und wir erleben bei {cheinbar edlen Men{chen {elt{fame
fittliche und andere Verirrungen, ja Zulammenbriiche. Auch das kor-
perliche Leben wird in diefes Welken hineingezogen. Ift das nicht das
offenbare und verborgene Schick{al des heutigen Gefchlechts und der
heutigen Kultur? Ein Verfiegen der Wafler an den Lebenswurzeln,
darum ein Durft nach dem Leben, aber nach dem falfchen, darum
ein Welken, eine ftille Verzweiflung, die aber oft erft recht fich auf-
biumt und in Betiubung, Genuff, Ruhm, Abenteuer, in titani{chem
und ddmoniichem, ja fatanifchem Tun Gott erfetzen will und dem
Fluch und Gericht des Gotzendienftes verfallt.

Was von dem Leben des Einzelnen und dem Schickfal unferes
heutigen Gefchlechtes und {einer Kultur gilt, 128t {ich auch an allerlei
Bewegungen des Guten beobachten: an Pazifismus, Sozialismus, Fe-
minismus, Lebensreform und allem ahnlichen. Auch {ie haben aus
dem Reichtum der Schopfung ein gewifles Leben erhalten. Sie zeh-
ren auch von einem groflen Erbe. So kionnen fie zu einem ftattlichen
Baum werden, konnen michtig und ippig daftehen in Bldttern, Blu-
ten und Friichten. Aber wenn die Wurzeln nicht zu jenem Wafler
in der Tiefe reichen, was im menfchlichen Bereich auf die Dauer nie
ohne cinen bewwnften Zulammenhang gefchehen kann, dann ftellt
fich auch hier dis Welken ein. Es fehlt dann an der ftetigen Er-
neuerung von innen her; Erftarrung in gewordenen Formen des Den-
kens und Tuns ftellt {ich ein, damit verbunden Selbftiiberhebung und -
Sattheit. FEs treiben die neuen Blatter nicht mehr recht, und die
Friichte werden {parlich. Wenn dann die Hitze kommt, wenn plotz-
lich diefe Sache angefochten wird, dann fehlt es an Mut und Zuver-
{icht, an Glauben. Denn Glauben im Vollfinn gibt es nie ohne Gott,
den lebendigen Gott, den gnidigen Gott; Gott und Glaube, Glaube
und Gott gehdren zufammen. Dann greifen auch {olche Bewegungen
in ihrer bewuflten oder unbewufiten Not nach Gotzen, machen Fleifch
zu threm Arm, verraten {ich {elbft und ernten Fluch und Gericht, ftatt
im Glauben an die eigene Sache die Hitze auszuhalten und damit
Segen und Sieg zu gewinnen. Ich denke, diefe Sachlage {ei heute auf

254



alle Weife gegeben. Alle diefe Bewegungen des Guten miiflen von
den Wurzeln her neues Leben empfangen, fonft {ind fie verloren.
Darum gibt es fiir den einzelnen Menichen, wie fiir die ganze
Welt nur die eine Hilfe, die aber nicht durch Schlagworte wie ,,S4-
kularismus® und dergleichen verhiillt und durch frommes Gelchwitz
entftellt oder fir kirchliche Machtzwecke ausgebeutet werden darf,
die nicht nur iiber Religion und Kirche, fondern auch iiber alle heu-
tigen Gedankenformen hinausgeht: die Abkehr von den Gotzen und
Umkehr zum wirklichen und lebendigen Gott. Es wird groflie Hitze
tiber die Welt kommen! Aber wo die Wurzeln an jene Wafler rei-
chen, da kann keine Hitze uns befiegen. Leonhard Ragaz.

Religion, Sozialismus, Gottesreich.

L.

Das Schickfal des religiofen Sozialismus hingt an der Frage, ob
es einen eindeutig beftimmbaren Treffpunkt von Religion und Sozia-
lismus gibt.

Nun weift {chon der Wurzel{inn der beiden Worte auf eine {olche
Begegnung hin. Religion bedeutet Wiederverbindung. Das fetzt
einen Zuftand der Entzweiung und Entfremdung voraus. Der Men{ch,
der {ich von der Erde aufgerichtet hat und fein Haupt zum Himmel
erhebt, der Menich, der Ich fagt, vollzieht endgliltig und unwiderruf-
lich die Unterfcheidung von der unbewufiten Natur, in die Tier und
Pflanze noch eingebettet {ind. Er muf} durch eine Phafe der Verein-
famung und Verlaflenheit hindurchgehen. Die Welt mufy ithm fremd
werden, damit er ganz feiner felbft inne werde. Da ift es nun, dafl
jenes tiefe Ritlelgefiihl tiber ihn kommt, das ihn hart an die Schwelle
des Wahnfinns locken kann. Was ift dies alles rings um ihn? Nur
ein {tarres, totes Sein, in das er nach einer flichtigen Spanne des
Atemholens wieder zu verfinken verdammt ift? Oder Leben, grofies,
unendliches Leben, welches das f{einige trdgt? Horcht er nun ganz
hinab in das Schweigen feiner Seele, {fo wird ihm Antwort. Die Welt
bleibt ihm nicht ftumm und verfchloflen; fie entftammt demielben
Urgrunde des lebendigen Geiftes wie er; fie ift auf dasielbe Ziel des
lebendigen Geiftes gerichtet wie er. Ift Mythos naiv-unbewufite Ver-
wobenheit mit dem All, fo ift Religion vollbewufite, {elbftbewufite
Verbindung mit ihm, welche die Unter{cheidung in ihrer Tragik zur
Vorausfetzung hat. Dort it das Ich noch latent, vom ,,Es*“ {iber-
wuchert, hier ift es ganz und gar manifeft geworden.

Sozialismus hinwiederum bedeutet Gefellung, Vergefell{chaftung.
Er bedeutet Zufammen{chluf} zwifchen Menfch und Men{ch im Sinne
organifch-folidarifcher Verantwortung. Auch hier handelt es fich
darum, eine Ifolierung zu durchbrechen, eine Einfamkeit zu iiberwin-

255



	In der Hitze

