
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 25 (1931)

Heft: 6

Artikel: In der Hitze

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In der Hitze.
So Spricht der Herr: Verflucht ift der Mann, der fich auf

Menfchen verläßt und Fleifch zu feinem Arm macht, deffen Herz
aber von Gott weicht! Er ift wie ein Wachholderbaum in der Steppe
und erlebt nicht, daß Gutes eintrifft; er wohnt an ausgedörrten Stätten

in der Wüfte, im Salzgelände und unbewohnbarer Gegend.
Gelegner ill der Mann, der fich auf Gott verläßt und deffen Zuverficht
Gott ift! Er ift wie ein Baum, am Waffer gepflanzt und am Bache
gewurzelt. Wenn auch eine Hitze kommt, achtet er nicht darauf;
denn grün bleibt Sein Laub; auch im dürren Jahre Sorgt er nicht,
Sondern läßt nicht ab, Früchte zu bringen. Jeremia 17, 5—S.

Man darf wohl etwa, dem größten Beifpiel folgend, Sich von
dem Wort Gottes in der Schöpfung etwas fagen laffen. Draußen
glüht der Sommer-Sonnenfchein, Tag für Tag, und die Hitze durchdringt

alles. Sie kann Menfchen, die vielleicht gerade Schweres
durchmachen, wohl zum Sinnbild werden. So fengt es oft auf unfer Leben
herunter. Unglück folgt dem Unglück, Leid dem Leid, Enttäufchung
der Enttäufchung, Niederlage der Niederlage. Es ift, als ob alle Blätter

am Baum unferes Lebens verwelken müßten, als ob er felbft es

nicht werde aushalten können.
Und fo.wird es ja auch gefchehen, wenn unfer Leben feine Wurzel

bloß ins Endliche gelenkt hat. Dann kommt es zu einem
wirklichen Verwelken. Dann wird das Unglück bloß Verwüstung. Dann
fchafft das Leid bloß Verhärtung. Dann wird die Enttäufchung zum
Tode. Dann trifft die Niederlage die Wurzeln des Lebens. Mut,
Freudigkeit, Glaube, Liebe, Hoffnung Herben ab und es bleibt ein
dürres Gerippe übrig, wo es einft fo herrlich grünte und blühte. Wüfte
ringsum.

„Verflucht ift der Mann, der fich auf Menfchen verläßt und Fleifch
zu feinem Arm macht!" Es ill ein leidenschaftliches Wort, mitten
aus dem herbften Erleben des Propheten gefprochen. In der Tat
gehört dies zu den, wie ich fagen möchte, Stereotypen Erfahrungen
jedes Lebens, das mit Kraft gelebt wird, und ganz befonders jedes der
Sache Gottes gewidmeten Lebens. Der Verlaß auf Menfchen trägt
gleichfam ein befonders Sicheres und bitteres Gericht in Sich, vielleicht
darum, weil man Menfchen am eheften zu Götzen macht und weil
nach der alleroberften und allertiefften Ordnung nichts dem Menfchen

weniger nachgefehen wird als Götzendienft. Es ill ja unter Verlaß

auf Menfchen nicht etwa jenes natürliche Vertrauen gemeint, das

wir ja den Menfchen fchenken follen — wenn auch mit Wachfamkeit
— und das Viele von ihnen gottlob rechtfertigen, fondern jener
Verlaß, der lie irgendwie an Stelle Gottes fetzt. Immer muß ja, wenn
es Beftand haben foil, Gott der Mittler des Vertrauens fein. Diefes
muß die paradoxe Art haben, daß es, von Seiner Unbedingtheit gc-

249



nährt, Sicherheit gewinnt, ja auch bis zu einer Art von Unbedingtheit
gesteigert werden kann, während es gleichzeitig ohne ihn — ich meine:
wenn man ihn wegdächte — ganz eitel ill und auch fofort, von dem
Gericht über allen Götzendienft getroffen, zu tiefer Enttäufchung
wird, wenn es von fich aus fich etwas von Gottes Ehre und
Souveränität aneignet. Sofort — ich meine: mit göttlichem Maß gemeffen
fofort! — ift diefes feltfame Gericht da. Und es wird wie ein Verdorren

des Lebens; Wüfte entfteht ringsum. Es erwächft daraus keine
Frucht, nichts Gutes wird daraus; vielmehr kann in diefer Ordnung
auch das Herrlichste des Lebens zum Fluche werden, auch Gelingen,
Glück und Liebe zu bitterer Tragik entarten — in Salzgelände und
unbewohntes Land führen, drin einfam die Reue klagt.

Was am Menfchen, vermöge feiner befonderen Stellung, in
gesteigertem Maße erfahren wird, gilt aber natürlich von aller Kreatur und
ihrem Wefen. „Verflucht der Menfch, der Fleifch zu feinem Arm
macht". Die Gefahr, das zu tun, ift groß, ift fehr groß, die Gefahr, Sich

nicht auf Gott allein zu verlaffen, fondern fich irgendwie der Mittel
der Welt zu bedienen, vielleicht fogar in der Meinung, damit Gottes
Ehre zu fordern. Denn wer will Sich immer an Gott allein halten und
auf ihn allein fein Vertrauen fetzen? Und darf man fich denn nicht
auch der Mittel der Welt bedienen? Sind fie dazu nicht von Gott
felbft gefchaffen? Gewiß. Auch hier muß man verftehen, was mit dem
falfchen Verlaß gemeint ift. Er tritt auch hier nur dann ein, wenn
diefe Mittel der Welt Sich irgendwie an Gottes Stelle fetzen, irgendwie

ihn felbft erfetzen follen. Auch hier muß Er der Mittler alles
Vertrauens fein. Von ihm aus können auch Mittel der Welt geweiht
und gefegnet fein, können fie, um das Höchfte zu fagen, Sakramente
werden, können Sie feine Boten („Engel") und Stellvertreter fein. Aber
gleichzeitig find Sie nichts und weniger als nichts: Verfuchung, Trug,
Abgrund, wenn wir lie von Ihm loslöfen. Und fofort tritt dann das
Gericht ein — fofort wieder im göttlichen Sinne — und es fcheint dabei
die Ordnung zu herrfchen, daß das Gericht umfo rafcher und fchwe-
rer ift, als es größere, mit dem Reiche Gottes enger zufammenhängende
Ziele waren, für die man Fleifch zu feinem Arm machte. Weltliche
Imperien, kaufmännifche und industrielle Unternehmungen dürfen
unter der Geduld Gottes weltliche und allzuweltliche Mittel oft fehr
lange brauchen und dabei eine gewiffe Blüte erlangen, bis dann freilich

die Abrechnung kommt, und nun oft ganz unerwartet, wie wir
das in unferen Tagen gewaltig erlebt haben und weiter erleben werden

— aber wenn der Papft den Fafchismus zu feinem Arm machen
will und in deffen wichtigftem Träger einen „Mann der Vorfehung"
glaubt erblicken zu dürfen, oder gewiffe proteftantifche Kirchen das
Hakenkreuz zu einer Waffe gegen den Abfall machen wollen, ftatt
des Kreuzes von Golgatha — dann kommt die Strafe rafch und
befonders unerbittlich. Denn hier handelt es fich um das Heilige felbft

250



und im Allerheiligften duldet Gott am wenigften Götzendienft. So

ift es auch nur gut, wenn der religiöfe Sozialismus, im befonderen der
katholifche, nicht in die Verfuchung gekommen ift, eine päpstliche
Enzyklika zu feinem Arm zu machen, fondern nachdrücklich daran
erinnert wird, daß auf Gott allein Verlaß ift, aber auf ihn auch Sicherer,

auf den Gott, der für den Glauben das Wunder tun kann und
tut und fich das Herrfchaftsrecht vorbehält — zu Gunften aller wahren

Menfchenfreiheit. Denn nichts, auch gar nichts, verfklavt den
Menfchen fo tief wie Götzendienft irgendwelcher Art. Ja, Götzendienft

ift die letzte Wurzel aller Sklaverei, während Gottesdienft die
letzte Wurzel aller Freiheit ift. Darum: „Verflucht ift der Mann;
der fich auf Menfchen verläßt und Fleifch zu feinem Arm macht."

Aber: „Gefegnet ift der Mann, der fich auf Gott verläßt und deffen

Zuverlicht Gott ift."
Kehren wir zu dem Bilde von der Hitze zurück. Es kann, wenn

diefe Hitze auf uns herniederbrennt und unfer Leben verfengen will,
doch etwas in uns fein, was dies verhindert, etwas wie ein Quell an
unfern Wurzeln, etwas wie eine große Kühle mitten im Sonnenbrand.
Das ill Gott für uns, wenn wir wirklich in ihm verwurzelt find. Als
diefes bietet Gott fich uns an — nein, diefes ift Gott für uns, wenn wir
es nur wißen wollten, wenn wir nur unfern Wurzeln erlauben wollten,

fich bis zu ihm hinunterzufenken. Dann mögen unfere Blätter zu
verdorren fcheinen — und fie verdorren doch nicht! Sie halten der
Hitze Hand. Und wenn die welken abfallen, fo kommen neue und
immer neue. Unglück, Leid, Enttäufchung, Niederlage, fie halten
dann den Baum des Lebens frifch. Denn worin verwelkt das Leben
rafcher als im ,Glück und Erfolg'? Mitten in aller Entbehrung und
Beraubung fpüren wir die Unermeßlichkeit des Stromes, an den wir
gepflanzt find, ja, wir fpüren, daß das Waffer, in das unfere Wurzeln
Sich lenken, zum Meer der Unendlichkeit gehört. Darum fürchten
wir uns nicht vor der Hitze. Das bedeutet: mit unferem natürlichen
Wefen fürchten wir uns freilich davor. Wie follten wir nicht! Aber
aus den Wurzeltiefen fteigt eine Zuverficht, die uns wunderbar durch
Tage der Enttäufchungen, Tage des Kampfes, Tage der Schmerzen,
Tage der Rätfei trägt. Es bleibt immer Waffer an den Wurzeln übrig,
auch wenn der ganze übrige Baum unferes Lebens in lauter Glut und
Dürre lieht und ganz verfengt zu fein fcheint. Und auch jene
verzehrendste der Gluten, das entartete Feuer Gottes, das in der Sünde
und Schuld wirkt, das mehr als alles andere das Leben verwüstet und
bis in feine Wurzeln vordringen, ja die Quelle an den Wurzeln
vergiften oder auftrocknen will — Sie erreicht ihr Ziel nicht; denn es gibt
das oberile der Wunder: die Neufchaffung diefes Quells durch die
Gnade, durch den heiligen Gott, der als Heiliger barmherzig ill, und
es gibt die Krönung diefes Wunders der Wunder, daß gerade die
jene Glut auslöfchende Gnade, nicht unfere guten Werke, die Waffer

25 r



des Lebens lebendig hält, weil Sie noch mehr als das Gericht — das
freilich auch diefen Sinn hat — ihre Verbindung mit Gott felbft, dem
Lebendigen, wieder herstellt.

Wundervoll drückt der Text des Prophetenwortes diefe Tatfache
aus: „So achtet er nicht darauf!" Wer hätte nicht fchon etwa über
einen Baum geftaunt, der mitten in wochenlanger, ja monatelanger
Sonnenglut und Dürre daftand, fo grün und frifch, als ob er nichts
davon Ipürte, fo daß wir fragten: „Woher hat er das?" So können
auch Menfchen daftehen — und gibt es folche, die fo daftehen — mitten

in Hitze und Dürre langen Leidens und Entbehrens fo reich, jung
und freudig, als ob fie aus lauter Ueberfluß von Glück und Gelingen
lebten. Auch da fragen wir Staunend: „Woher haben Sie das?" und
wenn wir Augen und Ohren dafür haben, fpüren wir vielleicht etwas
vom Raufchen der geheimnisvollen Quelle, an der ihre Wurzeln ruhen
und die freilich überreich ift. Denn „Gottes Brunnen hat Waffers die
Fülle". So follten und können auch wir die Hitze ertragen. Und
dann,- wenn wir ausharren, gestärkt und erhalten von der Quelle
an den Wurzeln, geht die Glut und Dürre vorüber; die Blätter er-
frifchen lieh, Früchte reifen. Auch der Leib „freut fich in dem lebendigen

Gott" und leiftet wunderbar viel mehr, als die Natur es zu
erlauben fchien.

Und die Blätter werden umfo frifcher, die Früchte umfo reicher,
als wir es vermocht haben, auf Gott allein unferen Verlaß zu haben
und unfere Zuverlicht auf Gott allein zu fetzen. Gelegnet ill der
Mann, der das tut. Gottesdienft, wirklicher Gottesdienft ftatt des
Götzendienstes ift das Geheimnis alles Segens. Wenn wir es nur
verftehen, wenn wir nur darauf bauen wollten. Wenn wir die Verfuchung

jenes feinen Götzendienftes mit Menfchen (wir wollen jetzt
nur an feineren denken!) erkennen und meiden, wenn wir der Lok-
kung widerftehen, weltliche Mittel zu verwenden, wo nur göttliche,
beffer: Gott felbft, in Betracht kommen können, und das auch in der
höchften Not und gerade dann erft recht, dann werden wir freilich
in große Hitze kommen — gerade auch dadurch! — aber wir werden
auch erfahren, daß es einen Gott gibt, einen mächtigen und lebendigen

Gott, einen Gott, der Wunder tut, und daß er weit über Hoffen

und Erwarten hinaus fegnet. Nur diefe fchmale Linie, diele Gratlinie

zwifchen zwei Abgründen, inne halten, bei Strafe des Lebens,
dann kommt zu feiner Zeit Segen ohne Ende. Es ift die große,
offenkundige Lehre der ganzen Gefchichte, der Gefchichte der Welt und
der mit ihr verfchlungenen Gefchichte des Reiches Gottes, daß eine
Sache, eine Gemeinfchaft genau in dem Maße dauerndes Leben
gewann, als fie diefe Linie einzuhalten vermochte. Das war Ifraels
Geheimnis, daß es trotz aller Untreue und alles Abfalls doch immer wieder,

durch feine Führer und Propheten geleitet, diefe Linie des

lebendigen und heiligen Gottes fuchte und fand, während die Welt-

252



reiche, die geiftlichen wie die profanen, die ihrer Natur nach riefige
Götzendienfte waren und find, rings herum flürzten und weiter stürzen.

Und es ift das Geheimnis der Geheimniffe, daß das Waffer an
den Wurzeln, worin die Unendlichkeit am deutlichften und kräftigsten

wirkt, das Leiden ift, vor allem wieder das unfchuldige Leiden.
Und darum ift das Wunder der Wunder jener feltlame Baum, der
in der Mitte der Menfchengefchichte ragt, der ganz dürr und kahl
ift, dürr und kahl wie keiner fonft auf Gottes Erde, ganz ohne Blätter

und Früchte, gepflanzt auf Golgatha, der Schädelftätte, in der
Wüfte der Gottesferne, inmitten von Welt, Tod und Hölle, aber
gewurzelt in Gott allein, wie keiner fonft auf Erden, Gott allein
darstellend, Gott ganz ohne Zutat von der Welt her und Wettbewerb
der Götzen, Gott ganz ohnmächtig und ganz allmächtig, Gott ganz
als Herr und ganz als Vater — daß diefer Baum der Baum des
Lebens für die Welt geworden ift, der Baum, deffen Blätter grün bleiben,

wenn alle „Kultur", ja auch alle „Religion" zur Wüfte wird,
der Baum, der Früchte bringt wie keiner, den die Erde Gottes
getragen, Früchte der Gefundheit, der Freude, der Liebe, der Gerechtigkeit,

des Friedens, der Baum, deffen Schatten in der Hitze von Leid,
Schickfal, Schuld und Tod die ganze Welt erquickt und jede
Menfchenfeele gerade dann in feinen Schutz ladet, wenn die Glut am
größten ill. Ein Zweig diefes Baumes, der — o Wunder! — gar keine
Zweige hat, muß auf unfern Baum gepfropft werden, dann allein
ift der Fluch des Götzendienftes gewendet und dem Segen des Got-
tesdienftes der Weg geöffnet.

Man kann wohl den Unterfchied zwifchen dem bloß auf das
Endliche und dem auf Gott gegründeten Leben (wobei ich bloße
formale Religion auch zum Endlichen rechne) nicht leicht beffer veran-
fchaulichen als durch diefes Bild von dem Baum, von der Hitze und
vom Waffer an den Wurzeln. Das Leben der Welt kann gewiß auch
ohne bewußten Zufammenhang mit Gott (ein Zufammenhang mit
ihm befteht immer), feinen Saft und Glanz haben, kann üppig in
Blättern flehen und auch Früchte tragen. Es lebt ja auch von dem
reichen Schöpfungsfegen Gottes. Aber es kann Sich, foweit es eigenen
Willen hat, von ihm entfernen, es kann den bewußten Zufammenhang

mit ihm nie gefunden haben, oder ihn verlieren, ihn verleugnen.

Dann ift die Sichere Folge ein gewiffes Verwelken. Es hält dann
die Hitze nicht aus. Dann ftrömt nicht von den Wurzeln her Kraft
des Unendlichen. Mühfal, Not und Tod und gar der Fluch der
Sünde laffen doch zuletzt — falls fie nicht die Wurzeln des Lebens
der Tiefe entgegentreiben — nur Beraubung und Verwüftung
zurück. Eine gewiffe Unfruchtbarkeit ftellt fich ein. Es fehlt eine tieffte
Lebenskraft; es fehlt das Wunder. Eine edle, vielleicht fogar (wenigflens

vor den Menfchen) heitere Entfagung ill das Höchfte, was in
einem folchen Leben erreicht wird. Aber auch dies im Grunde doch

2J3



nur dann, wenn es dem Göttlichen wenigflens unbewußt durch das
Medium des Guten und Schönen, fagen wir lieber: des Heiligen, nahe
blieb. Und wie viel mehr hätte auch ein folches Leben werden können,

wenn es die Wurzeln noch tiefer getrieben hätte, bis zum lebendigen

Gott, bis zum Wunder. Und wie feiten ill diefes verhältnismäßig

erfreuliche Ende! In weitaus den meiften Fällen tritt ein fehr
fichtbares und fchlimmes Welken ein. Das Leben wird immer ärmer
und trüber, die Seele immer dunkler. Die Blätter fallen ab, und es

kommen keine neuen; die Früchte aber bleiben immer mehr aus. Am
Ende (und diefes „Ende" tritt oft früh ein, lange vor dem äußeren
Tode)i Sieht nicht Entfagung, fondern Verzweiflung. In diefer
Verzweiflung greift der Menfch nur zu leicht nach dem Götzen und nach
dem „Fleifch", und wir erleben bei fcheinbar edlen Menfchen feltfame
fittliche und andere Verirrungen, ja Zufammenbrüche. Auch das
körperliche Leben wird in diefes Welken hineingezogen. Ill das nicht das
offenbare und verborgene Schickfal des heutigen Gefchlechts und der
heutigen Kultur? Ein Verfiegen der Waffer an den Lebenswurzeln,
darum ein Dürft nach dem Leben, aber nach dem falfchen, darum
ein Welken, eine ftille Verzweiflung, die aber oft erft recht fich
aufbäumt und in Betäubung, Genuß, Ruhm, Abenteuer, in titanifchem
und dämonifchem, ja fatanifchem Tun Gott erfetzen will und dem
Fluch und Gericht des Götzendienstes verfällt.

Was von dem Leben des Einzelnen und dem Schickfal unferes
heutigen Gefchlechtes und feiner Kultur gilt, läßt fich auch an allerlei
Bewegungen des Guten beobachten: an Pazifismus, Sozialismus,
Feminismus, Lebensreform und allem ähnlichen. Auch fie haben aus
dem Reichtum der Schöpfung ein gewiffes Leben erhalten. Sie zehren

auch von einem großen Erbe. So können fie zu einem ftattlichen
Baum werden, können mächtig und üppig daftehen in Blättern, Blüten

und Früchten. Aber wenn die Wurzeln nicht zu jenem Waffer
in der Tiefe reichen, was im menfchlichen Bereich auf die Dauer nie
ohne einen bewußten Zufammenhang gefchehen kann, dann ftellt
fich auch hier das Welken ein. Es fehlt dann an der ftetigen
Erneuerung von innen her; Erstarrung in gewordenen Formen des Denkens

und Tuns ftellt Sich ein, damit verbunden Selbstüberhebung und
Sattheit. Es treiben die neuen Blätter nicht mehr recht, und die
Früchte werden fpärlich. Wenn dann die Hitze kommt, wenn plötzlich

diefe Sache angefochten wird, dann fehlt es an Mut und Zuverficht,

an Glauben. Denn Glauben im Vollfinn gibt es nie ohne Gott,
den lebendigen Gott, den gnädigen Gott; Gott und Glaube, Glaube
und Gott gehören zufammen. Dann greifen auch folche Bewegungen
in ihrer bewußten oder unbewußten Not nach Götzen, machen Fleifch
zu ihrem Arm, verraten fich felbft und ernten Fluch und Gericht, ftatt
im Glauben an die eigene Sache die Hitze auszuhalten und damit
Segen und Sieg zu gewinnen. Ich denke, diefe Sachlage fei heute auf

254



alle Weife gegeben. Alle diefe Bewegungen des Guten muffen von
den Wurzeln her neues Leben empfangen, fonft find fie verloren.

Darum gibt es für den einzelnen Menfchen, wie für die ganze
Welt nur die eine Hilfe, die aber nicht durch Schlagworte wie
„Säkularismus" und dergleichen verhüllt und durch frommes Gefchwätz
entftellt oder für kirchliche Machtzwecke ausgebeutet werden darf,
die nicht nur über Religion und Kirche, fondern auch über alle
heutigen Gedankenformen hinausgeht: die Abkehr von den Götzen und
Umkehr zum wirklichen und lebendigen Gott. Es wird große Hitze
über die Welt kommen! Aber wo die Wurzeln an jene Waffer
reichen, da kann keine Hitze uns befiegen. Leonhard Ragaz.

Religion, Sozialismus, Gottesreich.
I.

Das Schickfal des religiöfen Sozialismus hängt an der Frage, ob
es einen eindeutig beftimmbaren Treffpunkt von Religion und
Sozialismus gibt.

Nun weift fchon der Wurzelfinn der beiden Worte auf eine folche
Begegnung hin. Religion bedeutet Wiederverbindung. Das fetzt
einen Zuftand der Entzweiung und Entfremdung voraus. Der Menfch,
der fich von der Erde aufgerichtet hat und fein Haupt zum Himmel
erhebt, der Menfch, der Ich fagt, vollzieht endgültig und unwiderruflich

die Unterfcheidung von der unbewußten Natur, in die Tier und
Pflanze noch eingebettet lind. Er muß durch eine Phafe der Verein-
famung und Verlaffenheit hindurchgehen. Die Welt muß ihm fremd
werden, damit er ganz feiner felbft inne werde. Da ift es nun, daß
jenes tiefe Rätfeigefühl über ihn kommt, das ihn hart an die Schwelle
des Wahnlinns locken kann. Was ill dies alles rings um ihn? Nur
ein ftarres, totes Sein, in das er nach einer flüchtigen Spanne des

Atemholens wieder zu versinken verdammt ift? Oder Leben, großes,
unendliches Leben, welches das feinige trägt? Horcht er nun ganz
hinab in das Schweigen feiner Seele, fo wird ihm Antwort. Die Welt
bleibt ihm nicht ftumm und verfchloffen; fie entflammt demfelben
Urgründe des lebendigen Geiftes wie er; lie ift auf dasfelbe Ziel des

lebendigen Geiftes gerichtet wie er. Ift Mythos naiv-unbewußte
Verwobenheit mit dem All, fo ift Religion vollbewußte, felbftbewußte
Verbindung mit ihm, welche die Unterfcheidung in ihrer Tragik zur
Vorausfetzung hat. Dort ift das Ich noch latent, vom „Es"
überwuchert, hier ill es ganz und gar manifeft geworden.

Sozialismus hinwiederum bedeutet Gefeilung, Vergefellfchaftung.
Er bedeutet Zufammenfchluß zwifchen Menfch und Menfch im Sinne
organifch-folidarifcher Verantwortung. Auch hier handelt es Sich

darum, eine Ifolierung zu durchbrechen, eine Einfamkeit zu überwin-

255


	In der Hitze

