
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 25 (1931)

Heft: 1

Artikel: Berichte

Autor: Lanz, Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


unfertwillen, diefen Kampf kämpfen, kofte er uns, was er wolle, auch
das Leben. Aber wir dürfen doch wohl auch fagen, daß das, was
notwendig ift, den ficheren Erfolg in fich trägt, fo oder fo. Jedenfalls
hängt der Erfolg einer fo gewaltigen Sache nicht davon ab, ob die
politifche Konstellation etwas günftiger oder, wie gegenwärtig, etwas
ungünftiger ift. Wir wiffen jedenfalls genau, was für ungeheure
Widerfiände uns im Wege flehen: als Macht der Gewohnheit und
uralten Sitte, als tiefwurzelnde Inftinkte und riefige Intereffen, als
Gedankenfyfteme und Einrichtungen, als eine ganze, dem Krieg
verbündete Dämonenwelt. Aber wir kämpfen ja nicht, weis wir meinten,
die Abrüftung fei eine Frucht, die man reif vom Baum der heutigen
Welt pflücken könnte, vielmehr ift uns der Kampf der Abrüftung
eben ein Kampf um die Erneuerung diefer Welt, ein Kampf um
Gott und den Menfchen, ein Kampf auch um die Seele der Schweiz.
Aber wahrhaftig, wir kämpften ihn nicht, wenn er nicht .fein müßte,
und weil er fein muß, hat er auch die Verheißung.

L. Ragaz.

I O 1 Berichte I O i

Die Kriegsächtungspakte im Lichte der katholifchen Ethik. So hieß der TiteS
eines öffentlichen Vortrages, den kürzlich der Dominikanerpater P. Straatmann aus
Berlin hier in Bern hielt. Ihn anzuhören, bedeutete für den reformierten religiöfen
Sozialiflen eine große Freude und eine Stärkung. Man muß es der katholifchen
akademifchen Vereinigung „Renaiffance" hoch anrechnen, daß fie folch einen
radikalen Kriegsgegner nicht nur zu Worte kommen Sieß, Sondern ihn durch ihren jungen

Vorfitzenden in fehr ehrender Weife begrüßte und den leider nicht Sehr
zahlreichen Zuhörern .als feinen Seelforger vorftellte, deffen Wirkungskreis fpeziell bei
den katholifchen Studenten Berlins gefegnet fei. Obwohl eine proteftantifche Studen-
tenfehaft — abgefehen vielleicht von einigen Theologiefludenten — fich auch fo
zu einem ganz radikalen Kriegsgegner einftellen würde, wie es hier die Katholiken
taten? Faft möchte ich es bezweifeln. Denn was Pater Straatmann hier fprach,
ließ wirklich an Radikalismus, einem ernften, tiefdurchdachten und gefühlten,
nichts zu wünfchen übrig. Einige Gedanken aus feinem Vortrag werden ficher
die Lefer der „Neuen Wege" mtereftieren und follen daher hier folgen:

Pater Straatmann ging davon aus, daß zwifchen Politik und Ethik ein enger
Zufammenhang beftehe, auch wenn dertelbe von vielen abSolut geleugnet, von
andern zwar theoretiSch anerkannt, aber praktiSch nicht beachtet werden. Zu den
letztern Soll Bismark gehört haben, der, als er fich dahin ausSprach, er habe die
Pflicht, als Staatsmann fich nicht um die Moral zu kümmern, unter dem Bewußt-
fein litt, dadurch zu Sündigen. Im allgemeinen jedoch gehören die Politiker der
erftgenannten Kategorie an, ja Sie find amoraliSch, d. h. der Staat ift für fic
autonom, die Gefetze der Ethik kümmern fie nicht, weshalb denn auch Couden-
hove-Kalergi vom Immoralismus des Staates Spricht. Freilich Scheint der Staat
fich belfern zu wollen, nach innen, indem er iozial, nach außen, indem er ein
Rechtsftaat werden will. Aus dieSem letztern Bcftreben heraus find die
Kriegsächtungspakte entftanden, wird der Krieg als Verbrechen hingeftellt. Diefe
Auffaffung, mag fie auch nur eine Idee, noch nicht Wirklichkeit geworden fein, be-

33



deutet doch gegen früher, wo der Proteft gegen den Krieg doch mehr nur ei.,
bloßer Gcfühlsproteft war, einen großen Fortfchritt. Es wird anerkannt, daß der
Krieg nicht mehr nur die Angelegenheit eines einzelnen, fondern eine der Gelamt-
heit ift. Und drum, wenn auch die Kriegsgefahr vielleicht gegenwärtig größer
als je ift, So ift doch ein ungeheurer moralitcher FortSchritt zu konftatieren.

Und dann Sprach Pater Straatmann es klipp und klar aus, daß die katholifche

Ethik jeden Krieg noch viel Schärfer verurteilt, verurteilen muß, als jeder
Kriegsächtungspakt. Vertritt fie doch die univerfaliftifche Staatsidee, in der die
Gefamtheit gilt, nicht der einzelne Staat. Diefer ift nicht Autoritätsperfon,
fondern Privatperfon, darum darf er fich nicht das Recht anmaßen, den Krieg
zu erklären; fetzt doch das voraus, daß er fidi als Höherer über einen Niedern
ftellt, lieh gewüfermaßen im Namen Gottes das Redit nimmt, fidi in der Verteidigung

zu rächen.
Sittlich gerechtfertigt wäre ein Krieg nur als Polizeimaßnahme, wenn man

.on der Annahme ausginge: cinerfeits ift ein Verbrechen da, anderteits derjenige,
welcher ihn in Seinem Verbrechen hindert. Aber da erhebt fich die Frage: Kann
der Krieg Recht verSchaffcn? Straatmann verneint fie fchlankweg vom Standpunkt

der katholiSchen Ethik aus. Der Krieg ift wie das Duell ein unsittliches
Mittel, fich Recht zu verSchaffcn. Und das Recht auf den Verteidigungskrieg —
wie fleht es damit? Da betont Straatmann vor allem die Relativität des Begriffes

„Verteidigungskrieg": jeder Staat beanfprucht und beanfpruchte für fich, nur
einen Verteidigungskrieg zu führen. Wie verhält fich aber die katholifche Moral
zur Notwehr? Sie fieht die Notwehr als erlaubt an, nach Maßgabe des Schuld-
lofen Schutzes. Alfo darf der Katholik Sich nur Soweit verteidigen, als er den
Angreifer unfehädlich macht, ohne eine Schuld auf fich zu laden, alSo hat er kein
Recht, ihn zu töten. Bietet nun aber ein moderner Krieg überhaupt noch einen
Schutz? Auch dieSe Frage verneint Straatmann ausdrücklich, indem er mit tiefem
Ernft auf die modernen Kriegsmethoden hinweift, welche die ganze Bevölkerung
in Mitleidenfchaft ziehen und vernichten werden. Er brauchte dabei ein feines
Bild, indem er um die Nutzlofigkeit jeden Schutzes vor dem Gaskrieg darzutun
davon fpradi, man wolle Bretterzäune gegen die Feuersgefahr aufrichten. Jenes
Maß des fchuldlofen Schutzes, von dem die katholifche Ethik fpricht liegt nicht
mehr in militärischen Auseinandersetzungen, Sondern in juriftiSdien, im Gericht.
Und in dieSem Zusammenhang fpricht er es aus, daß die Landesverteidigung für
ein kleines, fchwadics Volk eine heroifche Gefte fein kann, daß fie aber nicht fitt-
lich ifl. Zur Illuftration diefes. Gedankens fetzt er den Fall, daß das kleine
Luxemburg von Deutfchland oder Frankreich angegriffen werde. Ift es nun feine
fittliche Pflicht, fich zu verteidigen, wo es von vorneherein weiß, daß es nutzlos
feine Menfchen opfert? Nein, fogar vom militärifchen Standpunkt aus find Solche
nutzlofen Opfer nicht erlaubt, erft recht nicht vom Standpunkt einer höheren
Ethik aus.

Was fich wohl der am Vortrag anwefende Bundesrat Motta für Gedanken
gemacht hat, wie er das hörte? Ob er wohl auch unwillkürlich anftatt Luxemburg

den Namen der Schweiz hinfetzte, wie es die Berichterftatterin tat? Aber
nein, unSere militärische Landesverteidigung hat uns eben trotz den Feftftellungen
von General Wille und anderen doch vor Krieg bewahrt und wird uns weiter
fchützen und bewahren, nur muffen wir jedes Jahr noch ein Dutzend oder mehr
Millionen mehr an diefen militärifchen Schutz wenden!

Das alleinige Mittel, die Kriegsgefahr zu befchwören, fieht Straatmann in der
Abrüftung. Die Kriegsmittel muffen geächtet werden; es nützt nichts, den Krieg zu
ächten, und fletsfort Kriegsmittel herzuftellen. Und darum erhebt er den
dringenden Appell, nicht zuzuwarten, bis von innen heraus der Krieg unmöglich ift,
weil die MenSchen und Völker fich Soweit gebeffert haben, So gut geworden find,
daß fie fich nicht mehr bekriegen. Es ift falSch, alles nur von der innern Beffe-
rung zu erwarten, nein, das Gute kommt auch von außen: Gelegenheit macht

34



Diebe. Inneres und Aeußeres muffen zufammenwirken, wenn wir ernftlich gegen
den Krieg kämpfen wollen. FalSch ift es auch, davon zu reden, die Kriege Seien
eine Zuchtrute Gottes, nein, fie werden von den MenSchen gemacht, find Men-
fchenwerk, eine von Menfchen geflochtene Zuchtrute. Darum genügt es nicht,
fromm die Hände zu falten und zu beten, nein, gerade die katholiSchen Chriften
Sollen und muffen eine Kriegsbekämpfung und radikale Friedensbewegung
einleiten, eine vertiertere, als es vielleicht die fozialiftifche ift. Sie können das umlo
mehr, als fie fich auf ihre geiftigen Führer, die letzten Päpfte, berufen können.
Und in nodh weit höherem Sinne auf Chriftus, der auch ein Lehrer in der Politik
war, rettete er dodi auch den Leib, ja, er rettete ihn zuerft, vor der Seele. Und
Chriftus ift der Frieden, die Liebe, der moderne Krieg jedoch läßt keine Liebe zu.

So voll von großen und weiten Gedanken war diele So Schlicht und ernft
und klar vorgetragene Rede, daß ich es dem Referenten nicht nachtrug, wenn er
in feinem Bemühen, die katholifche Kirche deshalb zu entfchuldigen und zu ent-
laften, daß auch fie im Grunde zur wirklichen Bekämpfung des Krieges bis dahin
wenig tat, etwas gar nachfichtig mit ihr verfuhr. Ich ging aus dem Vortrag mit
dem Gedanken: „C'était un catholique, c'est k dire, il avait une certaine culture."
Es ifl dies ein Ausfpruch von dem fo ftark angefochtenen Berner Prof. de Reynold,
der ihm von feinen Gegnern fehr ftark angekreidet, als katholifche Ueberheblich-
keit und Profelytenmacherei ausgelegt wurde. Und doch, es fleckt etwas Wahres
darin, wenn wir Kultur im Sinne einer Weltauffaffung begreifen, welche die
Gefamtheit einfchließt, und von diefer Warte aus an die großen Probleme des Krieges

und feiner Bekämpfung herangeht, nicht von feinem eng nationaliftifchen oder
individualiftifchen Standpunkt aus, wie wir es fo oft von unfern fchweizerifchen
reformierten Pfarrern erleben, die fletsfort tun, als ob losgelöft von allen andern
Staaten und Menfchen die Schweiz nur für fich da wäre, nur für fich die
Probleme löfen, refpektive für ihre Verteidigung zu forgen hätte.

Möchten fich doch katholifche und reformierte Chriften in immer größerer
Zahl auf diefem Boden finden, wo ein Pater Straatmann fleht, wo untere
proteftantifchen antimilitariftiSchen Führer flehen! Dann muß es vorwärts gehen!
Hoffen und glauben wir weiter! Marie Lanz.

Verweigerung der Militärfteuer. Pfarrer B., der feinerzeit die Rekrutenfchule
und den Grenzbefetzungsdienft mitgemacht und fpäter, nachdem er erfatzpflichtig
geworden ift, feine Militärfteuer bezahlt hat, ift im laufenden Jahre mit diefer in
Rückftand gekommen und hat fie dann auf zweifache Mahnung hin nicht bezahlt.
Da ein Unvermögen nicht in Frage kam, So wurde bei dem für ihn zuftändigen
Bezirksgericht Pfäffikon das Strafverfahren wegen fchuldhafter Nichtbezahlung
der Militai fteuer eingeleitet, und es kam fchließlich zum Prozeß, in dem Pfarrer
B. dann, wie gleich vorausgenommen fei, zu zwei Tagen Gefängnis verurteilt worden

ift. (Die Tagespreffe hat zum Teil bereits kurz hierüber berichtet.) Da dem
angeklagten Pfarrer vor Gericht in weitherziger Weife Gelegenheit geboten wurde,
feinen Standpunkt darzulegen, konnte diefer in anderthalbftündiger Rede feine
Anflehten vertreten, wobei er natürlidi zum Voraus wußte, daß man ihn doch
verurteilen würde und mußte. Seine Ausführungen laffen wir hier nach den
Notizen eines Zuhörers folgen, weil fie in gewiffer Beziehung intereffant waren
und den befonderen Standpunkt des Pfarrers B. verdeutlichen.

„Ich beftätige den Tatbeftand, ich erkläre mich für fchuldig, wie die Anklage
lautet," erklärte er zunächft auf Befragen des Gerichtspräfidenten. Dann verwies
er auf eine in der „Action Française", alfo einem gewiß nicht antimilitariftifchen
Blatte, erfchienene Darftellung der Ereigniffe im Falle eines erneuten Kriegsausbruches,

wonach Schon in der eilten Nacht an die zwei Millionen MenSchen in
Paris umkommen wüiden — und was für Paris gelte, das treffe für London, für
Berlin, für alle großen Zentren zu. Der Zukunftskrieg wird den allgemeinen

35



Zufammenbrudi, den Beginn des Endes der Welt infolge der unzähligen Toten
und der durch fie erzeugten Krankheiten bedeuten.

„Weil ich ein fchwacher Menfch bin und Gott fehr groß und mächtig ifl,
darum muß ich die Steuer verweigern," begann Pfarrer B. dann feine eingehende
Begründung. Als Kind war er ftolz auf den Vater in Uniform; es ift Soldatenblut

in Seinen Adern. Aber Seine Mutter hat es Seinerzeit erlebt, wie die
halberfrorene Bourbaki-Armee untergebracht wurde, und fo ift von ihrer Seite her
auch die Wirkung eines abfehreckenden Erlebniffes in ihn übergegangen. Als 1914
der Weltkrieg kam, brachte merkwürdigerweife der Vater Bertha von Sutners
„Die Waffen nieder" mit heim, um es vorzuleSen. So drängte fich Schon damals
das ethiSche Problem in feine Seele: Können wir als Chriften mit dem Mittel des

Krieges unfere Exiftenz zu erhalten Suchen? Das kam dann bereits zum Ausdruck
in Seinem Abfchlußauffatz beim Austritt aus der Schule, wo er über die verschiedenen

Arten des Patriotismus Schrieb. Mit großen Bedenken trat er dann im
Juni 1915 in die Rekrutenfdiule ein: „Kein Tag, an dem mich nicht mein
Gewiffen beunruhigte. Die Feldprcdigten ließen mich unbefriedigt. Dem
Evangelium wurde Gewalt angetan, uin beweifen zu können, daß man guter Chrift
und doch, wenn es fein muß, Menfchenmörder fein könne."

Zu den ethiSchen Bedenken gefeilte fich noch ein Weiteres: Die Frage, ob un-
Sere Armee uns wirklich fchützen könne. „Nach dem Kriege erfuhr ich, mit
welchen Mitteln der Krieg an der Front geführt worden ift, und ich mußte mir
fagen: es ift fehr unwahrSchcinlich, daß wir uns einen Solchen Materialaufwand

Seilten könnten."
„Vor allem aber hat das eigentliche Leben mich zum Gegner des Krieges und

auch unterer Armee gemacht. Beim LeSen der Kriegsberichte Sah ich das ganze
Entfetzen, das damit verbunden war. So oft ich Waffen fehe, muß ich daran denken,

was diefe Waffen anrichten. Krieg war immer etwas des Menfchen Unwürdiges.

Aber durch die Entwicklung der Technik ift das Mörderifche des Krieges
fo ftark in den Vordergrund getreten, daß die Möglichkeit, Menfchenleben, Land,
Kulturen, Wald, Städte ufw. zu zerftören, ins Riefenhafte, ins Unermeßliche
gesteigert worden ift. Sobald die Völker dazu kommen, ihr Recht durch
Gewalttätigkeit zu behaupten, So gelangen fie in das größte Unrecht hinein. Letzten
Endes entScheidet das Geld, ob man den Krieg gewinnt, und durch jeden Krieg
hat das eigentliche Volk noch immer Schaden gelitten.

Was hilft das Kriegführen, auch im Verteidigungskriege, wenn das Volk dabei

verarmt? Viel wichtiger aber ift, daß wir durch jeden Krieg von den beften
Kräften des Landes verlieren. Ströme von Blut fließen, und das Ergebnis? Wirt-
Schaftskrifis und moraliiehes Chaos. Durch Anerkennung auch nur des

Verteidigungskrieges wird der Krieg als Solcher immer wieder anerkannt und bejaht als

ein Mittel der zwischenstaatlichen Auseinandersetzung.
Gewiß war das Sechile Gebot urSprünglich in engerem Sinne gemeint. Aber

JeSus hat das Gebot vertieft, als er Schon jeden brandmarkte, der Seinem Bruder
zürnt. Der Weg der Vergeltung ziemt fidi nicht für den Chriften.

Es ift nicht recht, wenn ich die tiefften religiöfen Erkenntniffe, die mir
geworden find, nicht Praxis werden laffe. Ich habe die Unteroffiziersfchule ausge-
fdilagcn. Trotzdem bin ich nicht Dienftverweigerer geworden. Ich bekenne, daß
das meine Schwäche gewefen ift. Damals wagte ich es nicht — vielleicht fürchtete
ich die Braut zu verlieren, mit der ich fchon halb verlobt war. Aber der Herrgott

hat mir keine Ruhe geladen. Ich habe fchon früher einmal die Militärfteuer
verweigert, fie aber auf den Brief eines Pfairers hin dann doch bezahlt. Ich bin
zurückgegangen. Aber lange Jahre habe ich immer und immer wieder meine Ge-
wiffenskonflikte weiter tragen muffen: „Du haft's halt nicht gewagt!"

Es kann nichts Neues kommen, wenn nidit einzelne Menfchen brechen mit
dem, was von allen anerkannt wird. Ich, der ich gegen mein Gewiffen die
Militärfteuer bezahlt habe, hatte nun die Aufgabe, den Kindern die biblifche Wahr-

36



'

heit zu verkünden und ihnen zu berichten von den Zeugen Gottes. Das hat mich
immer wieder beunruhigt.

In diefen Jahren ilt es mir fo fchwer geworden, daß ich merkte: Du kannft
nicht mehr anders, du haft keinen Ausweg mehr. Selbftverftändlich habe ich feiner-
zeit mitgeholfen, die Zivil dienftpflicht-Petition zu fördern, und ich habe mich auch
fchon verpflichtet, eine etwa um ein Drittel höhere Steuer für den Zivildienfl
ohne Weiteres zu bezahlen. Ich flehe heute noch auf diefem Boden.

Aber nun flehe ich unter dem Eindruck: Die ganze Welt geht wieder zurück,
der Krieg und feine Folgen werden wieder vergelten, ebenfo daß ein Krieg dann
leicht ausbricht, wenn daraufhin gerüftet wird. Drei Wochen Zivildienfl in
Südfrankreich, im Ueberfchwemmungsgebiet, haben mich nicht beruhigt. Ich mußte
mich fragen: Wie ftändeft du nun da, wenn wirklich wieder ein Weltkrieg
ausbrechen würde, und du hätteft nicht gewagt, aufs Aeußerfte gegen die Rüftungen
zu proteftieren? Es wäre unträglich für mich, wenn ich es erleben müßte, daß
ein Krieg ausbräche, und ich hätte nicht vorher in der Friedenszeit das Aeußerfte
gewagt.

Ich möchte das Gefetz lieber nicht übertreten, denn ich achte die Gcfetze. Ich
weiß, daß man dem Staate geben muß, was des Staates ift, und was die übrigen
Steuern anbelangt, So tue idi gerne meine Pflicht. Aber die Militärfleuer ifl eine
Eifatzleiflung. Kann ich diefe entrichten, ohne Chriftus zu verraten? Ich. will
nicht verkündigen, aber ich weiß, daß die Worte fchwach find, und ich bin kein
Redner. Aber ich möchte Zeuge fein und bekennen: Ich glaube an Chriftus, daß
er die Wahrheit fagt, daß er die Wahrheit iil mit feinem Leben, und daß es
Wahrheit ift, wenn er tagte: „Ich habe euch ein Vorbild gegeben." Ich glaube, daß
wir zu einer neuen Zukunft kommen, wenn genug Menfchen es wollen, im
Vertrauen auf Gott den Allmächtigen und im Glauben an Chriftus.

Ich weiß, daß Sie mich auf Grund der Gefetze verurteilen muffen. Aber es
kommt mir darauf an, daß Chriftus zum Rechte kommt, und daß der Staat uns
nicht etwas zumuten darf, was gegen Chriftus ift.

Man hat gelegentlich davon gefprochen, daß man fich Jefus am Mafchinen-
gewehr vorftellen könne. Das kommt mir vor wie eine Gottesläfterung. Und wenn
man mich fragt, ob ich nicht bereit fei, mein Vaterland zu verteidigen, fo kann
ich Ihnen fagen: Sie dürfen mir glauben, ich liebe die Schweiz von ganzem Herzen,

wie man fie nur lieben kann. Gott hat mir etwas anvertraut. Was mir Gott
gegeben hat, das kann er auch mir erhalten, und wird es mir erhalten, folange er es
für gut findet. Wenn er mir aber zumutet, auf irgendetwas in meinem Leben zu
verzichten, wenn er mich arm machen will oder krank, wenn er mir einen lieben Menfchen

durch den Tod nehmen wollte, dann find wir doch alle einverstanden, daß wir
dann nicht Gott in den Arm fallen dürfen und fagen: „Ich kann ohne das nicht
leben, das brauche ich." Genau fo empfinde ich gegenüber dem Vaterlande und all
dem, was wir in unferem Lande Gutes haben. Ich kann nicht fagen: Mit allen Mitteln,

fogar mit fatanifchen Mitteln will ich mir das Vaterland erhalten." Ich
glaube aber auch daran, daß die Schweiz, die Chriftus folgen will, nicht untergehen
kann.

Idi habe die Ueberzeugung, daß ich durch mein Vorgehen nicht dem Staate
fchade, fondern ich will damit die Chriften aufrufen und wecken. Damit leifte
ich dem Vaterlande den Dienft, den man ihm jetzt leiften kann.

Es ift mir geraten worden, von meinem Vorhaben zurückzutreten, und man
hat mir von pazififtifcher Seite gefagt: „Je mehr die Leute mit diriftlichem
Gewiffen der Armee den Rücken kehren, detto gefährlicher wird diefe." Und man
hat gemeint, es fei gut, wenn die oberen Führer unficher würden und wüßten, daß
fie im Ernltfalle mit Dienstverweigerungen in größerer Zahl zu rechnen hätten.
Aber man kann nicht „Dienftverweigerer auf Abruf" fein, abgefehen davon, daß
mir diefe etwas hinterhältige Art nicht zuSagt.

Ich danke es meinem Lehrer Ragaz, daß er uns mit Sören Kierkegaard be-

37



kannt gemacht hat. Von ihm lernte ich, die Bibel und KirchengeSchichte zeitgemäß
leSen. Ich möchte an das Wort erinnern, das für mich das entfcheidende Wort
geworden ill. Trachtet am erften nach dem Reiche Gottes, nach feiner heiligen
Ordnung, welche die Grundlage ift und der UrSprung ift für alle menfchliche Ordnung.
Trachtet am erften danach, Gottes Willen zu tun, und in dem Maße, als die Menfchen

Gottes Willen tun, kann fein Reich kommen, und wenn fein Reich, feine
Herrfchaft kommt, dann wird uns alles Uebrige, alles Notwendige zufallen." V.

Katholifcher Sozialismus in Belgien. Ueber die katholifch-fozialiftifche
Bewegung in Belgien berichtet der „Menfchheitskämpfer" Folgendes:

Auch dort befteht nun ein Bund religiöfer Sozialiflen. Ein führender Ge-
noffe (Katholik) berichtet: Unfere Bewegung ift der Zahl nach noch klein. Sie hat
aber Sowohl bei den Sozialiftifchen Freunden wie bei den Gegnern in chriftlichen
Kreifen ftarke Aufmerkfamkeit erregt. Die chriftlich-demokratiSche Zeitung „De
Tyd" bezeichnete unfere Gründung als einen Verfuch der Freimaurer, mit teuf-
lifchen Mitteln die gläubigen Katholiken ins Verderben zu führen. Man weiß nicht,
ob ein folches Urteil auf Naivität oder Bosheit beruht. Jedenfalls hat die Kritik
der Preffe bewiefen, daß wir es nicht leicht haben werden. Der belgifche Sozialismus

ift wie der mitteleuropäifche Sozialismus fehr belaftet durch den Liberalismus
und fland mit diefem von Anfang an gegen die flaatskatholifche Partei und
die Kirche. (Uebrigens ein neuer Beweis für die alte Tatfache, daß das Staats-
katholikentum allenthalben ftark mitverurfachend für kulturkämpferifche
Einftellung des Sozialismus war und ift! — Die Red.) Befonders im wallonifchen
Teil der belgifchen Sozialdemokratie ift das Freidenkertum ftark verbreitet, das

kulturphilofophifch dem alten doktrinären Liberalismus nahefteht. Mit den
wallonifchen Parteifreunden werden wir kaum geringere Schwierigkeiten haben als
mit unteren Gegnern im chriftlidi-bürgerlichen Lager. Für die kirchlichen Kreife
ifl der Kampf gegen uns, weil er mit wenig geiftvollen Mitteln geführt wird,
ziemlich leiciit. Man ftellt einfach Ausfchnitte aus der fozialdemokratifchen Preffe
der Vorkriegszeit zufammen und bezeichnet uns religiöfe bezw. katholifche Sozialiflen

als die höllifchen Sprößlinge jener antiklerikalen Sozialdemokraten. Mit
diefer Begründung hat man die kirchentreuen Chriften eiligft vor uns gewarnt und
fie aufgefordert, die in Schafspelze gekleideten Wölfe wie Ketzer zu fliehen. Gif-
tigfter Spott ift uns von diefer Seite reichlich zuteil geworden.

Die flämifchen Sozialiflen find im Gegenfatz zu den wallonifchen (franzöfi-
fchen) durchweg auch heute noch religiös. Selbft wenn fie aus irgendwelchen Gründen

aus der Kirche ausgetreten find, haben fie das chriftliche Denken und Empfinden
noch nicht verloren. Die Kirche felbft hat an der Entfremdung große Schuld.

Sie hat dem Proletariat gegenüber nicht die Stellung eingenommen, zu der Sie

ihrem Wefen nach verflichtet wäre. Es mußte in der Arbeiterfchaft mit Recht
der Eindruck entliehen, daß die von diefer Kirche gepredigte Religion Opium für
das Volk ift. In der jüngften Zeit aber vollzieht fich innerhalb der Kirche eine
fühlbare Veränderung. Wir glauben, daß es gelingen wird, zwifchen der Kirche
und dem fozialiftifchen Proletariat wieder eine Verbindung herzuftellen und viele
Sozialiften, die der Kirche fremd geworden find, wieder zu ihr zurückzuführen.
Unter den flamiSchen Genoffen find faft Dreiviertel noch gläubig und kirchentreu,
darunter angefehene Führer, die unfere Bewegung fehr fördern und begrüßen. Wie
die kirchlichen Behörden fich uns gegenüber verhalten werden, können wir noch
nicht abfehen. Sie werden uns unmöglich ausdrücklich anerkennen, aber es wird
ihnen ebenfo Schwierig möglich Sein, uns offen abzulehnen. In Priefterkreifen
verfolgt man uns mit großer Aufmerkfamkeit; ein Ordenspriefter hat uns feine
beSondere Sympathie ausgefprochen. Leider können diefe Priefter noch nicht felbft
mitarbeiten, weil Sie fich dadurch unabsehbare Schwierigkeiten bereiten würden;
denn der größte Teil des Klerus ift durch Vorurteile, Unkenntnis und aus
politifchen Preftigegründen noch immer fozialismusfeindlich. So bleibt die Hauptarbeit

bei uns Laien.

38



Führer unSerer Bewegung ift der Genoffe Chalmet aus Selzaete, der auch
Sozialdemokratischer Kammerabgeordneter ift. Der Bund umfaßt in befonderen
Abteilungen katholifche, proteftantifche und unkirchliche Sozialiflen. Jede Gruppe wirkt
in ihrer Weife innerhalb des Sozialismus für die religiöfe Idee gegen den liberalen

und materialiftifchen Geift. Es ift felbftverftändlich, daß wir in der Partei
volle Freiheit haben, obgleich wir uns als Sozialiflen natürlich veranlaßt fühlen,
mit Takt und Toleranz gegenüber andersgefinnten Sozialiflen zu arbeiten. In
politifchen und wirtfchaftlichen Fragen kämpfen wir zufammen.

Stimmen

Militanter Pazifismus.

In einer am 14. Dezember 1930 in der „Neuen Hiflorifchen Gefellfchaft"
(New Historie Society) in New-York City gehaltenen Anfprache hat fich Einftein
über den Kampf gegen Krieg und Militär folgendermaßen geäußert (vergi, die
Januarnummer der Zeitfchrift „The World Tomorrow"):

„Wenn die Pazifisten [„Pazifist" bedeutet in der angelfächfifchen
Welt, was bei uns „Antimilitarift", während diefes Wort umgekehrt
unferem „Pazifift" entfpricht] zufammenkommen, fo haben Sie

gewöhnlich das Gefühl, daß fie Schafe feien und draußen die Wölfe.
Das Uebel ill, daß die Pazififlen meiftens bloß mit ihren eigenen
Gruppen verkehren, das heißt, mit folchen Leuten, die fchon
überzeugt find. Sie machen keine Anftrengung, zu den andern zu gehen
und fie zu bekehren. Ernftgefinnte Pazififlen follten gegenwärtig
etwas zu tun verfuchen, ftatt fich mit leeren Träumen zu begnügen
oder bloß über ihren Pazifismus zu reden.1) Unfer nächster Schritt
muß fein: etwas zu tun. Wir muffen uns klar machen, daß, wenn der
Krieg ausbricht, jedermann es für feine Pflicht hält, ein Verbrechen
zu begehen: das Verbrechen des Tötens. Die Menfchen muffen die
Unfittlichkeit des Krieges einfehen lernen. Sie muffen alles tun, was
in ihrer Macht Steht, fich felbft von diefer überlebten, barbarifchen
Einrichtung loszulöfen und fich von diefen Sklavenketten zu befreien.

Dafür möchte ich zwei Anregungen machen.
Eine von ihnen ill fchon verfucht und als wirkfam erfunden worden.

Es ifl die Weigerung, an Kriegsdienfl auf irgendwelche Art und
unter irgendwelchen Umfländen teilzunehmen. [Von der Red.
gefperrt.] Auch unter der Gefahr großer perfönlicher Opfer und Leiden
muffen alle die, welche etwas Konkretes für die Befriedung der Welt
tun wollen, den Kriegsdienft verweigern. Und zwar muffen Pazififlen,
die fich felbft treu fein wollen, diefe Haltung fchon in Friedenszeiten
[Von uns gefperrt, d. Red.] einnehmen, fogar in den Ländern, wo
zwangsweifer Militärdienft befteht. In andern Ländern, wo ein fol-

1) Mit dieSer Anklage tut Einftein den Antimilitariften gewiß Unrecht, das
darf man ohne Selbflgerechtigkeit fagen. Die Red.

39


	Berichte

