
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 11

Artikel: Von den Schwierigkeiten der heutigen Ehe und ihrer Ueberwindung :
eine Traurede

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heuchler und liftigen Verbrecher, welcher gar zu gern ein harm-
lofes und unglückliches Opfer ohne allen Kampf überfallen möchte.
So flehen nun alle Staaten jetzt gegeneinander: fie fetzen die fchlechte
Gefinnung des Nachbars und die gute Gefinnung bei fich voraus. Diefe
Vorausfetzung ift aber eine Inhumanität, fo fchlimm und fchlimmer
als der Krieg: )a, im Grunde ill fie fchon die Aufforderung und
Urfache zu Kriegen, weil fie, wie gefagt, dem Nachbar die Immorali-
tät unterfchiebt, und dadurch die feindfelige Gefinnung und Tat zu
provozieren fcheint. Der Lehre von dem Heer als einem Mittel der
Notwehr muß man ebenfo gründlich abfchwören als den Eroberungs-
gelüften. Und es kommt vielleicht ein großer Tag, an welchem ein
Volk, durch Krieg und Siege, durch die höchfte Ausbildung der mili-
tärifchen Ordnung und Intelligenz ausgezeichnet und gewöhnt, diefen
Dingen die fchwerften Opfer zu bringen, freiwillig ausruft: „Wir
zerbrechen das Schwert —" und fein gefamtes Heerwefen bis in feine
letzten Fundamente zertrümmert. Sich wehrlos machen, während
man der Wehrhaftefte war, aus einer Höhe der Empfindung heraus,
— das ift das Mittel zum wirklichen Frieden, welcher immer auf
einen Frieden der Gefinnung ruhen muß, während der fogenannte
bewaffnete Friede, wie er jetzt in allen Ländern einhergeht, der Unfriede
der Gefinnung ift, der fich und dem Nachbarn nicht traut und bald
aus Haß, bald aus Furcht, die Waffen nicht ablegt. Lieber zugrunde
gehen, als fich haffen und fürchten machen —, dies muß einmal die
oberile Maxime jeder einzelnen flaatlichen Gefellfchaft werden! —
Unferen liberalen Volksvertretern fehlt es, wie bekannt, an Zeit zum
Nachdenken über die Natur der Menfchen; fonft würden fie wiffen,
daß fie umfonft arbeiten, wenn fie für eine „allmähliche Herabminderung

der Militärlaft" arbeiten. Vielmehr: erft wenn diefe Art Not am
größten ift, wird auch die Art Gott am nächften fein, die hier allein
helfen kann. Der Kriegsglorienbaum kann nur mit einem Male, durch
einen Blitzfchlag zerftört werden; der Blitz aber kommt, ihr wißt es

ja, aus der Wolke und aus der Höhe.
Friedrich Nietzfche

(1879 in: „Der Wanderer und der Schatten".)

Von den Schwierigkeiten
der heutigen Ehe und ihrer Ueberwindung.

Eine Traurede.1)

Liebes Brautpaar!
Wenn ich Euch in diefer Stunde ein Wort fagen foli über Sinn und

Bedeutung des Lebensfehrittes, den Ihr nun getan habt, fo ift es

x) Auf mehrfachen Wünfch veröffentlicht, in etwas veränderter und erweiterter
Form. Vgl. die Red. Bern.

508



gewiß nicht nötig und nicht angebracht, Euch viel von dem zu reden,
was die Ehe im allgemeinen ift und fein foil, von ihrem göttlichen
und menfchlichen Sinn, ihrem Glück und ihrem Ernft, ihrer
Verheißung und ihrer Forderung. Das ift Euch ja alles wohl bekannt und
vertraut. Ihr feid ja als ernfte und reife Menfchen, auf Grund rein-
fler Beweggründe und tieffter Befinnung auf das Ewige zufammen-
gekommen, als folche, die Gottes Ordnungen im allgemeinen und die
Bedeutung von Ehe und Familie im befonderen kennen, und Ihr
betretet den gemeinfamen neuen Weg mit jenen Gedanken, die geeignet
find, den Segen auf ihn herabzuziehen. Ihr habt, deffen dürfen wir
ja ficher fein, Eure Ehe vor Gott gefchloflen und wollet fie vor ihm
führen, und nicht nur vor ihm, fondern auch für ihn, fodaß fie
feinen Willen verwirklicht, feinem Reiche dient, feinen Namen heiligt
und feine Ehre unter den Menfchen vermehrt.

Aber vielleicht ift es gerade diefer Umftand, daß Ihr als reife, zu
fich felbft gekommene Menfchen den gemeinfamen Weg betretet, und
daß Ihr auf ihm einem großen Ziel entgegengeht, was uns zu einer
befonderen Befinnung veranlaffen mag. Es ift uns ja nicht unbekannt,
daß der Weg der Ehe heute, verglichen mit früheren Zeiten, vermehrte
Schwierigkeiten bietet. Das Wore von der Krife der Ehe ift an der
Tas-esordnung, und das Zufammenkommen von Mann und Frau zur
völligen Lebensgemeinfchaft erfcheint mehr denn je als ein Wagnis.
Diefe heutigen, befonderen Schwierigkeiten und Probleme der Ehe
konzentrieren fich für ernfte Menfchen, die Gott vor Augen haben —
an andere denken wir jetzt nicht — auf einen Punkt: Wir können
die Ehe nicht mehr wie in früheren Zeiten als etwas mehr Objektives,
Schickfalsmäßiges nehmen, dem wir uns, feis fataliftifch, feis im Glauben,

unterwerfen, fondern nehmen fie fubjektiv und perfönlich, als
unfere eigene, freie Tat. Wir wollen zufammenkommen aus Neigung,
aus Liebe, nicht bloß im Gehorfam gegen elterliche und andere Autorität

oder eine heilige Inftitution. Wir wollen in der Ehe unfere Per-
fönlichkeit wahren und freilich auch dem Gatten die feinige laffen.
Nicht foil mehr das Wort des Alten Bundes gelten: „Er foil dein
Herr fein," fondern das des Neuen: „In Chriftus Jefus ift kein
Unterfchied von Mann und Weib, fondern fie find beide Eins in ihm.'"'
Frei und gleichberechtigt foil die Frau neben dem Manne flehen. Nur
in der Liebe und Achtung follen die beiden Willen fich verftändigen,
die beiden Freiheiten zu einer werden. Die Ehe foil Erfüllung, nicht
Vernichtung des perfönlichen Lebens fein und fich damit felbft auf
eine höhere Stufe erheben. Und da dies nicht egoiftifch gemeint ift,
fo wollen wir, daß diefe in Freiheit und Liebe, in Liebe und Freiheit,
geftaltete Ehe erft recht der Gemeinfchaft diene und ihre höchften
Ziele erftrebe.

Wer wollte leugnen, daß diefe Auffaffung der Ehe nicht nur groß
und fchön, fondern auch heute die allein mögliche ift? Freilich wirft

509



fich die rückläufige Geiftesbewegung der Zeit auch auf die Ehe und
fordert für fie die Wiederherftellung der alten Autorität, die eine des

Mannes über die Frau wäre, und man tut das mit Berufung auf die
Autorität der Bibel, den Neuen Bund der Freiheit durch den Alten
Bund des Gefetzes verdrängend. Es ift eine höhere Form der gleichen
Sache, wenn wir heute, aus dem Subjektivismus herauskommend und
von dem Kultus einer falfch verftandenen Perfönlichkeit wieder
abkommend, uns wieder mehr dem Gehorfam gegen die überfubjektiven
Normen zuwenden. Aber wir können jene andere Entwicklung doch
nicht einfach rückgängig machen, auch wenn wir es wollten; wir wollen

und follen es aber auch nicht. Wir können die Ehe nicht mehr in
der Weife, wie es früher möglich war, bloß objektiv, bloß als Schick-
fal und heilige Einrichtung nehmen. Wir können nicht mehr die Frau
der Autorität des Mannes unterwerfen. Wir können das Recht der
Perfönlichkeit nicht mehr verkürzen, fondern muffen es bloß beffer
verftehen und tiefer begründen, können aber nicht anders, als in feiner
immer völligeren Durchfetzung ein dauerndes Ziel alles wirklichen
Fortfehrittes anzuerkennen. Es gibt auch darin kein bloßes Zurück.

Aber damit ftellen fich freilich Schwierigkeiten für die Ehe ein
— und nicht nur für die Ehe, fondern auch für die Familie überhaupt
und alles menfchliche Gemeinfchaftsleben — welche eine frühere
Zeit fo nicht kannte. Und wir wollen uns darüber keine Illufionen
machen. Es ift leicht gefagt und fchön gemeint, aber es ift fehr fchwer,
in Wirklichkeit zwei Willen, die beide felbfländig find, ja fogar darauf

eingeftellt find, ihre Selbfländigkeit zu wahren, in Freiheit zu
einen, und zwar nicht nur in allgemeinen Grundfätzen und Theorien,
fondern in all den bunten Einzelheiten des Alltags, nicht nur in
Gedanken und Gefinnungen, fondern auch in konkreten und komplizierten

Handlungen. Wie — foil man da in jedem einzelnen Falle
verhandeln, bis jedem der beiden Willen fein Recht geworden ift? Soll
man fich mit einem Kompromiß begnügen? Oder foil der eine Wille
fich feufzend dem andern unterwerfen? Wo foil man nachgeben, wo
fich durchfetzen? Und wer foil es tun? Reife Menfchen haben ihre
eigenen Gedanken und Gefinnungen, ihre eigenen Auffaffungen von
Gott, Welt, Leben, von religiöfen, politifchen, fozialen, allgemein
menfchlichen Dingen. Auch wo man fchon in Reife zufammengetreten
ift, kann man fich weiter entwickeln, kann man fich auseinander

entwickeln, kann es Ueberrafchungen geben. Was dann?
Soll man fein Eigenftes dem Andern zu Liebe opfern? Aber
folches Opfer tötet auch die wahre Liebe, die doch nur in der
Freiheit leben kann. Oder foil man durch Rückficht auf das
Andere in der Erfüllung feiner Beftimmung, im Gehorfam gegen den
gerade an uns ergangenen Ruf gelähmt werden? Oder foil es endlich

zu jener täglichen offenen oder geheimen Reibung im Großen
und im Kleinen, jener Disharmony der Seelen und der Taten kom-

510



\

men, die die Kraft und Freude des Lebens und damit auch wieder
die Liebe zerftört? Wird fich dann nicht jener tieffte und ftärkfle
Trieb gerade der edelften Seelen erheben: der Dürft nach Freiheit, und
die Ehe in der Wurzel töten?

Diefe Schwierigkeit ift durch keine edlen Lofungen zu verdecken,
fie ift vorhanden und ift groß, Ja, das Problem, aus dem fie entlieht,
fcheint faft unlösbar. Aber es bleibt nicht allein, es gefeilt fich zu ihm
noch Anderes.

Wenn man in der Ehe und durch die Ehe nach hohen Zielen ftrebt,
dann ift es wohl faft unvermeidlich, daß man fich felbft etwas
zumutet, vielleicht Großes zumutet, aber dann ift es wohl faft ebenfo
unvermeidlich, daß man es auch dem Andern zumutet. Man ift dann eben
darauf eingeftellt. Es tritt etwas ins Spiel, was zum Edelften im
Menfchen gehört, fein Vollkommenheitsdurft. Wie nahe liegt es dem
hochgefinnten Manne, in der Frau diefe Vollkommenheit zu fuchen,
und wie nahe der edlen Frau, es im Manne zu tun! Aber dann ift
in irgend einer Form die Enttäufchung faft unvermeidlich. Denn der
Vollkommenheitsdurft kann mit nichts Endlichem zufrieden fein. Er
macht auch leicht blind gegen das vorhandene Gute und fcharffichtig
für das vorhandene Ungute. Er fchafft fich glänzende Bilder deffen,
was fein follte und vergißt darob das zu fchätzen, was da ift. Er hat
etwas Verzehrendes — und wie viele auf das Höchfte angelegte Ehen
hat er verzehrt!

Und was endlich die Liebe betrifft, jene Liebe, die allein uns zur
Ehe zulammenführen und in der Ehe zufammenhalten foil, jene per-
fönliche Liebe, fo wiffen wir, daß fich ihr leicht ein großer Trug bei-
mifchen kann. Es ift im Eros etwas fehr Vergängliches, etwas, was
fogar leicht ins Gegenteil umfchlagen kann. Es fehlt ihm die Treue.
Und es entfpringt daraus ein Dürft, der in diefer Sphäre jenem
andern nach Freiheit und Vollkommenheit entfpricht: der Dürft nach
Glück. Aber auch diefen kann kein menfchliches Verhältnis ftillen.
Auch er verzehrt die Seele und die Liebe. Darum verfagt der bloße
Eros. Es hat fich denn auch gerade in den Experimenten der
ablaufenden Periode als eitel erwiefen, darauf die Ehe zu gründen; darauf
kann man nur „Verhältniffe" gründen.

Wie denn, verehrte Verfammlung und liebes Brautpaar, wie denn,
wenn dem fo ift — follen wir diefes große Ideal der Ehe doch
aufgeben? Oder wo ift der Weg zur Löfung diefer Probleme?

Ich meine, an diefem Punkte enthülle fich der Sinn diefer Feier,
der Sinn diefer Stunde, der Sinn der Tatfache, daß diefe Ehe vor
Gott und unter Gott gefleht werden foil, und dies nicht nur im Stillen,
im geheimen Bund der Seelen, fondern auch öffentlich, an der Stätte der
Gemeinfchaft, für die Gemeinfchaft. Damit wird uns das offene
Geheimnis der Löfung all jener Schwierigkeiten der Ehe und ihrer
Begründung auf das echte Fundament in großartiger Einfachheit gege-



ben. Diefe Löfung ift ausgefprochen in der allumfäffenden, unerfchöpf-
lichen, nie verfagenden Regel aller Regeln: „Trachtet zuerft nach dem
Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit, fo wird Euch folche s zufallen."

Liebes Brautpaar! Die Löfung diefes ganzen Problems der Ehe
und die Ueberwindung all ihrer Schwierigkeiten ift gegeben, wenn
wir Gott fagen. Denn um dies zuerft auszufprechen: Gott ift die
Freiheit. Wenn zwei Menfchen fich in Gott und vor Gott begegnen,

wenn fie dies in Wirklichkeit tun und vor dem wirklichen Gott,
dann geben fie fich frei. Sie geben einander in Gott und für Gott
frei. Denn fie fehen ineinander das Recht Gottes, ehren in
einander feinen Anfpruch. Das ift die tieffte Quelle jener
Ehrfurcht, in der wir einander begegnen follen, die befonders in der
Ehe nicht fehlen darf — wehe, wenn fie nicht vorhanden ift, oder
wenn man fie im Alltag und in der Gewohnheit verloren gehen läßt!
Sie können einander frei geben. Denn fie find felbft befreit. Sie haben
in Gott etwas, was ihre Seele völlig ausfüllt, weil mit Unendlichkeit
ausfüllt; fie haben darin die Freiheit. Der Dürft der Seele nach der Freiheit

ift gefüllt. Damit aber auch die Gier, die bloß nehmen will. Sie
können geben, ja he mußen geben, zu geben ift ihnen Drang und
Glück. Darum hat diefe Freiheit in Gott nichts Starres, nichts Gefetz-
liches; fie ift als Freiheit wirklich frei, lebendig, beweglich. Und fie
ift immer verbunden mit dem Dienen. Sie ift Freiheit zum Dienen.
Nichts liegt ihr ferner, als fich ftarr in ihrem Eigenrecht zu behaupten.

Sie will, ihrer felbft in Gott ficher, fich gern hingeben. Aus diefer
Freiheit in der Liebe und Liebe in der Freiheit find Gatten imftande,
ihr Zufammenleben fo zu ordnen, daß es nicht zu einem aufreibenden
oder lähmenden Kampfe ftarrer Selbftbehauptungen wird. Anftatt
bloß Freiheit zu nehmen, geben fie einander Freiheit. Aber dann geben
fie einander ebenfo gern, ja noch lieber, Unterordnung. Denn auch
unterordnen follen wir uns einander, follen nach dem Worte Vinets,
das dem Sinn des Evangeliums tief entfpricht, in gegenfeitiger
Unterwerfung jeder das Andere für mehr halten als uns felbft — alles
gerade in der Freiheit. Sie werden das rechte Verhältnis zwifchen der
notwendigen Selbftbehauptung und der freudigen Unterordnung, die
doch nur eine andere Form der Freiheit, ein Dienft der Freiheit ift,
finden.

Diefe Löfung des Problems der Freiheit und Einheit in der Ehe ift
aber umfo leichter zu finden, ja vielleicht doch nur dann ganz zu
finden, wenn das Verhältnis, in dem die Gatten zu Gott flehen, felbft
nicht ein bloß perfönliches im falfchen Sinne des Wortes, fagen wir
lieber: ein bloß privates, bloß auf die Anfprüche des Individuums
bezogenes ift, fondern wenn es felbft im Dienfte Gottes fleht, wenn es

feiner Sache gilt, wenn es, mit dem Worte Chrifti zu fprechen, zuerft
nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit trachtet. Dann erft
kommt fozufagen der Hauch von der Weite Gottes in die Ehe hinein,

512



¦-¦¦¦¦¦

vor dem alle Kleinlichkeit und Enge, alle Gefetzlichkeit und
Benommenheit, aller egoiftilche und knechtende Anfpruch des Ich verfchwin-
det. Wenn man von einander weiß, daß jedes auf feine Weife doch
nur diefes Eine will, da kann man es freudig dafür freigeben, mag es

diefes Eine auch auf andern Wegen fuchen als wir wünfchen. Da
haben Verfchiedenheiten im Denken und Fühlen nicht mehr jene
tragifche Bedeutung, wie bei einem im weniger guten Sinne bloß per-
fönlichen Verhältnis. Da findet man fich auch im notwendigen Handeln.

Denn es ift ja nur Ein Gott und fein Wiile nur Einer; wo. man
diefen redlich tun will, muß man fich alfo immer wieder finden. Nur
die Religion trennt die Menfchen, nicht Gott felbft und feine Sache.
Wo man weiß, daß der Andere fich vor Gott beugt, da beugt man
fich felbft, wenn es fein muß, gern, denn man beugt fich nicht vor
einem Menfchen und Menfchenwillen, fondern vor Gott und feinem
Willen.

So eingeftellt, werden Gatten das rechte Verhältnis zwifchen Freiheit

und Einheit, Selbftbehauptung und Selbftverleugnung auch finden
chne viel Reflexion, ohne viel ftets wiederholte mühfame Ueber-
legung und Verhandlung, aus jener Unmittelbarkeit heraus, die allem
Leben in dem Maße verliehen wird, als es fich aus Gott nährt und
feinem Reiche dient. Gewiß wird es auch fo nicht ohne Schwierigkeiten,

Kämpfe und Schmerzen gehen. Aber wollten wir das
wünfchen? Alles Große erfordert großen Einfatz, hat daran feinen Wert,
und wenn es der tieffte und letzte Sinn gerade auch der Ehe ift, uns
zu Gott zu führen, fo haben gerade diefe Schwierigkeiten, Kämpfe
und Schmerzen ihrerfeits den Sinn, daß wir dadurch ihn näher kommen.

Und durch ihn dann allerdings auch wieder einander. Denn wir
finden Gott in dem Maße, als wir den Menfchen finden und finden den
Menfchen in dem Maße, als wir Gott finden.

Damit aber wird auch das damit zufammenhängende Problem
gelöft, das aus dem Drang nach Vollkommenheit entfpringt. Denn
Gott füllt die Seele auch mit Vollkommenheit aus. Mit feiner
Vollkommenheit. Was wir mit unferm Tun vergeblich erstreben:

die Unendlichkeit des Guten, das dürfen wir im Glauben
als unfer Eigentum in Empfang nehmen. Damit ift auch diefer

Dürft der Seele nach der Unendlichkeit geftillt. Wir haben
wieder empfangen und können weiter geben, ftatt bloß gierig
nehmen zu wollen. Das gilt freilich nur, wenn das Geheimnis
anerkannt wird, das hier waltet und das auch das tieffte und zartefte
Geheimnis der Liebe ift, wir dürften auch fagen, das foziale Geheimnis,

das Geheimnis der Gemeinfchaft: die Gnade. Wir erhalten jene
Fülle des Guten nur durch Gnade. Darum aber muffen wir Gnade
weitergeben. Und wenn wir nun bedenken, wie fehr wir Erbarmen
nötig haben, fo werden wir demütig und zum Erbarmen geneigt.

513



So kommt das Element der Gnade in die Ehe hinein, ohne das fie
nicht leben kann. Chriftus tritt in fie ein, und das Kreuz. Wir find
imflande, das zu leiften, was fo fchwer ift und ohne das doch keine
Ehe fein kann: nicht nur Mängel, fondern auch Schuld zu vergeben.
Denn es ift uns felbft vergeben worden und muß uns immer wieder
vergeben werden. Mit diefer Einftellung ift uns aber auch gerade
der Blick für all das Gute und Schöne in Andern geöffnet, für das

Einzigartige und Herrliche, was in ihm, als Gottes Schöpfung und
Mitgift, ill. Und gerade, wenn man mit einander dem Reiche Gottes
dienen will, dann entdeckt man am Andern das Befondere,
Gottgegebene, was gerade es zu diefem Dienft beitragen kann. Man will
es nicht machen, wie man es gerne hätte — nach dem eigenen Bild
oder Wunfehbild — fondern beugt fich vor Gott auch darin, daß man
es fo nimmt, wie er es gefchaffen und uns gegeben hat. Man ift vor
Gott und in Gott dankbar.

Damit ift aber auch die dritte große Schwierigkeit gelöft. In Gott
und durch Gott wird auch das Glücksverlangen des Herzens geftillt
und zwar wieder mit der Unendlichkeit. Dies bedeutet freilich, daß
ftatt deffen, was man gewöhnlich Glück nennt, fich eine edlere und
tiefere Quelle öffnet: die Freudigkeit, ja Seligkeit, die aus dem Dienfte
Gottes in der Beugung unter feinen Willen, fein Schickjal, flammen.
Damit verwandelt die Liebe ihre Geftalt. Sie wird aus dem Eros
zur Agape. Sie kann wieder geben, ftatt bloß nehmen; fie will vor
allem geben. Es ift aber Geben feiiger als Nehmen. In Gott wird die
Liebe von fich felbft erlöft. Gott führt die Liebe zu ihrem tiefften
Wefen: diefes aber ift Verbundenheit, Verantwortung, Rückficht. Gott
felbft ift ja, als der Herr, die Liebe. Er bindet und befreit dadurch,
er befreit und bindet dadurch. Und in diefem Sinne muß freilich die
Ehe auf der Liebe ruhen. Aber wieder wird fie in dem Maße gefund und
dauernd fein, als fie jenen Kultus rein privaten Glückes vermeidet,
der fo oft gerade die fogenannte glückliche Ehe zu einer Gefahr macht,
und fich vielmehr mit Gottes Sache verbindet. Wo aber Mann und
Weib auf diefe Weife durch Gott und feine Sache gebunden und
befreit, befreit und gebunden find, da kommt die tiefe Treue in ihre
Ehe hinein; da werden fie nicht kälter gegeneinander, wenn der erfte
Frühling und Raufch vorüber ift, fondern lieben fich immer mehr,
immer tiefer, immer wärmer.

Das ift die Autorität, die über der Ehe, wie über allem Leben,
aufgerichtet werden foli und die paradoxerweife die einzige Freiheit
darftellt, die Stand hält: Gottes Herrfchaft, Gottes Ehre, Gottes
Reich. Das ift die Objektivität, die über uns fein foli. In diefem Sinne
follen auch wir die Ehe nicht als ein Gemachte unferes fubjektiven
Willens auffaffen, fondern als ein Schickfal — Schickfal freilich nicht
im Sinne eines harten Fatums, fondern im Sinne einer Schickung. Wir

514



follen darin alfo, um dies Wefentliche nochmals zu betonen, nicht
fubjektives Glück fuchen, fondern die Erfüllung des göttlichen Willens.

Wir dienen auch in der Ehe feinem Reiche. Wir dienen ihm,
wenn es fein kann, in Freude, Glück, Erfüllung — es ift natürlich
und erlaubt, daß wir dies wünfchen, erfehnen — aber wir dienen
ihm, wenn es fein muß, auch in Leid, Kampf, Entfagung. Wir ehren
in beidem den Willen, der über uns ift.

Das ilt das Fundament, auf das jenes höhere Ideal der Ehe geftellt
werden muß. So kann es, foweit dies dem Menfchenwefen geftattet
ift, erfüllt werden.

Wenn wir, liebes Brautpaar, in diefem Sinne Euch zurufen, daß
Ihr zuerft nach dem Reiche Gottes trachten follet, um alles Uebrige:
alles Große und Herrliche der Ehe, alle Hilfe für ihre Aufgaben zu
bekommen, fo möchte ich zum Schluffe noch auf das Umgekehrte
hinweifen, an das ich fchon erinnert habe: Das Größte und Herrlichfle
an der Ehe, ihr tieffler Sinn ift wohl, daß fie felbft eine Erziehung zum
Reiche Gottes, ein Weg zu ihm und eine Erfüllung feiner Verheißung
ift. Sie flammt aus ihm. Es ift doch fo unendlich bedeutfam, daß der
Gott, den wir im Reiche Gottes kennen, unfer Vater heißt, daß wir
feine Kinder find und untereinander Brüder und Schweftern. Dann
verhält es fich offenbar fo, daß wir in irdifcher Vaterfchaft und
Mutterfchaft die Vaterfchaft und Mutterfchaft Gottes — ja auch feine
Mutterfchaft, von der es ja in der Bibel heißt, Gott trofie uns, wie
einem feine Mutter trollet — in menfchlicher Kindfchaft die Gottes-
kindfchaft und in leiblicher Bruderfchaft und Schwefternfchaft jene
Bruderfchaft und Schwefternfchaft, die uns zu einer einzigen Menfchen-
familie verbinden will, verftehen lernen. Welche Tiefe, Heiligkeit
und Schönheit bekommen auch damit wieder Ehe und Familie! Aber
wir dürfen auch fagen, daß Ehe und Familie auf der einen Seite
wohl die Stätte find, wo auf Erden am eheften die Kräfte des Reiches
Gottes fichtbar werden dürfen, und auf der andern Seite die gefchütz-
teften und geweihteften Quellorte, von denen fie in die Welt
ausströmen follen Ja, wir dürfen noch mehr fagen, wir dürfen ein Wort
ausfprechen, das wir freilich nur ausfprechen, nicht erklären wollen,
das aber vielleicht die tieffte Heiligkeit der Ehe und Familie
ausdrückt: daß fie ein Sakrament find, ein Ort, wo Natur und Geift fich
finden und zugleich beide durch Gottes Wort und Geift erlöft und
felbft Erlöfung werden, Speife zum Heil. Und mit alledem wollen
wir Euch zugleich fagen, daß wir Segen und Gelingen Eurer Ehe nicht
in erfter Linie Eurer eigenen Kraft und Weisheit anvertrauen,
fondern Gottes Ratfchluß und Gottes Treue, aus welcher fie flammt, die
über Euch ift und alles vollenden wird. L. Ragaz.

5*5


	Von den Schwierigkeiten der heutigen Ehe und ihrer Ueberwindung : eine Traurede

