Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 9

Artikel: Tut Busse! : Von da an begann Jesus mit seiner Botschaft und sagte :
"Tut Busse, denn das Reich Gottes ist nahe" (Matth. 4, 17)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136007

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tut Bufle!

Von da an begann Jefus mit {einer Bot{chaft und
fagte: ,,Tut Bufle, denn das Reich Gottes ift nahe.”
Matth. 4, 17.

Tut Bufle! Ja, das ift es in der Tat. Das ift der einzige Weg,
den man einen Weg des Fort{chrittes nennen kann; es ift der einzige
Weg zu Frieden und Veriohnung; diefer Weg allein hat Segen tiber
fich; nur auf diefem Wege beoeonet man Gott und feinem Reich.

Die Bufe it der einzige Wev zum innern und dann, als Folge
davon und f{oweit -es notig ift, auch zum Gulern Vorwdrtskommen.
Unter Bufle mochte ich hier, ohne zu verfuchen, in die Tiefe diefer
Sache zu gelangen, einfach die Offenheit fiir die Stimme der Wahr-
heit verftehen, und zwar nicht irgend einer objektiven, feis religiofen,
feis fittlichen, feis politifchen, feis {ozialen Wahrheit, {fondern der
fubjektiven Wahrheit, der Wahrheit, die fich fordernd, mahnend,
richtend an mich, gerade an mich wendet und nicht blof} Zuftim-
mung, fondern Gehorfam fordert. Diefe Offenheit des Horizontes
gegen die Wahrheit hin ift die ganz unerldflliche Vorbedingung alles
geiftigen Wachstums, ja {ie it das Geheimnis des Wachstums felbft.
Denn Wachstum ift Leben, Leben aber ift Zufichfelbftkommen, Zu-
fichfelbftkommen im Geifte aber ift die Spannung des Unendlichen
in uns zum Unendlichen iber uns hin und umgekehrt; es it der
immer neue Durchbruch des Lichtes Gottes in unfere Seele hinein;
es ift der immer neue Tagesanbruch der hochften Wahrheit iiber den
Dunkelheiten des Irrtums und Lebensrauiches, der Selbftverblendung
und Verblendung durch die Welt.

Wo diefe Oﬁenhelt gegen diefe fordernde, mahnende richtende,
und freilich auch helfende und heilende Wahrheit des Ewigen fehlt,
feis bei Finzelnen, {eis bei-ganzen Gruppen und Gemein{chaften, bei
Familien, Volkern, Kirchen, Parteien, da tritt Stillftand und zuletzt
Tod ein. Diefe Offenheit fehlt aber iiberall da, wo fich Sattheit und
Selbftgerechtigkeit einftellen. Diefe aber ftellen {ich mit Notwendig-
keit ein, wo man irgendwie, und feis auch in religiofer Form, mit
dem Endlichen und damit auch mit dem Erreichten zufrieden ift.
Man kann ja auch das Gute felbft als etwas Endliches faflen, als
etwas, was in beftimmten Tugenden, Eigenichaften, Verhaltungen fich
erfchopft. Auf diefem Wege kann man vollkommen wetden oder es
{ich wenigftens zu fein diinken. Ja auch das Verhiltnis zu Gott kann
auf diefes Geleife geraten. Es {chiebt fich dann freilich wie im Ver-
haltnis zum Guten das Gefetz (von dem vorhin chne das Wort gere-
det worden ift) an die Stelle des wirklich Guten, fo im Verhiltnis
zu Gott die Religion an die Stelle Gottes. Die Religion aber ift, feis
als Kultus, feis als Theologie, feis als geregelte Praxis etwas End-

385



liches. Auch darin kann man vollkommen fein oder es fich zu fein
diinken. Dann aber treten Sattheit und Selbftgerechtigkeit ein, nicht
immer in den grobften Formen, aber fie treten mit Sicherheit ein.
Mag man dann, feis als Einzelner, feis als Gruppe: als Volk, als
Kirche, als Partei, eine Fiille von Tugenden und Vollkommenheiten
befitzen, das Wachstum ift nicht mehr da. Eine Verhdrtung und
Verfteifung tritt ein. Gerade die Fiille der aus dem Endlichen ge-
{chépften Tugenden, die dann nach dem alten Wort wirklich fplen-
dida vitia (glinzende Lafter) werden, fteht dann dem innern Fort-
fchritt im Wege, wihrend die of‘fenkundlge Siinde doch wenigftens
»geiftliche Armut® {chaffen und damit die Ausficht auf das Reich
Gottes offnen kann. Wir bekommen dann diefe durch und durch
ehrbaren, durch und durch braven, durch und durch unantaftbaren
Tugendmenichen, die gegen jede lebendige und lebendigmachende
hohere Wahrheit verichloflen find wie ein Haus durch dichte Fen-
fterladen gegen die Sonne, die fich in diefem Kreife verhidrten und
verfteifen und damit innerlich abfterben, die bei all ihrer Tugend
und vielleicht fogar Frommigkeit von keinem Hauch der Freude des
Gottesreiches berithrt werden — beriihrt werden konnen. Wir be-
kommen dann eine Frommigkeit, die gerade in ihrem Ernft, ihrer
Gediegenheit und Korrektheit von Gott felbft trennt, und zwar fo
ftark wie auch theoretifcher Materialismus und Atheismus nicht zu
trennen vermogen. Wir bekommen Kirchen, die ob fleifligem Betrieb
und richtiger Lehre gegen jedes Anpochen des lebendigen Gottes im-
munifiert {ind. Wir bekommen Familien, die in ihrer f{elbftzufrie-
denen Vollkommenheit dahinfiechen und abfterben. Wir bekommen
Volker, die ob der felbftfichern Einbildung auf ihre unvergleichlichen
Tugenden und Vorziige der geiftigen Arterienverkalkung verfallen
oder auch in Raufch und Verblendung dem Abgrund zutaumeln. Wir
bekommen Parteien, bei denen alles ertragen wird, nur kein Wort .
der Selbftkritik und die damit einem fichern Gericht verfallen find.
Wir bekommen biirgerliche Parteien, die fich am Glanze ihrer gro-
len Vergangenheit beraufchen, wie Miicken berauicht in den letzten
Strahlen der untergehenden Sonne fchwirmen, und bekommen einen
Sozialismus, der umgekehrt fich in dem berau{cht was er alles fein
-wolle und werde und darob dem gleichen Tode eitler und fatter
Selbftgerechtigkeit verfillt.

Es ift auch cine edlere Form diefer Erfcheinung mdglich. Man
kann fich abfichlieen, verharten, einrollen, aber nicht in Sattheit
und Selbftgerechtigkeit, fondern in Refignation oder Verzweiflung.
Am Endlichen ift man enttdufcht, man ift mit thm fertig. Aber dem
Unendlichen 6ffnet man {ich nicht. So bleibt nur Schatten, Siechtum
und Tod iibrig.

Das ift der furchtbare Feind des Men{chen. Sein Todfeind. Denn
es bedroht ihn ja auf diefem Wege der Tod. Und das Merkwiirdige

386



ifl, dal der Men{ch gerade diefen Tod will. Gegen nichts ftriubt er
{ich fo verzweifelt, wie gegen eine Umkebr. Lieber rennt er noch
rafcher in den Tod. Er betriigt, betdubt {ich auf alle Weife, er bliht
fich auf — foviel Hochmut und trotziges Selbftbewufit{ein, das alle
Kritik ablehnt, ift im Grunde nur eine Schutzvorrichtung gegen das
Wahrheitslicht, das richtend einbrechen will. Er rennt phyfifch
und geiftig in alle Weiten, alle Unendlichkeiten — falfche Unend-
lichkeiten — nur um nicht diefen Feind zu fchen, der fein Retter
wire. Aber diefe Abwehr ift nicht unbegreiflich. Denn Bufle, im
Vollfinn des Wortes, fithrt wirklich {elbft durch den T od. Sie ift
vollige Umkehr. Sic ift Selbftverurteilung, Selbftgericht, Todesurteil
tiher das eitle, im Endlichen beraufchte und verblendete Ich mit all
{einer hochfahrenden Selbftbehauptung und Geltungswut. Sie ift das
Aufhoren des abfoluten Anfpruchs, den das Endliche erhebt, das fich
{fo gerne zum Gotte macht, und der Beginn der Herrichaft Gottes
- Uber das Ich. Es geht durch Sterben zum Leben. Sterben ift [chmerz-
lich und es erfordert offenbar oft fehr grofle Schmerzen, bis es zum
Sterben kommen kann. Nur unter ganz grofien Schmerzen gelangt
darum der einzelne Men{ch und gelangen menfchliche Gemeinfchaf-
" ten bis zu der Schwelle der Macht, die Bufle (gleich Umkehr) heifit.
Aber wenn fie dazu gelangen, dann {ind fie vom Tode zum Leben
durchgedrungen. Dann ift die todliche Verhdrtung, {ei’s der Satt-
heit, {ei’s der Verzweiflung, durchbrochen. Dann it der Weg zum
Blithen und Fruchttragen, der Weg zum innern Wachstum frei, der
Weg Gott entgegen, dem Wunder entgegen, dem Reiche Gottes ent-
gegen. Alle Lebensquellen des Unendlichen fangen an zu raufchen.
Auch aus Mingeln kénnen Vorziige werden und aus Schwachheiten
Kraft; Finfternis kann Licht werden und Fluch Segen. Nun ift die
Verhéirtung in Sattheit und Selbftgerechtigkeit unmoglich. Denn
diefe kann fich nur im Elemente des Endlichen vollziehen. Wo aber
mit Gott felbft das Unendliche uns erfafit hat, wie konnten wir da
jemals fatt und {elbftzufrieden werden? Wie konnten wir da je-
mals auf etwas Erreichtem ausruhen? Ift das Unendliche durch unfer
endliches Tun erreichbar? Wenn es erreicht wird, dann nur durch
Glauben und Gnade. Das Gute {elbft ift nur als diefer Gehorfam gegen
das Unendliche gut. Da gibt es keine Tugenden und Vollkommenheiten,
die eine ,,Gerechtigkeit werden konnten. Da gibt es auch keine {atte
und f{elbftfichere Frommigkeit. Gott, der Gott, den nur die Bufle
erkennt, lif}t fo etwas nicht aufkommen. Vor ithm find wir immer
Schuldige und Begnadigte. Aber wir bleiben lebendig, jung, Kinder.
Nun ift fiir die Einzelnen wie fiir die Gemein{chaften jene Selbft-
kritik moglich, dié zum Selbftgericht, ja zum Todesurteil wird, nun
aber auch die tiefe Erneuerung des Lebens, die wie eine neue Schop-
fung aus dem Wort des Gottes aufbricht, der nicht nur allmichtig,
fondern auch gnidig ift. Ich betone aber: auch die Verhdrtung der

387



andern Art wird damit gefchmolzen. Denn die Bufle, welche der
Tod der Sattheit und Selbftgerechtigkeit ift, ift auch der Tod der
Verzweiflung. Verzweiflung ift nur im Element des Endlichen mdg-
lich. Wo die Oeffnung dem Unendlichen entgegen eintritt, da ent-
fteht fofort auch Hoffnung und Verheifflung. Die Bufle ift nicht blof
Richterin, fie ift, auch als Richterin, vor allem Helferin.

Wie die Bufle, recht verftanden, der einzige Weg des Fort{chritts
im {chonften Sinn diefes Wortes ift — und muf} ich wohl {agen, dafl
es {ich dabei nicht blofy um einen einmaligen Akt oder mehrere han-
delt, fondern um eine dauernde Einftellung des Gemiites? —, {o ift
fic auch der einzige Weg zum Frieden. Das einzufehen ift gerade
heute von enticheidender Wichtigkeit. Selbftgerechte Einzelne und
Gemeinichaften konnen keinen wirklichen Frieden haben. Denn
Selbftgerechtigkeit ift die Verhdrtung im Endlichen, das mit dem Un-
endlichen verwechfelt wird, was aber ift aller Streit, als der Kampf
der Endlichkeiten, die fich zum Unendlichen aufblihen und darum
einander begehren und verzehren mtffen? .

Aber nun ftoflen wir auch hier wieder auf die fundamentale Tat-
{ache der Unwilligkeit zur Bufle, das heiflt alfo: zur Ablegung der
Selbftgerechtigkeit, fowohl bei den Einzelnen, als bei den Gemein-
{chaften. Sie wollen alle Recht haben: die Volker, die Kirchen, die
Parteien. Sie briiften f{ich in ithrem Recht. Dafl ein Einzelner {ein
Unrecht geftehe, das hilt man fiir denkbar, obichon man nicht weif3,
was man fagen foll, wenn einmal Einer das wirklich tut, aber daf}
ein Volk, eine Partei, eine Kirche eingeftiinde, daf} fie gefehlt hitten,
und zwar nicht blof} etwa taktifch, durch Mangel an Klugheit, {on-
dern fittlich gefehlt, dafl fie [chuldig {eien — ift das denkbar? Ift es
je vorgekommen? Niemand hat nach dem Gericht, das iiber uns er-
gangen ift, feine Schuld geftanden, nicht die Volker, nicht die Par-
teten, die fozialiftifchen fowemg wie die bur@erhchen nicht die Kir-
chen. Ja, auch die Kirchen nicht! Was als Bufle gelten {ollte, war
feierliche Gebirde, nicht mehr. Einzelne freilich taten diefe Bufle,
aber die Gemeinichaften als folche? Nein! Aber wenn es den Ein-
zelnen als {olchen angeht, fo ift es auch fiir thn faft undenkbar, zu
geftehen, er fel im Unrecht, fei im Unrecht gewefen, fei {chuldig.
Es ift darum wahrhafter Heroismus, wenn etwa Generile des Welt-
krieges folche Bekenntniffe abgelegt haben.

Warum ift das {fo fchwer? Es ift {chwer, ja faft unméglich, fo-
lange wir uns im Element des Endlichen bewegen. So weit rein
menichliche, rein weltliche Faktoren in Betracht kommen, {ind wir
vielleicht wirklich im Rechte; jedenfalls konnen wir uns leicht ein-
bilden, im Rechte zu fein. Da laufen die Fiden von Recht und Un-
recht jedenfalls wirr durcheinander und im unfichern Zwielichte der
Endlichkeit ift Selbftbetrug {ehr leicht moglich. Und wir miiffen dar-

nach greifen. Denn im Endlichen und als Endliche wiren wir ja ver-

388



nichtet, wenn wir Unrecht hitten. Das Endliche muf {ich ja behaup-
ten, mufs {ich als Unendliches darftellen.

Hier kann wieder nur die Bufle Wandel {chaffen. Und die Bufle
hinwieder kann nur zuftande kommen, wenn die Oeffnung zur
Wahrheit hin, und das heifit: zu dem unendlichen und heiligen Gott
hin, eintritt. Sein Gericht mufl {iber uns kommen. Es mufl die
Gotzenbilder der Selbftgerechtigkeit; die wir in uns und um uns auf-
gerichtet haben, zerfchlagen. Wir miiffen zuerft vor Gott und dann
vor uns {elbft {ehr klein, fehr arm, fehr demiitig werden. Wir
miiflen zerfchlagen werden in unferm Hochmut und Trotz. Dann
erft konnen wir einem Gegner die Hand reichen zu einem rechten
Frieden. Im Endlichen konnen wir es vielleicht wirklich nicht. Da
haben wir vielleicht wirklich recht und das Andere Unrecht. Aber
vor Gott haben wir nicht Recht. Vor dem Unendlichen find wir
{chuldig. Aus dem innerften Bezirk heraus, der jenfeits aller Um-
wallungen des ftarren Rechthabens und trotzigen Geltenwollens liegt
und wo wir diefe Stimme des Gerichtes Uiber uns deutlich genug
horen, fteigt die Sebnfucht nach Frieden und die Bereitfchaft zu ihm
-auf. Aber auch die Méglichkeit dafiir ift nun gegeben. Denn nun ift
unfer Endliches aus feinem Selbftbehauptungskrampf erloft. Im Un-
endlichen {ind wir nicht nur vernichtet, fondern auch gerettet. Der
Gott, der uns unfer felbftgerechtes Recht nimmt, gibt uns fein eige-
nes Recht. Wir find in ithm aufgehoben und gefichert — wir find
offen gegen feinen unendlichen Reichtum und diefer ift offen gegen
uns. So ift in unferem innerften Bezirk die Sonne des Friedens auf-
gegangen. Daraus kann, fo Gott will, auch duflerer Friede werden.
Friede ift ja einfach Offenheit fiir Gott, den Gott, deflen Wahrheit
um fo viel grofler ift denn die unfrige, wie der Himmel hoher ift
denn die Erde, und die uns verbindet, indem fie uns richtet und rich-
tet, indem {ie uns verbindet. Wo diefe Offenheit vorhanden ift, und
in dem Mafle, als fie vorhanden ift, da kann kein Einzelner mehr
auf feinem Eigenrechte {elbftzufrieden verharren; da kann keine Re-
ligion, keine Kirche, keine religiofe Gemeinfchaft, keine Theologie
(ja, keine Theologie, diefe Macht des Zwielpalts!) meinen, alle
Wahrheit in ithrem menfchlichen Bezirk einzufchlieffen; da kann kein
Volk wihnen, im Vollbefitz aller Vorziige zu fein oder auch im
Vollbefitz aller Unfchuld; da kann keine Partei fich {elbft einbilden
oder andern vorgeben wollen, allein das Rechte zu vertreten und in
diefer Vertretung unfehlbar zu fein. Da kommt von jenem wei-
tern Horizont, dem Horizont der Unendlichkeit her, nicht nur die
Erkenntnis der eigenen Mangelhaftigkeit, ja Schuld und das Streben
nach groflerem Anteil an der Wahrheit und dem wahren Guten,
fondern auch die Ahnung, dafl bei andern Men{chen, andern Religio-
nen, Kirchen, Gemein{chaften, Theologien, bei andern Volkern,
andern Parteien auch Wahrheit {ei, dafl Gott und das Meer f{einer

389



Wahrheit nicht in die Schale unferer Faflungskraft gehe. So wird
Offenheit gegen Gott, den Lebendigen und Heiligen und Gnidigen,
zur ftetigen Bufle und die Bufle zum Frieden und zur Einigung.

Aber diefe Bufle, die auch ein Sterben ift, wird wohl auch nur
in tiefen Schmerzen moglich. Wie viele Schmerzen wird es noch
koften, bis fie allgemein wieder iiber unfere Welt kommt, bis viel-
leicht nicht die Volker, die Kirchen, die Parteien als Organifationen
— das ift vielleicht ,,unmoglich® —, wohl aber genug Einzelne,
reprafentative Einzelne in ihnen diefen Weg der Bufle gehen? Es
wird eine ungeheure Erichiitterung der Seelen von Gott her notg
fein, bis es gelchieht. Ift diefe aber nicht ein Kommen? Die Schmer-
zen, die dafir notig {find, {ind fie nicht gewefen? Werden fie nicht
kommen? Hat die Erfchiitterung nicht wenigftens begonnen?

Doch will ich, bevor ich davon weiter rede, noch eins {fagen: Es
gibt keinen Segen und keine Erléfung vom Leide ohne Bufle. War-
um will es oft fo gar kein Gedeihen geben, fei’s bei einzelnen Men-
{chen, fei’s bei Gemeinfchaften? Es kann eben nicht fein. Denn da
ift etwas im Wege. Das kann ein grofler Irrtum fein, eine tiefe Ver-
- blendung, eine {chwere Schuld. Bevor der Einzelne oder die Ge-
mein{chaft diefe erkannt haben und willig geworden find, fie zu
befeitigen und zu {ithnen, kurz: umzukehren, ift Segen und Gedeihen
unmoglich. Diefe fishrten dann ja nur tiefer in Schuld und Verblen-
dung hinein. Diefer Stein mufl zuerft weggehoben werden. — Aber
diefe Wahrheit fithrt noch tiefer hinab und hoher hinauf. Es gelingt
uns manchmal etwas nicht, ohne daf} geradezu eine befondere Schuld
die Urfache diefes Mif}lingens wire. Das ift dann wohl ein hartes
Ritfel und wird vielleicht zur {chwerften Anfechtung des Glaubens,
bis nach groffen Schmerzen und langer Nacht das Licht der Erkennt-
nis aufgeht. Das Gelingen [oll aber nicht fein, weil wir fonft in
diefem Gelingen ftecken blieben, Hoheres aber unfere Beftimmung
und Berufung ift. Wenn wir durch {olche Erfahrungen in die tief-
ften Dunkelheiten und Abgriinde der Lebensritfel gefithrt werden,
dann wird darum wieder die Bxfle der Weg zum Licht. Die Bufle ift
hier wieder die Erkenntnis jenes Unendlichen, welches das Endliche
richtet, auch das gute, auch das befte Endliche — damit das Beflere,
das Groflere moglich fei. Sie ift damit freilich auch Erkenntnis von
Schuld. Vielleicht wird im {charfen Lichte {olchen Mif}lingens, das zur
Bufle fiihrt, in diefer Finfternis, die durch Gottes Wunder zum Lichte
wird, manches an unferer Exiftenz als {chuldhaft offenbar, was fich
fonft verborgen hitte. Wenn aber diefer neue Tag in die Abgriinde
dringt, wenn diefe dunkelfte Finfternis zum hellften Lichte wird,
dann ift der Weg frei zu einem neuen Aufftieg — héoher hinauf, Gott
entgegen.

.~ So wird die Bufle, die Umkehr tiberhaupt der Schliiffel zu den
{chwerften Ritfeln des Dafein. Was hat {chlieflich alles Leid fiir

390



einen andern Sinn, als den, dafl es in die Verhirtungen des End-
lichen, {er’s des Gliickes, fei’s des Leides, fei’s der Sattheit, fei’s der
Verzweiflung Oeffnungen {chligt, Oeffnungen nach dem Unendlichen
hin, Oeffnungen zu Gott hin, Oeffnungen zu feinem Reiche hin? Was
ift alles Leid der Welt, alles Elend und Dunkel der Schépfung und des
Menichenwefens, was ift auch der Tod anderes, als ein {olcher Hinweis
auf die Welt Gottes, als ein folcher Hinweis auf die Schuld, aus der
letzlich doch das Leid und der Tod quellen, was ift es darum ande-
res, als ein Aufruf zur Bufle, zur Umkehr, was anderes als eine Er-
offnung des Reiches Gottes? Denn das ift fiir die Kreatur offenbar
ein Geletz, deflen tiefen Sinn wir bloff ahnen, aber immerhin ahnen
konnen: dafy nur in den Schmerzen der Endlichkeit die oft furcht-
bare Schmerzen, Todes{chmerzen, ja Tod fein miiffen, der Bann der
Endlichkeit gelprengt wird, fo daff Gott, der Unendliche, erkannt
- werden und fein Reich hervortreten kann.

Das ift der gewaltige Sinn der Bufle. Darum: ,,Tut Bufle!
Kehret um — du, der Einzelne, du, das Volk, du, die Kirche, du,
die Partei; du, die ganze Zeit — und es wird Euch geholfen {ein,
ganz f{icher geholfen, zu Leben, Frieden, Segen.”

,Denn das Reich Gottes ift nahe.” Jefus verkiindet die Bufle, das
heiflt, die Umkehr, nur in diefem Zufammenhang mit dem Kommen
des Reiches. Sie ift die Wendung von der Welt und dem Weltreich
mit ithrem Wefen zu Gott und feinem Reich mit threm Welen. Wir
haben nun ja wohl gefehen, dafl man diefes Wort von der Bufle
nicht in feinem verkirchlichten, dogmatifierten, {chablonifierten, auch
allzu individualiftifchen und privat gewordenen, {fondern in einem
viel grofleren und lebendigeren Sinne verftehen mufl. Nun kann es
ja von ferne nicht meine Abficht {ein, den ganzen Reichtum der Be-
ziehung zwilchen ,,Umkehr” und ,,Reich Gottes” am Schluf} diefer
Betrachtung noch ausbreiten zu wollen. ,,Umkehr (zu der die
»INachfolge® gehort) und ,,Reich Gottes” find ja die ganze ,,frohe
Kunde”“. Nur eins mochte ich noch fagen: Wenn es heifdt: ,,Das
Reich Gottes ift nahe®, fo denken wir wohl an den vollen und end-
gliltigen Anbruch feiner Kraft und Herrlichkeit. In Jefus felbft,
feinem Wort und feinem Wefen find diefe wirklich erfchienen. Und
{ie find feither nicht wieder einfach verf{chwunden. Aber von diefen
letzten Dingen will ich jetzt nicht reden. Ich glaube, es fei uns er-
laubt, jenes Wort: jene Verbindung von ,,Bufle und ,,Reich Gottes™
in einem befonderen Sinne zu verftehen. Ich mochte heute aus diefer
gewaltigen Wahrheit nur f{ozufagen einen Ausichnitt hervorheben.
Ich fage: Wo ernfthafte und aufrichtige Bufle ift, ich meine: jene
Offenheit gegen die Wahrheit, deren letztes Wort Gott ift, wo jene
Umbkehr ift, da it Gott immer nahe und immer nahe {ein Reich, da

ift er nahe dem Schuldigen, nahe dem Leidenden, nahe dem Zwei-
felnden. Immer! Sie, die Bufle, die Umkehr, ift der nichfte Weg

391



zu Thm. Aber, wie wir gefehen, auch umgekehrt: Diefe Bufle, diefe
Umbkehr tritt nur ein, wo Gott nahe ift. Nur dann wird die Ver-
hiartung des Endlichen zeriprengt. Nur der Tr1tt des lebendigen
Gottes erzeugt das Erdbeben der Welt.

Aber wie, kann ich denn von mir felbft aus Bufle tun, umkehren,
da es doch nur Gottes Werk {ein kann, dies zu {chaffen?

Ich antworte: Gott ift immer nabe, er verkiindigt immer Bufle,
er richtet immer und ift immer zum Helfen bereit — er ift befonders
in Schmerzen, Todes{chmerzen, nahe: du mufit blof horchen und
gehorchen! Auch das Reich Gottes ift immer nahe — du muflt es
blof} ergreifen!

Das Reich Gottes ift nabe! Ich mochte dazu noch das eine fagen:
Wie es fich auch mit dem Anbruch des Letzten verhalte, das {cheint
mir doch klar und ficher zu {ein, dafl Gott und mit 1hm {ein Reich
heute nicht nur dem Einzelnen, fondern der ganzen Welt in Gericht
und Verheiflung befonders nahe getreten find, uns befonders nahe
treten wollen. Die Todesichmerzen diefer Zeit, was konnten fie
anders {ein als ,,Geburtsichmerzen Chrifti, Wegbereitung fiir einen
neuen Durchbruch des Reiches;? Der Weg dazu aber heifit: ,, Tut
Bufle, kehret um.” Es ift ein Ruf zum hochften Ernft, aber auch zur
hichften Freude. L. Ragaz.

Die Kulturauswirkungen der kapitaliftifchen
Wirt{chaftsordnung’).

Vergleicht man die Menge und Mannigfaltigkeit der Giiter,
welche dle kapitaliftifche Wirtichaftsepoche der Menichheit befcheert
hat und tiglich neu befcheert, mit den {pirlichen Giitern und oft
primitiven Einrichtungen fritherer Jahrhunderte, fo kann man gar
nicht anders, als dem Kapitalismus eine gewaltige Leiftung und einen
ungeheuren Kulturfortichritt zuzugeftehen. Er hat die Giiter frii-
herer Jahrhunderte, aus der Zeit der Hauswirtichaft wie des Hand-
werks, ebenfo relativ wie abfolut nicht verdoppelt und verdreifacht,
fondern verhundertfacht und vertaufendfacht, er hat neue Bediirf-
niffe nicht nur zu erwecken, fondern ebenfo {chnell zu befriedigen
verftanden. Und das alles nicht etwa nur fiir die Spitzen der Gefell-
{chaft, fiir eine mehr oder minder grofle Kapitaliftenklafle, fondern

1) Diefer Auffatz ftammt aus einem Buche, das in Bilde erfcheinen foll. Man
wird die folgenden Ausfithrungen mit doppeltem Interefle lefen, wenn man weiff,
dafl der Verfafler, der Pfarrer an der Lutherkirche in Mannheim ift, infolge der
Auflsfung der demokratifchen Partei, der er bisher angehdrte, zur {ozialdemokrati-
fchen ibergetreten ift. Als ehemaliger Anhinger Naumanns hat er, im Alter von
fiebzig Jahren, diefen Schritt getan und ihm auf bedeutfame Weife begriindet. Man
muf} vor einem folchen Manne eine fehr grofle Hochachtung empfinden. Der Red.

392



	Tut Busse! : Von da an begann Jesus mit seiner Botschaft und sagte : "Tut Busse, denn das Reich Gottes ist nahe" (Matth. 4, 17)

