
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 5

Artikel: Zur Weltlage : Stimmen über die Religionsverfolgung in Russland

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


•r, -'-'".ir ;n,yç — ¦ :

d) Man gibt die Methode der pofitiviftifchen Epoche auf, die fich
damit begnügte, die Erfcheinungen als folche befchreiben zu wollen
und die der Meinung war, daß dies durch die bloße Herftellung des
kaufalen Zufammenhanges und die Zerlegung ihrer Totalität in finn-
lofe letzte Elemente genüge. Die neue Richtung des Erkennens fleht
unter den beiden Gefichtspunkten der Totalität und der Sinnerfüllt-
heit. Ihr Blick ift auf das Ganze der Erfcheinung gerichtet, aus der das
Einzelne feinen Sinn erhält. Sie fieht aber auch die Erfcheinungen nicht
ifoliert, fondern in ihrem „Felde", das individuelle Ganze im
Außerindividuellen, das menfchliche Ganze im Außer- und Uebermenfchli-
chen, das Zeitliche und Räumliche im Ueberzeitlichen und Ueberräum-
lichen. Und endlich erblickt fie die Erfcheinungen nicht in flatifcher
Erftarrung, fondern in einem Strom lebendigen Werdens, fieht fie als
Prozeß. Diefer dynamifche Gefichtspunkt hindert fie nicht, abfolute
Werte und Normen anzunehmen. Denn ihr zweiter Gefichtspunkt
ift die Sinnerfüllung. Diefer verdrängt die Herrfchaft des mechaniftifchen

Kaufalismus, dem nur ein flark befchränkter Geltungsbereich
gelaffen wird. Von ihrem Sinn aus, den es intenfiv zu erfaffen gilt,
muffen die Erfcheinungen verftanden werden. Er ift die wahre Ganzheit

der Erfcheinung. Aber umgekehrt führt das Suchen nach der
Sinnerfüllung wieder zum Gefichtspunkt der Ganzheit. Denn Sinn
ift nur denkbar als Bezogenheit des Subjektes auf anderes oder andere;
er lebt nur von Kontakten. Der Verfuch, den Sinn des menfchlichen
Lebens und des Seins zu erforfchen, ihren Inhalt und Wert zu be-
ftimmen, führt zum Verfuch, den verloren gegangenen Kontakt mit
dem Univerfum und mit Gott zurückzufinden. Die Aera der
Verdinglichung und der Verrationalifierung, das Zeitalter der religiöfen
Subflanzentleerung, in der das hohe Meer des religiöfen Lebens auf
einige kleine Binnenfeen zufammengefchrumpft war, geht feinem
Ende entgegen. Denken und Wollen bemühen fich um die Wieder-
herftellung des Bewußtfeins der lebendigen Verbundenheit des Menfchen

mit einer höheren Welt. Henriette Roland Holß.
(Der zweite Teil folgt.)

Zur Weltlage

Stimmen über die Religionsverfolgung in Rußland.

i.
Dass man auch im Vatikan über das Problem der russischen

Religionsverfolgung grossartig und im Geiste des Gerichtes über sich selbst
denken kann, beweist folgender Aufsatz, den wir dem „Menschheitskämpfer"

(Nr. 8) entnehmen:

237



Die spanische Wand.1)

In der Mitte steht ein grosser Christus, mit dunklen, unheimlichen Augen,
eine Art Rasputin, der seine Hände beschwichtigend nach links ausstreckt. Dort
ist dichtgedrängt eine Gruppe von Proleten, verhärmte Frauen, zum Skelett
abgemagerte Kinder, Männer durch Schläge gebeugt: Arbeiter von Oel- und
Kohlengruben

Und Christus scheint diesen Unglücklichen zu sagen: „Lobpreiset Eure Leiden;
erhebt Euch nicht gegen den Dienstherrn und Mehrwertgeniesser Eurer Arbeit,
von dem Ihr Eure Arbeit habt! Trachtet nicht, Euren Kindern eine angenehmere

und menschliche Existenz zu verschaffen! Kurz ist das Leben und in der
Ewigkeit werdet Ihr Euren Lohn empfangen. Geduldet Euch ..." Hinter dem
Herrn, der Menge unsichtbar, steht in rotem Gewand ein dickbäuchiger Bürger,
mit feisten Fingern, brillantenberingt, mit gerötetem, unförmigem Gesicht und
widerlich begehrlichen Augen. Er zieht an einem Strick, dessen Ende um den Hals
eines Proletariers geschlungen ist: sein Antlitz ist blutleer und verschwollen. Diese
Szene verbirgt der „Schirmherr Christus" vor der unglücklichen Masse. Das
ist die spanische Wand, Christus [welcher verhindert, dass die Massen die
Zusammenhänge ihres Elends durchschauen. — D. Red.].

Angesichts solcher gotteslästerlichen Darstellungen genügt nicht eine
Entrüstung, welche sich einfach nach Pharisäerart auf heuchlerischen Protest bechränkt.

Besser ist es wohl, demütig nachzudenken, eine kurze Gewissenserforschung
anzustellen.

Warum stellt der Bolschewismus den Heiland dar als „spanische Wand" für
den Kapitalisten? Warum ist dieses Bild nichts anderes als symbolischer
Ausdruck dessen, was in unzähligen Reden und Schriften dargelegt wird? Warum
ist das Volk so leicht geneigt, daran zu glauben?

Man muss zugeben, dass, wenn es sich hier auch um eine Menge hasserfüllter
Lügner handeln mag, dennoch jene in Irrtum Geführten nicht fehlen, welche sich
deshalb von Jesus entfernen, weil sie in ihm tatsächlich die „spanische Wand"
erblicken, den „Erfinder des evangelischen Opiums, den Betörer der ausgebeuteten
Massen". Warum diese Enttäuschtheit und diese Menge von Abgefallenen? Warum

Bekennen wir doch frei heraus: Viele, die sich Anhänger der Lehre Jesu

genannt haben und heute noch nennen, haben ihn allzu oft verraten! Bemühen
sich denn wirklich sie alle, die von Gott gewollte Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit in dieser Welt zur Herrschaft zu bringen? Jenes Gebet ist Lüge,
dessen Frucht nicht die Nächstenliebe ist; denn diese beiden Dinge bilden nach
Jesu Lehre ein einheitliches Gebot. Und der Prophet Isaias sagte, dass

gottgefälliges Fasten darin besteht, „die Ketten der Ungerechtigkeit zu sprengen, die
Knoten des Joches zu lösen, die Unterdrückten zu befreien, alle Art von Sklaverei

aufzuheben."
Ja, die Sklavenketten lösen, sie nicht als unvermeidliche und unzerbrechliche

Schicksalsketten betrachten; sich nicht damit begnügen, den Eingeschmiedeten
Mut zuzusprechen und „Charitas" an ihnen zu üben. Allzu zahlreich sind jene,
welche sich mit der Verabreichung von Linderungsmitteln begnügen, mit Almosen,
mit „Vinzenz-Paul-Konferenzen", und die nichts unternehmen, um die Ketten
jener Sklaverei zu zersprengen, welche die Päpste des 19. und 20. Jahrhunderts
so heftig gebrandmarkt haben. Erst tut not, die Gerechtigkeit herzustellen, ehe

man von Liebe spricht!
„Wenn man unter Charitas — bemerkt Pottier — die Gottesliebe versteht,

die über alles geht, und die Nächstenliebe der Eigenliebe gleich, wiederum aus

1) Dieser Aufsatz ist der Nummer vom 3. April. 1930 des „Osservatore
Romano" (dem offiziellen Organ des Vatikans) entnommen. Er knüpft an ein Bild
an, das in der Revue der „Gesellschaft der Gottlosen" in Moskau erschienen ist,
und zwar mit dem Titel „Die spanische Wand".

238



f ¦'***

Liebe zu Gott, dann ist das jene Liebe, welche die ganze Erfüllung des Gesetzes
ist, welche alle Gebote zu beobachten drängt. Liebe wird dem Nächsten zuerst
das geben, was ihm gebührt, bevor sie ihm Geschenke macht; und ich möchte
mit Lacordaire sagen: „Der Anfang aller Liebe ist die Gerechtigkeit."

Versteht man aber unter „Charitas" jenes Gefühl des Wohlwollens, welches
Almosen spenden lässt, so behaupte ich, dass es keine Liebespflicht ist, welche [beim
modernen Proletarierproblem. D. Red.] in Frage steht, sondern eine Pflicht der
Gerechtigkeit. Die Liebe in diesem engen Sinne verstanden, lasse ich gelten,
wenn es sich um gewisse Tätigkeiten handelt, welche umsonst getan sind oder
wenigstens keine Reingewinne einbringen; ich lasse sie gelten angesichts der
Unterwertigen oder Minderwertigen des Proletariats, ich lasse sie auch gelten
angesichts der Arbeitsscheuen oder der Uebeltäter, wenn sie sich in Not befinden;

und diese Kategorie von Menschen wird leider immer in grösserer Zahl
vorhanden sein hienieden; aber ich lehne diesen Begriff der „Charitas" ab für
jenes gesunde Proletariat, welches unter normalen Verhältnissen arbeitet.

Der tätige Arbeiter hat Recht auf einen Lohn, der ihm erlaubt, seine Familie
anständig zu erhalten, er hat ein Recht auf Gesundheit, Leben und die Freuden
des Daseins. Auch dann, wenn er einen gerechten Lohn erhalten wird, wenn
er vermöge der gewerkschaftlichen Organisation ein freier Mitarbeiter des
Arbeitgebers geworden ist, wenn die Arbeiterfamilie durch eine christliche Erziehung

die natürlichen Mittel erkennen wird, um ein luftiges und sei es auch
bescheidenes, geschmackvolles Heim zu erringen, um sich gesund zu erhalten,
sich zu ernähren, die Kinder zu pflegen und heranzuziehen, dann werden zufolge
des unausrottbaren menschlichen Egoismus, der Trägheit oder der Krankheit, noch
immer für die charitative Betätigung so und so viele Uebel verbleiben, welche
Hilfe erheischen.

Wenn „Charitas" zur rechten Zeit kommt, dann wird sie willkommen sein;
aber sie darf sich nicht an Stelle der Gerechtigkeit setzen wollen.

Der tätige Arbeiter ist berechtigt und verpflichtet zu einem auskömmlichen
Erträgnis für seine Arbeit; er soll nicht Almosen empfangen müssen aus dem
Geldbeutel mildtätiger Menschen; er muss es ablehnen, ein Unterstützungsbedürftiger

zu sein.
Es ist grässlich, wenn man sichs gut gehen lässt und glücklich ist, Bedürftigen

zu sagen: „Glücklich jene, welche Trübsal erleiden!"
Diese teuflische Einstellung ist ein Hohn, der zum Himmel um Rache schreit!

Es ist eine schöne Sache um diese Worte, aber vorangehen muss das Beispiel.
Gewiss muss man den Nächsten, der in Bedrängnis ist, vorerst hinweisen auf
Gott, als die alleinige Quelle aller Seligkeit; aber es ist ein Verbrechen, sich
der Botschaft Christi zu bedienen, um ihn auszubeuten. Wenn es auch nicht
nötig ist, brutale Revolte zu predigen, so muss man allen den Brüdern die
Freuden des Lebens verschaffen und darf man sie nicht im Namen der ewigen
Güter der zeitlichen berauben.

Vergessen wir nicht, dass der heilige Thomas sagt, dass ein gewisses
Wohlergehen unerlässlich ist zur Uebung der Tugend. Nun sind aber allzu zahlreich
jene Menschen, welche nicht nur nicht gut leben können, sondern die sogar dessen
beraubt sind, was einfach pure Lebensnotwendigkeit ist. Wenn wir die Bedürftigen

in diesem — wie Leo XIII. es nennt — „unverdienten Elend" belassen,
so werden dieselben, die ja in uns die Nachfolger Jesu erblicken, und die den
Meister nach den Werken seiner Jünger beurteilen, sich voll Hass von uns
entfernen.

Uns aber wird dann wie ein blutiger Peitschenschlag ins Antlitz die
Verfluchung Christi treffen müssen: „Wehe euch, ihr heuchlerischen Pharisäer, die
ihr unter dem Vorwand eurer langen Gebete die Häuser der Witwen verzehrt!"

II.
Gustav Kulimann, uns aus seinen Studententagen wohl bekannt, einst als

239



ysyy'i

Agent der Christlichen Studentenbewegung (wenn ich nicht irre) in Russland
tätig und dem Bolschewismus lange sehr sympathisch gesinnt, urteilt in „Neuwerk"

(Nr. 12) u. a. folgendermassen:
„Bei der grossen Protestbewegung, die gegen diese Religionsverfolgung im

Westen im Gange ist, ist man sich nicht immer über den eigentlichen Sinn der
kommunistischen anti-religiösen Haltung im Klaren. Ein genaues Studium der
sehr zahlreichen und in Riesenauflagen verbreiteten anti-religiösen Literatur des
Gottlosenverbandes zeigt sehr deutlich, wie zweifellos der Angriff des Kommunismus

sich nicht nur deshalb gegen die Religionsgemeinschaften richtet, weil die
Kirchen der Hort politischer gegenrevolutionärer Aktivität im neuen Russland
sind. Es lässt sich der Kampf auch nicht erklären als ein Kampf einer neuen
Weltanschauung gegen die in starrer Dogmatik und leblosem Ritualismus
leergewordene Form des Christentums. Der Angriff richtet sich ja in gleicher
Weise gegen die evangelischen Sekten, die Juden und den Islam. Nicht einmal
die Sowjet-Losung „Religion ist Opium für das Volk" offenbart den geistigen
Grund des kommunistischen Kampfes gegen die Religion. Der Angriff gilt nicht
dem schlechten Gläubigen, dem Heuchler, dem Ausbeuter, der den Schwindel,
das Rauschmittel erfand, um den ihm unterworfenen Armen und Ausgebeuteten,
von irdischen Gütern Entblössten auf jenseitige Glücksgüter zu vertrösten. Das

mag alles im Kampfe mitverwendet werden, der Angriff meint aber nicht nur
das Vortäuschen eines Glaubens, auch nicht die grossen, kollektiven
Unterlassungssünden der Kirche, besonders der russisch-orthodoxen Staatskirche unter dem
„Ancien Régime", etwa den seit Peter dem Grossen bestehenden Caesaro-Papis-
mus, den Mangel der Verkündigung des Wortes, das Fehlen einer machtvollen
Prophétie, die sich gegen die soziale Ungerechtigkeit gerichtet hätte. Fehler und
Sünden der Religionsgemeinschaften werden bloss als Kampfmittel verwendet,
nicht ihnen, sondern der wahren Religion, dem ehrlichen Glauben gilt der
Angriff. Der Bolschewismus kämpft gegen Gott selbst und nicht gegen die menschliche

Frömmigkeit. Er greift aber Gott an durch den gläubigen Menschen
hindurch.

Wie lässt sich diese Haltung erklären? Der Bolschewismus im russischen Sinne
ist eben nicht nur eine Wirtschaftstheorie, eine Staats- und Gesellschaftslehre,
eine Weltanschauung. Er lässt sich nur in Begriffen erfassen, die man üblicher,
weise zur Beschreibung einer Religion verwendet. Seine Wahrheit ist allumfassend

und absolut gemeint, darum schliesst sie jegliche andere, ebenfalls allumfassende

und sich absolut setzende Wahrheit aus. Der Bolschewismus hat einen
Totalitätsanspruch, der den ganzen Menschen erfasst, von der Geburt bis zum
Tod, Geist, Seele und Leib, sein Aussen- und sein Innenleben, den Einzelnen
und die Gemeinschaft. Nur in Russland fand der säkularisierte und messianische
Chiliasmus jüdischer Prägung eines Karl Marx einen dermassen empfänglichen,
durch die geistige Struktur des russisch-orthodoxen Denkens vorbereiteten Boden.
Der Bolschewismus ist Religion, Pseudoreligion, da er ohne Bezogenheit auf eine
geistliche, transzendente, göttliche Wirklichkeit besteht. Dem christlichen Begriff
der Ursünde als Hochmut und Anmassung setzt er den Begriff der Ausbeutung
gegenüber. Für ihn ist der Heiland erst als Kollektivheiland gekommen. Der
Erlöser kann Christus nicht sein, denn er hat nicht von der Ursünde Ausbeutung
befreit. Das seiner welthistorischen Mission bewusste Proletariat ist der Erlöser.
Die russische christliche Denkweise war immer erfüllt von der Sorge um die
Erlösung aller, sie war voll einer gespannten Erwartung der Endzeit, die durch
eine Weltkatastrophe die All-Erlösung bringen würde. Dabei war das „Heilige
Russland" auserkoren, eine ganz besondere Rolle zu spielen: das Erlösungswort
sollte von Moskau, dem Dritten Rom ausgehen. Der Bolschewismus trägt die
gleichen Gesichtszüge, jedoch verzerrt, gleichsam mit einem negativen Vorzeichen
versehen. Sein Weltheil soll ebenfalls von Moskau kommen. Nicht zufällig ist
diese Stadt der Sitz der Dritten Internationale, der Organisation, die im
gläubigen Fanatismus die Welterlösung von der Ausbeutung durch die Weltkata-

240



Strophe der Weltrevolution verkündet. An die Stelle der heiligen Bilder des
Erlösers, der Gottesmutter und der Heiligen, hat der Bolschewismus in allen
Klub- und Amtsräumen die Bilder von Marx und Lenin aufgehängt und darunter
liegen die heiligen Schriften: das Kapital von Karl Marx und, als Neues Testament,

die Schriften Lenins.
Die Russen wagen heute Gedankengänge, die in der sozialen und kulturellen

Heillosigkeit des Westens geboren wurden, nicht nur zu Ende zu denken,
sondern auch in die Tat umzusetzen. Dabei werden der Glaube an Gott, und
insbesondere das Christentum, einer solchen Prüfung ihrer Wahrheit und
lebenspendenden Wirklichkeit unterzogen, wie sie die Weltgeschichte wohl noch nie
gesehen hat. Mit dem radikalen Angriff gegen Gott ist aber der Mensch selbst
als Mensch, als freie Persönlichkeit, in seinem ureigensten Person-sein in Frage
gestellt. Man möchte wünschen, dass die heutigen „Proteste" der weltlichen
Christen den grossen Ernst dieser gewaltigen Infragestellung zum Ausdruck
bringen würden."

Im Kampf gegen die Rauschgifte.1)
Ein furchtbares Bild von Schuld, Unrecht und Not enthüllte die

von der Opiumkommiffion der Internationalen Frauenliga veranftal-
tete internationale Konferenz in Genf. Zunächft waren es die
Berichte aus den europäifchen Ländern: Bulgarien, Deutfchland,
England, Frankreich, Holland und der Schweiz, die einen vielleicht
gerade darum fo erfchütterten, weil fie zeigten, wie für das eigene
Eand Vorfichtsmaßregeln getroffen werden, um dem Ueberhand-
nehmen der Raufchgiftfucht zu Heuern, wie aber das Verantwortungsgefühl

aufhört, fobald es fich um das „Ausland" oder gar
um die Kolonien handelt. Von den angeführten Ländern baut
einzig Bulgarien, und diefes auch erft neuerdings, Mohn auf feinem
eigenen Gebiet an. (Im Verhältnis zu der Gefamtoberfläche von
ioo ooo Quadratkilometern wird für diefen Mohnanbau eine ziemlich

beträchtliche Bodenfläche, 734 Hektaren, benützt.) Der Be-
richterftatter hofft, daß es nicht fchwer fein werde, den Boden,
der zum beften des Landes gehört, wieder der landwirtfchaft-
lichen Produktion zurückzugeben. Aber, wenn wir andern uns
darin nicht fchuldig machen, daß wir unfern Heimatboden zur
Erzeugung der betreffenden Giftpflanzen (von Mohn, Cocablättern, in-
difchem Hanf) verwenden, fo legen wir doch der Verarbeitung der-
felben nichts in den Weg und kümmern uns nicht darum, daß
Arbeiter ihre Kraft nutzlos an der Herftellung von Erzeugniffen ver-
fchwenden, die ihren Verbrauchern Not und Zerrüttung bringen. Es
foil felbftverftändlich nicht die Herftellung desjenigen Quantums von
Betäubungs- und Beruhigungsmitteln verboten werden, das für wiffen-
fchaftliche und medizinifche Zwecke nötig ift; wie weit aber die Er-

1) Diefe Ausführungen bilden zugleich einen Bericht über die Opiumkonferenz
der Internationalen Frauenliga für Frieden und Freiheit, die am 28. und 29.
April in Genf ftattfand.

241


	Zur Weltlage : Stimmen über die Religionsverfolgung in Russland

