Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 4

Artikel: Unser Glaube und die Theologie
Autor: Trautvetter, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135991

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- | 3.

Der lebendige Gott greift durch Erdbeben in die Geschichte
ein. Das darf gerade in diesen Tagen unser Trost sein. Wieder hat
sich die Macht des Bosen auf Erden wuchtend angesammelt. Wieder
stehen wir oft verzagt davor mit der Frage: ,,Wer wilzt uns den
Stein von des Grabes Tiir?*“ Und wieder diirfen wir glauben, dass
es im Erdbeben geschehen werde. Ein solches Erdbeben war, wie
gesagt worden ist, sogar der Weltkrieg. Aber wir miissten wohl
besser sagen: er war bloss der erste ungeheure Stoss eines Erd-
bebens, das weiter gehen wird. Wir erleben in unseren Tagen, nach
dem politischen, ein sittliches Erdbeben. Mit vulkanischer Ge-
walt dringen sozusagen aus -der tiefsten Holle Schlammlavastrome
des Lasters, der Torheit, der Schamlosigkeit hervor. ,,Und will sich
nimmer erschopfen und leeren. Und noch fast gefahrlicher als die
Verschlammung ist die Versandung. Wir aber stehen beinahe
ohnméchtig vor beiden. Widerstand scheint fast unmoéglich. Wir
erleben im Kampf dagegen Niederlage auf Niederlage.

Aber ist es nicht vielleicht doch so, dass auch in dieser Art von
Erdbeben Christus auferstehen will? Dréngen nicht hinter diesen
Schlammlavastromen der Verderbnis und Liige lang verschiittete und
verkannte Krafte des Guten, der Wahrheit und Reinheit nach? Koén-
nen nicht aus den vom Erdbeben erdfineten Tiefen die Heilquellen
einer neuen Kraft des Guten stromen? Und kann davon nicht auch
die Wiiste aufgrinen? Winkt nicht am Ende dieser Stiirme ein
Ostern, ein neues Leben? Und sollen wir nicht inzwischen dazu
mithelfen durch Glauben, Hoffen, Lieben — und vor allem durch
Leiden? Eines Tages, im Kleinen und im Grossen, im Vorlaufigen
und im Endgiiltigen, geschieht das Wunder, ist der Stein weg-
gewalzt, iiber Nacht. Es ist doch eigentlich im mer so gegangen;
es musste nur geglaubt, gekampft, ausgeharrt, das Vertrauen nicht
weggeworfen werden.

Das ist Ostern. Wir diirfen es glauben. Der Lebendige lebt.

[.Ragaz.

Unser Glaube und die Theologie.!)

Wenn es Glauben gibt, dann ist er Antwort auf eine Frage, die
aus dem Leben emporgestiegen ist und immer wieder aus ihm
emporsteigt. Wer dem Leben nicht Treue hielte, wer das Leben
nicht liebte, wer um seine Not nicht wiisste und darum nichts Le-

1) Die nachfolgenden Ausfiihrungen bildeten ein einleitendes Votum zu
den Verhandlungen iiber ,Unsern Glauben und die Theologie
die wir letzten Herbst in Casoja hatten. Die Teilnehmer an jenmer Ver-
sammlung und die Redaktion wiinschten dringend die Veroffentlichung. Der
Verfasser hat diesem Wunsche ungern nachgegeben, da er sich der grossen

167



bensnotwendiges zu fragen, nichts zu bitten héatte, wie sollte dem
eine Hofinung, eine Verheissung, ein Glaube fiir dieses Leben ge-
schenkt werden kénnen! Es ist eine, nur immer eine und dieselbe
Frage, um die es sich handelt. Wir miissen aus der ganzen wirren
Welt menschlicher, willkiirlicher, erdachter, kiinstlicher Fragen zu
dieser einen, einfachen, kindlichen Frage uns wenden. Zu der einen
Frage, die kein Mensch erdacht hat, die nicht nur irgendwelchen
spezifisch dafiir Veranlagten oder besonders Fortgeschrittenen in den
Sinn gekommen ist. Es ist die Frage, welche eigentlich nicht der
Mensch stellt, sondern die ganze Schopfung, das Leben selbst. Es
ist die Frage des Lebens nach dem Leben, die Frage, ob iiber dem
Leben letztlich ein Ja oder ein Nein steht; eine Frage, die nicht nur
auf dem Gesicht jedes Menschen, sondern auch auf dem Antlitz
jeder Blume und jedes Tieres geschrieben steht. Sie steigt empor
aus dem Zusammenprall des Lebensdranges mit den Maichten der
Vernichtung. Sie liegt in der schwermiitigen Todesahnung, welche
iiber der Natur ausgebreitet ist. Nochmals sagen wir: Es ist nicht
eine Frage, die nur der Mensch stellt, oder gar nur eine gewisse Art
von Menschen. Sie geht durch die ganze Stufenleiter der Geschéopfe,
vom niedrigsten bis zum hochsten; sie kehrt als dieselbe Frage wie-
der auf allen Stufen der Schoépfung; sie ist da in der dumpien Trau-
rigkeit und Unruhe so gut wie in dem erschiitternd klaren Erkennen
der Lage. Denn alle Geschopfe sind gleich durch ihren heiligsten
Besitz, das Leben, durch eine letzte Furcht, die Furcht vor der Ver-
nichtung, durch eine letzte Sehnsucht, die Sehnsucht nach ihrem
wahrhaften Leben. Diese Frage ist die Frage aller Religionen. —
Aber sie ist keine religiose Frage, denn wir kénnen den doch irgend-
wie verengernden Awusdruck ,religios® nicht wohl anwenden fiir
diesen Schrei des Lebens selber, der aus allen Geschdpien empor-
steigt.

Allerdings ist nun der Mensch in einer besonderen Lage. Er
kann sich, wenn auch nicht in seinem Sein so doch in seinem Be-
wusstsein aus der Solidaritdt der Schopfung loslésen. Er ist immer
noch wahr in seinem Sein, aber sein Bewusstsein verflicht ihn in
eine Welt der Unwirklichkeit, des Scheines. Dann betreibt er dieses
von seiner Existenz und von der Solidaritit mit der Welt losgeloste
Denken. Dann philosophiert und theologisiert er in einer Art, die
keinerlei Verheissung hat, die immer im entscheidenden Moment ihr
Ziel verfehlt. Er erortert intellektuelle Fragen, die in keiner Weise

Mangelhaftigkeit seines (damals in Eile entstandenen) Votums bewusst sei.
Gewiss wird der Leser bedenken, dass es sich nicht um mehr als ein ,Vo-
tum® handelt, dafiir aber sicher dankbar sein.

Zu bemerken ist noch, dass der Aufsatz von Ragaz: ,Theologie und .
Kirche“ schon vor jener Versammlung in Casoja entstanden ist. Wenn da
und dort Ausfiihrungen der beiden Verfasser sich decken, so ist es ein ganz
spontanes Zusamumentreffen. Die Red.

168



aus seinem Lebendigsten kommen. Er redet in einer hoffnungslos
kithlen Art {iber Gott. Es ist keine Wahrheit darin; er kommt iiber
Allgememhelten nicht hinaus. Aber Gott ist keme Allgememhelt
und sein Wort besteht nie in Allgemeinheiten.

Das Denken des. Menschen bleibt in einem hoffnungslosen Zu-
stand — bis der Mensch den Ruf vernimmt, dass er umkehren und
wie ein Kind werden soll. Das Kind hat nur eine einzige Frage:
das Leben; es will nichts anderes als leben. Umkehren heisst, dass
wir mit unserem Bewusstsein zu unserem Sein zuriickkehren sollen.
Wenn wir denken wollen, dann sollen wir aus dem Leben heraus
denken. Dann wird unser Denken kein Spekulieren sein, sondern
Flehen und Aufschrei.

Es kommt darauf an, dass wir leben und wenn wir reden, als
Lebendige reden, als solche die das Leben erleiden, die iiber 'ihm
jauchzen, die es lieben und voll Sehnsucht sind nach ganzer Er-
fillung. Dieses Lebendigsein meinen wir nicht in einem idealisieren-
den Sinne. Wir meinen nicht irgend ein gesteigertes Menschentum.
Lebendig sein, schliesslich ein schwacher Mensch sein, ein leerer,
armer, toter Mensch aber das wirklich sein, es auch im Bewusst.

sein sein. ,,oelig sind die, welche arm sind in ihrem Bewusstsein,“

heisst die erste Seli.gpre-isung Christi. — Wir meinen dieses Lebendig-
sein auch nicht in einem aristokratischen Sinne; etwa so, dass es
das Vorrecht einer bestimmten Veranlagung wéire, das Vorrecht so-
genannter religiéser Naturen. Es handelt sich nicht um ein héheres
Ahnungsvermogen, ein Organ von irgendwelcher hoherer Sensibili-
tat, das sich zur Wahrnehmung hoéherer Welten eignete. Noch ein-
mal sagen wir: es handelt sich um das Lebendigsein, das auch die
Blume hat. Aus diesem Lebendigsein ringt sich der 'Schrei empor,
der an das Ohr Gottes dringt — wahrend die Gedanken und Fragen
des aus der Solidaritait mit der Schopfung herausgefallenen Men-
schen wie leerer Rauch emporsteigen.

Gott liebt nur das Leben. Wenn wir so sagen diirfen: Gott in-
teressiert sich nur fiir das Leben. Sei es wie es wolle, schwach,
elend, siindig — wenn es nur ist, wenn es nur aufrlchtlg ist. Und
aufrlchtlg sein heisst fiir uns Menschen immer dies: mit unserem
Bewusstsein tiglich, stiindlich zu unserem Sein zuriickkehren und
zur Solidaritat mit der Schopfung. Nur das ist Leben. Alles andere
ist Geschwitz. Irgendwo aber steht, dass wir unsere Jahre zubrin-
gen wie ein Geschwitz.

Wird dieses Aufrichtigsein nicht zu falscher Selbstzuiriedenheit,
zu einem zu Unrecht mit sich selbst geschlossenen Frieden fiihren?
Wir glauben, dass Aufrichtigkeit eines Menschen nie in Sattheit
enden wird. I—Imgegen ist es eine zwar paradoxe aber nichtsdesto-
weniger unbestreitbare Tatsache, dass fiktiver, vom Leben losge-
l6ster Gedankenbesitz satt macht falsch beruh;gt betaubt, narkoti-

169



siert. Wohl einfach darum, weil der Mensch dann mit Recht das
selbstzuiriedene Gefiihl hat, dass seine Spekulationen, sein vom
Leben losgelostes gedankliches Produzieren seine eigene Leistung
sei. Das erfiillt ihn mit Hochmut — und der Hochmut ist nun ein-
mal eines der ,ndhrendsten Gerichte beim Fest des Lebens®, des
fiktiven Lebens. Aufrichtig sein, das wirkliche Leben erleiden und
nicht in einem fiktiven Dasein sich verloren haben, das heisst: um
seine Not wissen, um seinen Abfall, um sein unerfiilltes, gehemmtes,
gebrochenes und bedrdngtes Leben wissen; das heisst: um die Be-
drangnis und den Abfall der Welt wissen. Und dann heisst es: jene
eine Frage erheben, welche die Frage der Schopfung an den Schép-
fer ist, die Frage nach seiner Hilfe. Es ist die notvolle Frage, ob
denn alles zum Zugrundegehen, zur Verdammnis, zum Verloren-
sein, zum Nichtsein bestimmt ist, oder ob es eine Hoffnung gibt auf
ein schliessliches Gehaltensein, auf eine Erlésung. Der aufrichtige,
der aus der hellen Erkenntnis seiner Lage heraus fragende Mensch
wird aber wissen, wenn er nach Hilfe und Erlésung fragt, dass er
nach Erbarmen, nach Vergebung, nach Gnade fragt, denn er weiss,
dass er selbst sich an den Tod dahingegeben, dass er selbst sich
verneint hat, indem er den andern verneinte, das Ich dem Du ent-
gegensetzte, indem er gehasst und sich losgelost hat aus dem Zu-
sammenhang des Lebens. Er weiss deshalb, dass wenn das eherne
Gesetz von Saat und Ernte ablaufen muss, ihn nichts erwarten kann
als der Tod. Er weiss, dass er nach einer alles iibersteigenden Gnade
fragt, wenn er nach jener Hoffnung fragt, dass das Ende der Lob-
gesang der Erlosten sein werde, in' den alle, ausnahmslos alle, mit-
einstimmen.

Gibt es eine Antwort auf diese Frage, auf diesen Schrei der
Schopfung? Es fallt uns schwer, von dieser Antwort zu reden,
denn es ist uns, als miissten wir dadurch, dass wir von ihr reden,
in eine Sphare hiniibertreten, wo uns die Einigkeit mit allen Men-
schen, — Glaubenden und Nicht-Glaubenden, ja mit der ganzen
lebendigen Schopfung wieder zerbricht. Dass nun jene tragische
Scheidung eintreten muss, die Scheidung in solche, die um diese
Antwort wissen und solche, die nicht darum wissen, das ist schmerz-
lich. Aber ist dem wirklich so? Muss es so sein? Miissen zwei ver-
schmachtende Wiistenwanderer deshalb in Zwietracht geraten, weil
der eine um die nahe Quelle weiss? Wenn jenes Wissen um die Ant-
wort trennend wirkt, dann haben wir eine bereits gestorte Situation,
dann ist schon irgend ein Gift hineingekommen.

- Wir sehen dieses Gift in dem Gefiihl des Besitzes. Besitz ist
in gottlichen Dingen eine noch viel fragwiirdigere Sache als in ma-
teriellen. Wo Besitz ist, da geht es ohne Zerstdérung der Gemein-
schaft und ohne Hochmut nicht ab. Aber das Gefiihl des Besitzes
ist in der Sache, um die es sich handelt, schon der ganze Abfall. Es

170



gibt kaum etwas Zweites, das so deutlich im Evangelium steht wie
dies, dass der geistlich Besitzende keine Verheissung hat. Diese
Sache, die grosse Antwort Gottes auf den Hilferuf des Menschen,
diese Antwort, die wir Christus heissen — um es mit einem Wort
zu sagen — wehrt sich auf die radikalste Art gegen das Inbesitz-
genommenwerden. Christus, entzieht sich denen, die durch ihn geist-
lich reich werden wollen. Er geht davon und lisst diese Reichen
allein mit ihren prunkenden Schitzen. Was sie besitzen, das ist
nicht Er, es ist Theologie.

Zum Begriff des Besitzes gehoren zwei Faktoren: die Sicherheit
und die Privatheit. Gerade diese beiden Elemente sind ganzlich
unmoglich in dem Verhdltnis des Menschen zu Christus. Es gibt
keine Sicherheit, keine Ruhe. Niemals hoért auf das Anklopfen, das
Bitten, das Rufen und Schreien. Immer wieder werden wir arm,
verlassen, elend sein; immer wieder wird auch das Dunkel der Welt-
not iiber uns zusammenschlagen. Es gibt kein immer fréhliches
Gerettetsein. Wenn uns, aber frohes, starkes, lichtes Leben zuteil
wird, wenn Erlosungen iiber diese Welt kommen, dann erfiillt uns
die demiitige Dankbarkeit dessen, dem der brennende Durst geldscht,
der vor dem Verschmachten knapp gerettet wurde — aber nicht die
hochmiitige Sattheit dessen, der einen ganzen Keller voll gefiillter
Fasser in seinem Besitz weiss.

Und das andere: Christus, die Gottes-Antwort auf den Hilferuf
der Welt, ist deshalb niemals Besitz, weil er ja immer ebensogut dem
andern gehort, dem, der nichts von ihm weiss. Wer ihn hat, hat
ihn sofort nicht mehr, wenn er ihn nicht auch fiir die andern hat.
Nirgends in unserer Zeit ist diese Wahrheit leuchtender lebendig ge-
wesen als in den Blumhardt. Wenn es etwas gibt, das einem Men-
schen in die Hande gegeben wird, dann ist es dies, dass er priester-
lich fiir die andern eintritt. Und endlich: wo bleibt das hochmiitige
Besitzen, wenn das Haben der Antwort zu einem Leiden wird ?

. Und etwas Anderes ist zu sagen. Niemals konnte uns Christus
trennen, wenn wirklich Er es ist, der uns erschienen ist. Es ist
in ihm eine Schopfungsgrosse und Weite, die mit unsern Engig-
keiten nichts gemein hat. Die Schopfung erhebt ihren Hilferuf, und
die Antwort darauf muss schopfungsgross sein. Das ist Christus;
er ist das Wort, das Gott gesprochen hat. Wir kénnen es ja nicht
sagen; wir konnen nur das Negative sagen, dass alles, was eng,
klein, begrenzt, was nicht umfassende Liebe, abgrundtiefes Erbar-
men, letzte Leidensbereitschaft ist — dass das nicht Christus ist.
Wir konnen nur sagen: wenn ihr die Religion verwerft um ihrer
Engigkeit willen, so tut ihr wohl daran, ihr habt nicht Christus ver-
worfen. Wenn ihr die Kirche verwerift in ihrem Richten und Ver-
dammen, dann tut ihr wohl daran, ihr habt nicht Christus verwor-
fen; er verwirit sie auch und sie verwirft ihn. Wenn ihr niemanden

171



ausgeschlossen wissen wollt, keinen Siinder, keinen Armen, keinen
zertretenen Menschen, dann habt ihr Christus verstanden. Wenn ihr
Menschen seid, wenn ihr das Menschliche sucht und euch abwendet
von allem, was die schlichteste Menschlichkeit durch selbstgerechte,
hochmiitig geschraubte Lebensformen verdrangen will, dann werdet
ihr in Christus den Menschen finden. Es ist etwas von dem Grossen,
das uns ,,Religios-Sozial*“ gegeben hat, dass es uns Christus los-
gelost aus der totlichen Engigkeit des Christentums gezeigt hat.

Und nun miissen wir nochmals zuriickgehen zu der Frage des
geistlichen Besitzes. Gottes W ort ist immer ‘Antwort, Antwort
auf die aus der Not des Lebens herausgerufene Frage. Darum gibt
es eigentlich kein Wort Gottes, das uns jederzeit und iiberall zur
Verfiigung steht. Das Wort Gottes ist nicht in unsere Macht ge-
geben. Aber es ist nicht fern von einem jeden unter uns. ,,Wenn ihr
mich von ganzem Herzen suchen werdet, will ich mich von euch
finden lassen.“ ,,Wer anklopit, dem wird aufgetan werden.“ Hier
nun mochten wir endlich, direkter als wiy es bisher getan haben,
auf die Theologie eintreten. In aller echten und ernsten Theo-
logie lebt ein leidenschaftlicher Wille, das wirklich gehorte Wort
Gottes zu verstehen. In diesem Sinne mochten wir nicht bestreiten,
dass der Apostel Paulus Theologie getrieben hat mit seinem leiden-
schaftlichen Nachdenken iiber das Wort Gottes, das zu ihm ge-
kommen war und immer wieder kam in Christus, in der Gnade, die
ihm zuteil wurde, im Kreuz, in dem er die Siinde und das Erbarmen
zugleich begriff. Die Briefe des Paulus sind von theologischem Nach-
denken erfiillt. Dennoch; méchten wir den Apostel nicht mit dem
belasteten Namen des Theologen belegen — und wir méchten auch
nicht iiber die Theologen einen Glanz und eine Rechtfertigung ver-
breiten, die sie nicht verdienen, indem wir den Apostel in ihre
Reihen stellen. Die theologische Arbeit ist sicherlich nicht sinnlos
— aber sie ist voll grosster Gefahr. Sie muss dieser Gefahr nicht
unausweichlich erliegen; sie wird ihr umso sicherer erliegen, je
weniger sie ihrer bewusst ist. Es ist von der Theologie ein furcht-
bares Werk getan worden. Es ist so viel Tod von ihr ausgegangen,
so viel Verbrechen gegen keimendes Leben veriibt worden, so viel
Verhohnung des Goéttlichen, so viel Marter Christi. Der Zorn iiber
sie kann nicht leidenschaftlich genug sein. Allerdings darf es nicht
unser Zorn sein. Wir diirfen weder uns mit der guten noch an-
dere mit dieser schlimmen Sache identifizieren. Die Theologie ist
die Gefahr, die uns allen droht.

Es handelt sich in erster Linie um die Gefahr des Inbesitzneh-
mens. Das Wort Gottes kann niemandes Besitz sein, denn es ist
die Antwort auf lebendiges Suchen, auf ein Suchen aus der Tiefe
und Not des Lebens heraus, und nicht auf ein Suchen aus dem
Intellekt. Aber das in theologische Begriffe umgewandelte Wort

172



kann sehr wohl Besitz werden, denn Begriffe kénnen durch den In-
tellekt angeeignet werden. So kann ich mir die paulinische Theo-
logie aneignen, ohne eine Ahnung von den Erschiitterungen und
Seligkeiten jenes Mannes zu haben; so kann ich mir die reformato-
rische Theologie aneignen, ohne etwas vom Geist der Reformatoren,
also von reformatorischem Geist zu haben. Die Theologie wird
dann zu einem frevelhaften In-den-Himmelgreifen und Herunter-
zerren der Dinge, die nicht dem Intellekt, nicht den Weisen und
Klugen, sondern den von ganzem Herzen Suchenden und den Kin-
dern verheissen sind. Und dann kommen alle die Laster, die mit
dem geistlichen Besitzen verbunden sind, an uns. Wir werden hoch-
miitig. Wir sind im Besitze tiefer Glaubenswahrheiten und werden
diejenigen, die unsere Tiefe nicht erreicht haben, mit einer bald mit-
leidigen, bald bosartigen Verachtung behandeln. Wir werden uns
mit hdmischer Freude auf diese armen Leute stiirzen, die etwa von
der Tiefe der Siinde nicht in ganz so adaquaten Begrlffen reden, wie
wir es tun. Worte werden heilig gesprochen, Worte werden ver-
ketzert. Wo die richtigen Worte fallen, da ist der rechte Glaube,
und auch den Unglauben meint man an seinen Stichworten erkennen
zu konnen. Wir werden auf dieser schlimmen Bahn immer weiter
abwirts geraten.  Wir werden die Wahrhaftigkeit einbiissen. Wir
werden unsern Opfern auch ihre guten Worte missdeuten. Wir ha-
ben nicht die Liebe, welche nichts zum Argen deutet; wir werden
ihnen Torheiten unterschieben. Es ist wirklich erstaunlich, dass auch
feine Menschen, wenn sie einmal von diesem Bewusstsein geistlichen
Besitzes erfiillt sind, gegen die einfache Wahrhaitigkeit sich zu ver-
fehlen beginnen. So kommen dann jene ebenso einféltigen wie bos-
haften Missdeutungen zustande, mit denen man die ernste und tiefe
Ueberzeugung anderer der Lacherlichkeit preisgibt. Wir wollen
um der Objektivitat willen kein allzu nahes Beispiel nehmen. T ol -
s t o1 ist einer von denen, welche diese Art theologischer Behandlung
zu erfahren haben. Ich weiss nicht, ob es Thnen bekannt ist, dass Tol-
stoj fiir die Theologie erledigt ist. Die Welt ist nicht mit ihm fertig
geworden, aber die Theologie. Wohl verstanden, wir nehmen es
der Theolog1e nicht {ibel, wenn sie gewisse Begrlffe Tolstois,seine
Theologie ablehnt, aber "das Furchibare ist, dass damit Tolstoi fiir
sie erledigt ist, d. h. aber nicht weniger als dass damit ein Wort
Gottes, das in Tolstoi uns gesagt ist, abgetan ist. Oder ist Tolstoi
nur darum kein Prophet, weil er Vieles in unzuldnglichen, rationali-
stischen Begriffen ausgedriickt hat? Sicherlich steht Toistoi der
Theologie der Reformatoren fern, sehr viel ferner als die heute herr-
schende Theologie. Aber ist es eine Frage, wo mehr reformatori-
scher Geist, Geist der Reformation, aufgeflammt ist, in Tolstoi oder
in der herrschenden Theologie. Fiir uns ist es keine Frage. Die
grosste Gefahr, die Tragik auch der besten Theologie liegt in der

173



ihr bestindig naheliegenden Verkennung des wirklich Lebendigen.
Es scheint, dass die Adaquatheit der Begriffe bei Gott selbst — wenn
wir so reden diirfen — nicht so hoch eingeschatzt wird wie der
Intellekt es tut. Sicherlich sollen wir, wenn wir einmal reden miis-
sen, versuchen, recht zu reden, das zu sagen, was wir eigentlich
sagen wollen und nicht etwas anderes. Aber bei diesem Jagen nach
den besten Begriffen vergessen wir leicht, dass die erste Sorge unser
Leben sein muss und nicht unser Denken, denn nur das lebendige
Leben vermag die eine Frage zu stellen, auf welche die Wahrheit
selbst Antwort gibt. Ob wir Glauben haben oder nicht, das hangt
von der Aufrichtigkeit unseres Seins ab, aber nicht im geringsten
davon, ob wir die Begriffe Glauben und Optimismus begrifflich
scharf auseinander halten. Es ist sicher begrifflich falsch, von Opti-
mismus zu reden, wenn man Glauben meint, und doch finden wir
Leute, die das Wort Optimismus gebrauchen fiir ihren Glauben, der
die ,,im Fegfeuer der Verzweiflung* erreichte Lauterung und Tiefe
hat. In was fiir Schuld, Verkennung des Lebendigen, geraten wir
dann, wenn wir solchen Menschen um eines Wortes willen den
Glauben absprechen. ,,Wer zu seinem Bruder sagt: du Gottloser,
der ist des hollischen Feuers schuldig.”

Noch ein anderes, dem Besitz anhaftendes Laster droht sich ein-
zuschleichen bej denen, die durch Theologie geistlich Besitzende ge-
worden sind. Sie haben kein wirkliches Bediirinis nach Gemein-
schaft, sondern ein viel stirkeres nach Alleinbesitz. Darum die im-
mer neuen Spaltungen, Abgrenzungen, Trennungen. Darum das
Wuchern all des menschlichen Unkrautes auf diesem Boden, des
Geltungswillens, des Machttriebes. Wir sind uns der Heftigkeit die-
ser Vorwiirfe bewusst. Wir haben sie nicht zuletzt auch gegen uns
selber zu richten. Aber diese und noch viel grossere Heftigkeit ist
gerechtfertigt um des Unheils willen, das diese Art anrichtet mit
Antastung von Lebendigem und Zerstérung von Bruderschaft, mit
Siinde gegen Gott und gegen den Bruder.

Von einer zentralsten Gefahr der Theologie konnen wir nur noch
hinweisend reden. Die Theologie wird sich Gottes und seiner Sache
zu bemachtigen versuchen, indem sie sich mit immer allgemeineren
Begriffen seinem Geheimnis nahert. Sie wird vom Absoluten, vom
Letzten und Ganzandern reden. Dieses Entleeren der Begriffe fiihrt
aber tragischerweise in einem ganz andern Sinne zu einer grossen
Leere. Und von hier aus erfolgt dann wieder eine lebensfeindliche
Wendung : die Entwertung des Relativen. Gottliche Absolutheit ent-
wertet das Relative nie, theologische Absolutheit immer. Nur das
theologisch Ewige geht erhaben an dem Zeitlichen voriiber, das
gottlich Ewige geht in die Zeitlichkeit ein. Gott will uns in dieser
Welt, im Relativen begegnen. Das ist der Sinn des Kommens Christi
,,ins Fleisch®“. Er kommt in dem demiitigen Gewande der Zeitlich-

174



keit und verhiillt sich darin. Um dieser Verhiillung willen gibt es
kein Besitzen Christi. Das wird hier noch einmal klar. Wir stehen
immer wieder in der gefihrlichen Priiffung, ob wir ihn in seinen
wechselnden Verhiillungen erkennen, das heisst, ob wir das haben,
was die Evangelien Glauben nennen. Wir stehen immer in der Ge-
fahr, uns an ihm zu vergreifen, ihn zu verhéhnen. Die Moglichkeit
ist nie ausgeschlossen, dass wir mit unseren christlichen Kulten, mit
unseren Formen der Christusverehrung den Dienst vor einem lee -
r en Tabernakel verrichten. ,

Alles Begriftliche, so auch das Theologische, strebt nach einer
gewissen Zeitlosigkeit, das Gottliche aber tlieht diese Art Ewigkeit
und erscheint immer nur in der Zeit, im Jetzt und Heute. Wir miis-
sen Christus jetzt erkennen und heute seine Stimme héren. Er ist
in der Bibel, aber wir werden ihn dort nicht finden, wenn wir ihn
nicht vorher oder gleichzeitig im Leben des Heute gefunden haben.
In der Bibel ist Gottes Wort, aber es ist darin verborgen, und nur
wer Ohren hat, zu horen, wird es héren. Wir stehen unter dem Ein-
druck des grossen Nichthorens der Christenheit. Wir stehen unter
dem Eindruck des schriftgelehrten Bibelgebrauchs von Einst und
Jetzt, der vor allem in der Kunst besteht, ,,die geraden Wege des
. Herrn krumm zu machen®, um mit Paulus zu reden. Darum ist

Horen des Wortes Gottes wohl etwas sehr anderes, als ein Horen
von Predigten iiber Bibeltexte. Aber wo das lebendige Horen des
heute zu uns gesprochenen Wortes Gottes ist, da wird auch die
Bibel wieder ihre ganze schopierische Gottesfiille enthiillen.

Gott ist ein lebendiger Gott und er kann darum nur dem Leben-
digen begegnen, dem, der sein und seiner Briider Leben wirklich
erlebt, erleidet und su:h keinen Tauschungen hingibt. Er wird ein
Fragender ein Rufender, ein sich Sehnender, ein gespannt Warten-
der werden. Es gibt nur diese eine Hoff-nun-g‘, dass wir zu leben be-
ginnen, indem wir unser eigenes Leben ohne alle Selbsttiuschung
leben und gleichzeitig dem Leben unserer Briider immer naher kom-
men — in konkretester Weise. Dann werden wir rufen. — Und dann
werden wir der Antwort gewiirdigt werden.

Paul Trautvetter.

LULLLLLRETLLUEEE AL LRI TR LT R PR TR LR ] e LT LA L R R TR R T e R T TR T TR ST LRI TE AR LTI R R LA LR ST TR RO LV C L VIR R R TR T R TA TR L

: {3

DI O O T L T e F O T L L TR LI ELER TR TR ERARINT] minnn T T T T L T LR T LT

{3 | Stimmen

e

=N

Der ,,Tiger* und das Christentum.

L

Man stellt sich unter dem ,Tiger” zumeist einen Menschen vor, der
1uck51chtslos die ndchsten realen Zwecke dieser Erde verfolgt. Dass er auch
eine andere Seite hatte, entnehmen wir der Veroifentlichung ,,Clémen-

175



	Unser Glaube und die Theologie

