
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 4

Artikel: Unser Glaube und die Theologie

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3.
Der lebendige Gott greift durch Erdbeben in die Geschichte

ein. Das darf gerade in diesen Tagen unser Trost sein. Wieder hat
sich die Macht des Bösen auf Erden wuchtend angesammelt. Wieder
stehen wir oft verzagt davor mit der Frage: „Wer wälzt uns den
Stein von des Grabes Tür?" Und wieder dürfen wir glauben, dass
es im Erdbeben geschehen werde. Ein solches Erdbeben war, wie
gesagt worden ist, sogar der Weltkrieg. Aber wir müssten wohl
besser sagen: er war bloss der erste ungeheure Stoss eines
Erdbebens, das weiter gehen wird. Wir erleben in unseren Tagen, nach
dem politischen, ein sittliches Erdbeben. Mit vulkanischer
Gewalt dringen sozusagen aus der tiefsten Hölle Schlammlavaströme
des Lasters, der Torheit, der Schamlosigkeit hervor. „Und will sich
nimmer erschöpfen und leeren." Und noch fast gefährlicher als die
Verschlammung ist die Versandung. Wir aber stehen beinahe
ohnmächtig vor beiden. Widerstand scheint fast unmöglich. Wir
erleben im Kampf dagegen Niederlage auf Niederlage.

Aber ist es nicht vielleicht doch so, dass auch in dieser Art von
Erdbeben Christus auferstehen will? Drängen nicht hinter diesen
Schlammlavaströmen der Verderbnis und Lüge lang verschüttete und
verkannte Kräfte des Guten, der Wahrheit und Reinheit nach Können

nicht aus den vom Erdbeben eröffneten Tiefen die Heilquellen
einer neuen Kraft des Guten strömen Und kann davon nicht auch
die Wüste aufgrünen Winkt nicht am Ende dieser Stürme ein
Ostern, ein neues Leben? Und sollen wir nicht inzwischen dazu
mithelfen durch Glauben, Hoffen, Lieben — und vor allem durch
Leiden? Eines Tages, im Kleinen und im Grossen, im Vorläufigen
und im Endgültigen, geschieht das Wunder, ist der Stein
weggewälzt, über Nacht. Es ist doch eigentlich i m m e r so gegangen;
es müsste nur geglaubt, gekämpft, ausgeharrt, das Vertrauen nicht
weggeworfen werden.

Das ist Ostern. Wir dürfen es glauben. Der Lebendige lebt.
L. Ragaz.

Unser Glaube und die Theologie.1)
Wenn es Glauben gibt, dann ist er Antwort auf eine Frage, die

aus dem Leben emporgestiegen ist und immer wieder aus ihm
emporsteigt. Wer dem Leben nicht Treue hielte, wer das Leben
nicht liebte, wer um seine Not nicht wusste und darum nichts Le-

1) Die nachfolgenden Ausführungen bildeten ein einleitendes Votum zu
den Verhandlungen über „Unsern Glauben und die Theologi e",
die wir letzten Herbst in Casoja hatten. Die Teilnehmer an jener
Versammlung und die Redaktion wünschten dringend die Veröffentlichung. Der
Verfasser hat diesem Wunsche ungern nachgegeben, da er sich der grossen

167



' " Tp»,ravf3i

bensnotwendiges zu fragen, nichts zu bitten hätte, wie sollte dem
eine Hoffnung, eine Verheissung, ein Glaube für dieses Leben
geschenkt werden können! Es ist eine, nur immer eine und dieselbe
Frage, um die es sich handelt. Wir müssen aus der ganzen wirren
Welt menschlicher, willkürlicher, erdachter, künstlicher Fragen zu
dieser einen, einfachen, kindlichen Frage uns wenden. Zu der einen
Frage, die kein Mensch erdacht hat, die nicht nur irgendwelchen
spezifisch dafür Veranlagten oder besonders Fortgeschrittenen in den
Sinn gekommen ist. Es ist die Frage, welche eigentlich nicht der
Mensch stellt, sondern die ganze Schöpfung, das Leben selbst. Es
ist die Frage des Lebens nach dem Leben, die Frage, ob über dem
Leben letztlich ein Ja oder ein Nein steht; eine Frage, die nicht nur
auf dem Gesicht jedes Menschen, sondern auch auf dem Antlitz
jeder Blume und jedes Tieres geschrieben steht. Sie steigt empor
aus dem Zusammenprall des Lebensdranges mit den Mächten der
Vernichtung. Sie liegt in der schwermütigen Todesahnung, welche
über der Natur ausgebreitet ist. Nochmals sagen wir: Es ist nicht
eine Frage, die nur der Mensch stellt, oder gar nur eine gewisse Art
von Menschen. Sie geht durch die ganze Stufenleiter der Geschöpfe,
vom niedrigsten bis zum höchsten ; sie kehrt als dieselbe Frage wieder

auf allen Stufen der Schöpfung; sie ist da in der dumpfen
Traurigkeit und Unruhe so gut wie in dem erschütternd klaren Erkennen
der Lage. Denn alle Geschöpfe sind gleich durch ihren heiligsten
Besitz, das Leben, durch eine letzte Furcht, die Furcht vor der
Vernichtung, durch eine letzte Sehnsucht, die Sehnsucht nach ihrem
wahrhaften Leben. Diese Frage ist die Frage aller Religionen. —
Aber sie ist keine religiöse Frage, denn wir können den doch irgendwie

verengernden Ausdruck „religiös" nicht wohl anwenden für
diesen Schrei des Lebens selber, der aus allen Geschöpfen emporsteigt.

Allerdings ist nun der Mensch in einer besonderen Lage. Er
kann sich, wenn auch nicht in seinem Sein so doch in seinem
Bewusstsein aus der Solidarität der Schöpfung loslösen. Er ist immer
noch wahr in seinem Sein, aber sein Bewusstsein verflicht ihn in
eine Welt der Unwirklichkeit, des Scheines. Dann betreibt er dieses
von seiner Existenz und von der Solidarität mit der Welt losgelöste
Denken. Dann philosophiert und theologisiert er in einer Art, die
keinerlei Verheissung hat, die immer im entscheidenden Moment ihr
Ziel verfehlt. Er erörtert intellektuelle Fragen, die in keiner Weise

Mangelhaftigkeit seines (damais in Eile entstandenen) Votums bewusst sei.
Gewiss wird der Leser bedenken, dass es sich nicht um mehr als ein
„Votum" handelt, dafür aber sicher dankbar sein.

Zu bemerken ist noch, dass der Aufsatz von Ragaz: „Theologie und
Kirche" schon vor jener Versammlung in Casoja entstanden ist. Wenn da
und dort Ausführungen der beiden Verfasser sich decken, so ist es ein ganz
spontanes Zusammentreffen. Die Red.

168



aus seinem Lebendigsten kommen. Er redet in einer hoffnungslos
kühlen Art über Gott. Es ist keine Wahrheit darin; er kommt über
Allgemeinheiten nicht hinaus. Aber Gott ist keine Allgemeinheit
und sein Wort besteht nie in Allgemeinheiten.

Das Denken des Menschen bleibt in einem hoffnungslosen
Zustand — bis der Mensch den Ruf vernimmt, dass er umkehren und
wie ein Kind werden soll. Das Kind hat nur eine einzige Frage:
das Leben; es will nichts anderes als leben. Umkehren heisst, dass
wir mit unserem Bewusstsein zu unserem Sein zurückkehren sollen.
Wenn wir denken wollen, dann sollen wir aus dem Leben heraus
denken. Dann wird unser Denken kein Spekulieren sein, sondern
Flehen und Aufschrei.

Es kommt darauf an, dass wir leben und wenn wir reden, als
Lebendige reden, als solche, die das Leben erleiden, die über ihm
jauchzen, die es lieben und voll Sehnsucht sind nach ganzer
Erfüllung. Dieses Lebendigsein meinen wir nicht in einem idealisierenden

Sinne. Wir meinen nicht irgend ein gesteigertes Menschentum.
Lebendig sein, schliesslich ein schwacher Mensch sein, ein leerer,
armer, toter Mensch, aber das wirklich sein, es auch im Bewusstsein

sein. „Selig sind die, welche arm sind in ihrem Bewusstsein,"
heisst die erste Seligpreisung Christi. — Wir meinen dieses Lebendigsein

auch nicht in einem aristokratischen Sinne; etwa so, dass es
das Vorrecht einer bestimmten Veranlagung wäre, das Vorrecht
sogenannter religiöser Naturen. Es handelt sich nicht um ein höheres
Ahnungsvermögen, ein Organ von irgendwelcher höherer Sensibilität,

das sich zur Wahrnehmung höherer Welten eignete. Noch
einmal sagen wir: es handelt sich um das Lebendigsein, das auch die
Blume hat. Aus diesem Lebendigsein ringt sich der Schrei empor,
der an das Ohr Gottes dringt — während die Gedanken und Fragen
des aus der Solidarität mit der Schöpfung herausgefallenen
Menschen wie leerer Rauch emporsteigen.

Gott liebt nur das Leben. Wenn wir so sagen dürfen: Gott
interessiert sich nur für das Leben. Sei es wie es wolle, schwach,
elend, sündig — wenn es nur i s t, wenn es nur aufrichtig ist. Und
aufrichtig sein heisst für uns Menschen immer dies: mit unserem
Bewusstsein täglich, stündlich zu unserem Sein zurückkehren und
zur Solidarität mit der Schöpfung. Nur das ist Leben. Alles andere
ist Geschwätz. Irgendwo aber steht, dass wir unsere Jahre zubringen

wie ein Geschwätz.
Wird dieses Aufrichtigsein nicht zu falscher Selbstzufriedenheit,

zu einem zu Unrecht mit sich selbst geschlossenen Frieden führen?
Wir glauben, dass Aufrichtigkeit eines Menschen nie in Sattheit
enden wird. Hingegen ist es eine zwar paradoxe, aber nichtsdestoweniger

unbestreitbare Tatsache, dass fiktiver, vom Leben losgelöster

Gedankenbesitz satt macht, falsch beruhigt, betäubt, narkoti-

169



siert. Wohl einfach darum, weil der Mensch dann mit Recht das
selbstzufriedene Gefühl hat, dass seine Spekulationen, sein vom
Leben losgelöstes gedankliches Produzieren seine eigene Leistung
sei. Das erfüllt ihn mit Hochmut — und der Hochmut ist nun einmal

eines der „nährendsten Gerichte beim Fest des Lebens", des
fiktiven Lebens. Aufrichtig sein, das wirkliche Leben erleiden und
nicht in einem fiktiven Dasein sich verloren haben, das heisst: um
seine Not wissen, um seinen Abfall, um sein unerfülltes, gehemmtes,
gebrochenes und bedrängtes Leben wissen; das heisst: um die
Bedrängnis und den Abfall der Welt wissen. Und dann heisst es: jene
eine Frage erheben, welche die Frage der Schöpfung an den Schöpfer

ist, die Frage nach seiner Hilfe. Es ist die notvolle Frage, ob
denn alles zum Zugrundegehen, zur Verdammnis, zum Verloren-
sein, zum Nichtsein bestimmt ist, oder ob es eine Hoffnung gibt auf
ein schliessliches Gehaltensein, auf eine Erlösung. Der aufrichtige,
der aus der hellen Erkenntnis seiner Lage heraus fragende Mensch
wird aber wissen, wenn er nach Hilfe und Erlösung fragt, dass er
nach Erbarmen, nach Vergebung, nach Gnade fragt, denn er weiss,
dass er selbst sich an den Tod dahingegeben, dass er selbst sich
verneint hat, indem er den andern verneinte, das Ich dem Du
entgegensetzte, indem er gehasst und sich losgelöst hat aus dem
Zusammenhang des Lebens. Er weiss deshalb, dass wenn das eherne
Gesetz von Saat und Ernte ablaufen muss, ihn nichts erwarten kann
als der Tod. Er weiss, dass er nach einer alles übersteigenden Gnade
fragt, wenn er nach jener Hoffnung fragt, dass das Ende der
Lobgesang der Erlösten sein werde, in den alle, ausnahmslos alle,
miteinstimmen.

Gibt es eine Antwort auf diese Frage, auf diesen Schrei der
Schöpfung? Es fällt uns schwer, von dieser Antwort zu reden,
denn es ist uns, als müssten wir dadurch, dass wir von ihr reden,
in eine Sphäre hinübertreten, wo uns die Einigkeit mit allen
Menschen, — Glaubenden und Nicht-Glaubenden, ja mit der ganzen
lebendigen Schöpfung wieder zerbricht. Dass nun jene tragische
Scheidung eintreten muss, die Scheidung in solche, die um diese
Antwort wissen und solche, die nicht darum wissen, das ist schmerzlich.

Aber ist dem wirklich so? Muss esso sein? Müssen zwei
verschmachtende Wüstenwanderer deshalb in Zwietracht geraten, weil
der eine um die nahe Quelle weiss? Wenn jenes Wissen um die
Antwort trennend wirkt, dann haben wir eine bereits gestörte Situation,
dann ist schon irgend ein Gift hineingekommen.

Wir sehen dieses Gift in dem Gefühl des Besitzes. Besitz ist
in göttlichen Dingen eine noch viel fragwürdigere Sache als in
materiellen. Wo Besitz ist, da geht es ohne Zerstörung der Gemeinschaft

und ohne Hochmut nicht ab. Aber das Gefühl des Besitzes
ist in der Sache, um die es sich handelt, schon der ganze Abfall. Es

170



¦r*p<rp*r*c*rrF?-*y:-.

gibt kaum etwas Zweites, das so deutlich im Evangelium steht wie
dies, dass der geistlich Besitzende keine Verheissung hat. Diese
Sache, die grosse Antwort Gottes auf den Hilferuf des Menschen,
diese Antwort, die wir Christus heissen — um es mit einem Wort
zu sagen — wehrt sich auf die radikalste Art gegen das Inbesitz-
genommenwerden. Christus, entzieht sich denen, die durch ihn geistlich

reich werden wollen. Er geht davon und lässt diese Reichen
allein mit ihren prunkenden Schätzen. Was sie besitzen, das ist
nicht Er, es ist Theologie.

Zum Begriff des Besitzes gehören zwei Faktoren : die Sicherheit
und die Privatheit. Gerade diese beiden Elemente sind gänzlich
unmöglich in dem Verhältnis des Menschen zu Christus. Es gibt
keine Sicherheit, keine Ruhe. Niemals hört auf das Anklopfen, das
Bitten, das Rufen und Schreien. Immer wieder werden wir arm,
verlassen, elend sein ; immer wieder wird auch das Dunkel der Weltnot

über uns zusammenschlagen. Es gibt kein immer fröhliches
Gerettetsein. Wenn uns. aber frohes, starkes, lichtes Leben zuteil
wird, wenn Erlösungen über diese Welt kommen, dann erfüllt uns
die demütige Dankbarkeit dessen, dem der brennende Durst gelöscht,
der vor dem Verschmachten knapp gerettet wurde — aber nicht die
hochmütige Sattheit dessen, der einen ganzen Keller voll gefüllter
Fässer in seinem Besitz weiss.

Und das andere: Christus, die Gottes-Antwort auf den Hilferuf
der Welt, ist deshalb niemals Besitz, weil er ja immer ebensogut dem
andern gehört, demi, der nichts von ihm weiss. Wer ihn hat, hat
ihn sofort nicht mehr, wenn er ihn nicht auch für die andern hat.
Nirgends in unserer Zeit ist diese Wahrheit leuchtender lebendig
gewesen als in den Blumhardt. Wenn es etwas gibt, das einem
Menschen in die Hände gegeben wird, dann ist es dies, dass er priesterlich

für die andern eintritt. Und endlich : wo bleibt das hochmütige
Besitzen, wenn das Haben der Antwort zu einem Leiden wird

Und etwas Anderes ist zu sagen. Niemals könnte uns Christus
trennen, wenn wirklich Er es ist, der uns erschienen ist. Es ist
in ihm eine Schöpfungsgrösse und Weite, die mit unsern Engigkeiten

nichts gemein hat. Die Schöpfung erhebt ihren Hilferuf, und
die Antwort darauf muss schöpfungsgross sein. Das ist Christus;
er ist das Wort, das Gott gesprochen hat. Wir können es ja nicht
sagen; wir können nur das Negative sagen, dass alles, was eng,
klein, begrenzt, was nicht umfassende Liebe, abgrundtiefes Erbarmen,

letzte Leidensbereitschaft ist — dass das nicht Christus ist.
Wir können nur sagen: wenn ihr die Religion verwerft um ihrer
Engigkeit willen, so tut ihr wohl daran, ihr habt nicht Christus
verworfen. Wenn ihr die Kirche verwerft in ihrem Richten und
Verdammen, dann tut ihr wohl daran, ihr habt nicht Christus verworfen;

er verwirft sie auch und sie verwirft ihn. Wenn ihr niemanden

171



ausgeschlossen wissen wollt, keinen Sünder, keinen Armen, keinen
zertretenen Menschen, dann habt ihr Christus verstanden. Wenn ihr
Menschen seid, wenn ihr das Menschliche sucht und euch abwendet
von allem, was die schlichteste Menschlichkeit durch selbstgerechte,
hochmütig geschraubte Lebensformen verdrängen will, dann werdet
ihr in Christus den Menschen finden. Es ist etwas von dem Grossen,
das uns „Religiös-Sozial" gegeben hat, dass es uns Christus
losgelöst aus der tötlichen Engigkeit des Christentums gezeigt hat.

Und nun müssen wir nochmals zurückgehen zu der Frage des
geistlichen Besitzes. Gottes Wort ist immer Antwort, Antwort
auf die aus der Not des Lebens herausgerufene Frage. Darum gibt
es eigentlich kein Wort Gottes, das uns jederzeit und überall zur
Verfügung steht. Das Wort Gottes ist nicht in unsere Macht
gegeben. Aber es ist nicht fern von einem jeden unter uns. „Wenn ihr
mich von ganzem Herzen suchen werdet, will ich mich von euch
finden lassen." „Wer anklopft, dem wird aufgetan werden." Hier
nun möchten wir endlich, direkter als wir es bisher getan haben,
auf die Theologie eintreten. In aller echten und ernsten Theologie

lebt ein leidenschaftlicher Wille, das wirklich gehörte Wort
Gottes zu verstehen. In diesem Sinne möchten wir nicht bestreiten,
dass der Apostel Paulus Theologie getrieben hat mit seinem
leidenschaftlichen Nachdenken über das Wort Gottes, das zu ihm
gekommen war und immer wieder kam in Christus, in der Gnade, die
ihm zuteil wurde, im Kreuz, in dem er die Sünde und das Erbarmen
zugleich begriff. Die Briefe des Paulus sind von theologischem
Nachdenken erfüllt. Dennoch möchten wir den Apostel nicht mit dem
belasteten Namen des Theologen belegen — und wir möchten auch
nicht über die Theologen einen Glanz und eine Rechtfertigung
verbreiten, die sie nicht verdienen, indem wir den Apostel in ihre
Reihen stellen. Die theologische Arbeit ist sicherlich nicht sinnlos
— aber sie ist voll grösster Gefahr. Sie muss dieser Gefahr nicht
unausweichlich erliegen; sie wird ihr umso sicherer erliegen, je
weniger sie ihrer bewusst ist. Es ist von der Theologie ein furchtbares

Werk getan worden. Es ist so viel Tod von ihr ausgegangen,
so viel Verbrechen gegen keimendes Leben verübt worden, so viel
Verhöhnung des Göttlichen, so viel Marter Christi. Der Zorn über
sie kann nicht leidenschaftlich genug sein. Allerdings darf es nicht
unser Zorn sein. W i r dürfen weder uns mit der guten noch
andere mit dieser schlimmen Sache identifizieren. Die Theologie ist
die Gefahr, die uns allen droht.

Es handelt sich in erster Linie um die Gefahr des Inbesitzneh-
mens. Das Wort Gottes kann niemandes Besitz sein, denn es ist
die Antwort auf lebendiges Suchen, auf ein Suchen aus der Tiefe
und Not des Lebens heraus, nnd nicht auf ein Suchen aus dem
Intellekt. Aber das in theologische Begriffe umgewandelte Wort

172



kann sehr wohl Besitz werden, denn Begriffe können durch den
Intellekt angeeignet werden. So kann ich mir die paulinische Theologie

aneignen, ohne eine Ahnung von den Erschütterungen und
Seligkeiten jenes Mannes zu haben; so kann ich mir die reformatorische

Theologie aneignen, ohne etwas vom Geist der Reformatoren,
also von reformatorischem Geist zu haben. Die Theologie wird
dann zu einem frevelhaften In-den-Himmelgreifen und Herunterzerren

der Dinge, die nicht dem Intellekt, nicht den Weisen und
Klugen, sondern den von ganzem Herzen Suchenden und den
Kindern verheissen sind. Und dann kommen alle die Laster, die mit
dem geistlichen Besitzen verbunden sind, an uns. Wir werden
hochmütig. Wir sind im Besitze tiefer Glaubenswahrheiten und werden
diejenigen, die unsere Tiefe nicht erreicht haben, mit einer bald
mitleidigen, bald bösartigen Verachtung behandeln. Wir werden uns
mit hämischer Freude auf diese armen Leute stürzen, die etwa von
der Tiefe der Sünde nicht in ganz so adäquaten Begriffen reden, wie
wir es tun. Worte werden heilig gesprochen, Worte werden
verketzert. Wo die richtigen Worte fallen, da ist der rechte Glaube,
und auch den Unglauben meint man an seinen Stichworten erkennen
zu können. Wir werden auf dieser schlimmen Bahn immer weiter
abwärts geraten. Wir werden die Wahrhaftigkeit einbüssen. Wir
werden unsern Opfern auch ihre guten Worte missdeuten. Wir
haben nicht die Liebe, welche nichts zum Argen deutet; wir werden
ihnen Torheiten unterschieben. Es ist wirklich erstaunlich, dass auch
feine Menschen, wenn sie einmal von diesem Bewusstsein geistlichen
Besitzes erfüllt sind, gegen die einfache Wahrhaftigkeit sich zu
verfehlen beginnen. So kommen dann jene ebenso einfältigen wie
boshaften Missdeutungen zustande, mit denen man die ernste und tiefe
Ueberzeugung anderer der Lächerlichkeit preisgibt. Wir wollen
um der Objektivität willen kein allzu nahes Beispiel nehmen. Tolstoi

ist einer von denen, welche diese Art theologischer Behandlung
zu erfahren haben. Ich weiss nicht, ob es Ihnen bekannt ist, dass Tolstoi

für die Theologie erledigt ist. Die Welt ist nicht mit ihm fertig
geworden, aber die Theologie. Wohl verstanden, wir nehmen es
der Theologie nicht übel, wenn sie gewisse Begriffe Tolstois, seine
Theologie ablehnt, aber das Furchtbare ist, dass damit Tolstoi für
sie erledigt ist, d. h. aber nicht weniger als dass damit ein Wort
Gottes, das in Tolstoi uns gesagt ist, abgetan ist. Oder ist Tolstoi
nur darum kein Prophet, weil er Vieles in unzulänglichen, rationalistischen

Begriffen ausgedrückt hat? Sicherlich steht Tolstoi der
Theologie der Reformatoren fern, sehr viel ferner als die heute
herrschende Theologie. Aber ist es eine Frage, wo mehr reformatorischer

Geist, Geist der Reformation, aufgeflammt ist, in Tolstoi oder
in der herrschenden Theologie. Für uns ist es keine Frage. Die
grösste Gefahr, die Tragik auch der besten Theologie liegt in der

173



ihr beständig naheliegenden Verkennung des wirklich Lebendigen.
Es scheint, dass die Adäquatheit der Begriffe bei Gott selbst — wenn
wir so reden dürfen — nicht so hoch eingeschätzt wird wie der
Intellekt es tut. Sicherlich sollen wir, wenn wir einmal reden müssen,

versuchen, recht zu reden, das zu sagen, was wir eigentlich
sagen wollen und nicht etwas anderes. Aber bei diesem Jagen nach
den besten Begriffen vergessen wir leicht, dass die erste Sorge unser
Leben sein muss und nicht unser Denken, denn nur das lebendige
Leben vermag die eine Frage zu stellen, auf welche die Wahrheit
selbst Antwort gibt. Ob wir Glauben haben oder nicht, das hängt
von der Aufrichtigkeit unseres Seins ab, aber nicht im geringsten
davon, ob wir die Begriffe Glauben und Optimismus begrifflich
scharf auseinander halten. Es ist sicher begrifflich falsch, von
Optimismus zu reden, wenn man Glauben meint, und doch finden wir
Leute, die das Wort Optimismus gebrauchen für ihren Glauben, der
die „im Fegfeuer der Verzweiflung" erreichte Läuterung und Tiefe
hat. In was für Schuld, Verkennung des Lebendigen, geraten wir
dann, wenn wir solchen Menschen um eines Wortes willen den
Glauben absprechen. „Wer zu seinem Bruder sagt: du Gottloser,
der ist des höllischen Feuers schuldig."

Noch ein anderes, dem Besitz anhaftendes Laster droht sich
einzuschleichen bei denen, die durch Theologie geistlich Besitzende
geworden sind. Sie haben kein wirkliches Bedürfnis nach Gemeinschaft,

sondern ein viel stärkeres nach Alleinbesitz. Darum die
immer neuen Spaltungen, Abgrenzungen, Trennungen. Darum das
Wuchern all des menschlichen Unkrautes auf diesem Boden, des
Geltungswillens, des Machttriebes. Wir sind uns der Heftigkeit dieser

Vorwürfe bewusst. Wir haben sie nicht zuletzt auch gegen uns
selber zu richten. Aber diese und noch viel grössere Heftigkeit ist
gerechtfertigt um des Unheils willen, das diese Art anrichtet mit
Antastung von Lebendigem und Zerstörung von Bruderschaft, mit
Sünde gegen Gott und gegen den Bruder.

Von einer zentralsten Gefahr der Theologie können wir nur noch
hinweisend reden. Die Theologie wird sich Gottes und seiner Sache
zu bemächtigen versuchen, indem sie sich mit immer allgemeineren
Begriffen seinem Geheimnis nähert. Sie wird vom Absoluten, vom
Letzten und Ganzandern reden. Dieses Entleeren der Begriffe führt
aber tragischerweise in einem ganz andern Sinne zu einer grossen
Leere. Und von hier aus erfolgt dann wieder eine lebensfeindliche
Wendung: die Entwertung des Relativen. Göttliche Absolutheit
entwertet das Relative nie, theologische Absolutheit immer. Nur das
theologisch Ewige geht erhaben an dem Zeitlichen vorüber, das
göttlich Ewige geht in die Zeitlichkeit ein. Gott will uns in dieser
Welt, im Relativen begegnen. Das ist der Sinn des Kommens Christi
„ins Fleisch". Er kommt in dem demütigen Gewände der Zeitlich-

174



ï »f(ï 'P^rr- î^f**"*™

keit und verhüllt sich darin. Um dieser Verhüllung willen gibt es
kein Besitzen Christi. Das wird hier noch einmal klar. Wir stehen
immer wieder in der gefährlichen Prüfung, ob wir ihn in seinen
wechselnden Verhüllungen erkennen, das heisst, ob wir das haben,
was die Evangelien Glauben nennen. Wir stehen immer in der
Gefahr, uns an ihm zu vergreifen, ihn zu verhöhnen. Die Möglichkeit
ist nie ausgeschlossen, dass wir mit unseren christlichen Kulten, mit
unseren Formen der Christusverehrung den Dienst vor einem leeren

Tabernakel verrichten.
Alles Begriffliche, so auch das Theologische, strebt nach einer

gewissen Zeitlosigkeit, das Göttliche aber flieht diese Art Ewigkeit
und erscheint immer nur in der Zeit, im Jetzt und Heute. Wir müssen

Christus jetzt erkennen und heute seine Stimme hören. Er ist
in der Bibel, aber wir werden ihn dort nicht finden, wenn wir ihn
nicht vorher oder gleichzeitig im Leben des Heute gefunden haben.
In der Bibel ist Gottes Wort, aber es ist darin verborgen, und nur
wer Ohren hat, zu hören, wird es hören. Wir stehen unter dem
Eindruck des grossen Nichthörens der Christenheit. Wir stehen unter
dem Eindruck des schriftgelehrten Bibelgebrauchs von Einst und
Jetzt, der vor allem in der Kunst besteht, „die geraden Wege des
Herrn krumm zu machen", um, mit Paulus zu reden. Darum ist
Hören des Wortes Gottes wohl etwas sehr anderes, als ein Hören
von Predigten über Bibeltexte. Aber wo das lebendige Hören des
heute zu uns gesprochenen Wortes Gottes ist, da wird auch die
Bibel wieder ihre ganze schöpferische Gottesfülle enthüllen.

Gott ist ein lebendiger Gott und er kann darum nur dem Lebendigen

begegnen, dem, der sein und seiner Brüder Leben wirklich
erlebt, erleidet und sich keinen Täuschungen hingibt. Er wird ein
Fragender, ein Rufender, ein sich Sehnender, ein gespannt Wartender

werden. Es gibt nur diese eine Hoffnung, dass wir zu leben
beginnen, indem wir unser eigenes Leben ohne alle Selbsttäuschung
leben und gleichzeitig dem Leben unserer Brüder immer näher kommen

— in konkretester Weise. Dann werden wir rufen. — Und dann
werden wir der Antwort gewürdigt werden.

Paul Trautvetter.
hiiiiiiiiiiiiiiii in IIIIIJIIIIIIIIM1IIIIIIIIII1IIIII1MII iidi um in munii limimi hum in iiiimiiiiiiii mimmi im mm mimi um m m mi luminili im immune

I O I Stimmen | O j
7l llUlllimillllllimi Ulli II Umiliti UH III III III nUimiHIIIIIMIIIIlllMJIIUIIIIIIUIII III II III Ulli llllll Uli IIIIII IIIIIIIIIIIIIUIIIUIUIII Hill III IIMIIIII III llllllllï

Der „Tiger" und das Christentum.
I.

Man stellt sich unter dem „Tiger" zumeist einen Menschen vor, der
rücksichtslos die nächsten realen Zwecke dieser Erde verfolgt. Dass er auch
eine andere Seite hatte, entnehmen wir der Veröffentlichung „Clemen-

175


	Unser Glaube und die Theologie

