
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 3

Artikel: Zur Weltlage. 1., Das Mennonitentum in Russland : zur Deutschenflucht
aus der Sowjetunion ; 2., Mittelalterliche Verfolgung eines pazifistischen
Priesters in Oesterreich

Autor: Harder, J. / Pitter, Premysl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W ¦.-•«", ,-""•. r *>¦»

vom Tempel (und diese protestantischen Kirchen sind eine Form
des Tempels) gilt immer wieder, dass der lebendige Gott ihn
zerbricht, wenn er ihm im Wege steht. Das ist die prophetische
Art zu denken, die weder durch das Neue Testament, noch durch
die Reformation aufgehoben ist — im Gegenteil Und es entspricht
doch auch wieder dem tiefsten Wollen der „neuen Theologie", wenn
sie sich mit der starken Empfindung erfüllt, dass auch der Tempel,
den wir als protestantische Kirche kennen, vor dem Wort Gottes
zerbrechen könne. Diese Form hat keine Verheissung, Verheissung
hat nur die Gemeinde, Verheissung hat nur die Sache Gottes für die
Welt, in der Welt, über der Welt, und ihre Träger : das Zion Gottes,
das Volk Gottes. Eine zu starke Festlegung auf diesen Tempel
führte vom Weg des lebendigen Gottes ab.

Was aber jene reaktionäre Restauration des Kirchentums
betrifft, so sehe ich wohl ein, wie die allgemeine reaktionäre
Strömung, die Müdigkeit und Zerrissenheit der Zeit, und gewiss auch
viel unklare tiefere Empfindung ihr entgegenkommen. Aber ich halte
das nur für ein Intermezzo und höre von Zeit zu Zeit sehr
deutlich schon etwas vom Brausen der Stürme Gottes, die das
Gericht über diese Kirchen bringen — falls sie sich nicht vorher
erneuern, aber nach vorwärts, nicht nach rückwärts erneuern!

Auf den Weg der Restauration des Kirchentums, der sehr bald
sich als Sackgasse erweisen kann, sollte sich die „neue Theologie"
nicht einlassen. Soweit sie das getan hat (und z. B. die „Dogmatik"
von Karl Barth ist auf dem theologischen Geleise dieses Weges
schon sehr weit gegangen, erschreckend weit), sollte sie rechtzeitig
wieder umkehren. Noch einmal, ich schlage vor, dass wir uns so
recht in dem Einen einigen, in dem Einen uns einig wissen: Gott
allein, seine Herrschaft, sein Reich, alles Andere nichts.

Oder sollte uns das nicht einigen?
Ich will nicht durch ein grosses Beispiel uns selbst höher heben,

als wirs verdienen, aber ich darf doch in aller Demut jenes tragische
Wort abwandeln, hoffend, es werde diesmal nicht tragisch sein : Ich
möchte mit niemand so gern einig sein, als mit euch Leuten von der
„neuen Theologie". L. Ragaz.

Zur Weltlage j Q

1. Das Mennonitentum in Russland.
Zur Deutschenflucht aus der Sowjetunion.

Die reformatorische Bewegung des um die Wende des 16.
Jahrhunderts ins Licht der Geschichte tretenden ober- und niederdeut-

141



¦ '¦ ;¦ ¦¦'•it;* ¦7*f¥*,J*TF!

sehen (schweizerischen und holländischen) Täufertums, das sich in
der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts um die zielbewusste, harte,
aber friedliebende Person des katholischen Expriesters Menno
Simons (1492—1559) gesammelt, hat mit den jüngsten Ereignissen,
der Deutschenflucht aus Russland, aufgehört, wie bisher in
Jahrhunderten, Gegenstand höchstens rein theologischer oder
kirchengeschichtlicher Untersuchung zu sein. Das Mennonitentum, das stets
noch im Kapitel über die reformatorischen Kirchen sich mit einer
wenig positiven Fussnote begnügen müsste, tritt eben in seinem in
Russland bodenständig gewordenen Glied vor das Forum aller Welt
und beansprucht das Interesse der gesamten Kulturmenschheit.

Ein weiter und schwerer Weg liegt hinter diesem eigengewachsenen

Bauernvolk, das aus den Religionskämpfen des ausgehenden
Mittelalters in den Niederlanden und der Schweiz hervorgeht. Die
verfolgten Täufer, denen die Fiktion der Gegner, sie stünden in direktem

Zusammenhang mit Münster (1534/35) und dem Bauernrevolutionär

Münzer (1525), zu schwerem Verhängnis werden müsste,
haben im Verlauf ihrer Geschichte nur vorübergehend aufgehört, die
unbekannten religiösen Märtyrer und die landwirtschaftlichen
Musterwirte des jeweils sie beherbergenden Landes zu sein.

Um das Wesen des Täufertums kurz zu beschreiben : Im Gegensatz

zu ihrer Mutterkirche ist ihnen die Gemeinde der Gläubigen:
eine Glaubensgemeinschaft, die ihr Vorbild in der jerusalemischen
Urgemeinde sucht, das religiöse Prinzip. Der reformatorische Täufer

sieht sich durch die ersten Christen gerechtfertigt, wenn er die
Bürgerschaft im Reiche Gottes, die Zugehörigkeit zu einem Imperium
von supranaturaler Art und Ordnung, im Gegensatz zu jeder
diesseitigen, tatsächlichen Weltordnung, zum Staat, zum Reich dieser
Welt sieht. Darum verweigert der Mennonit den Eid, den Staatsdienst

(in jeder Form : als Verwaltungs- wie als Militärbeamter). In
der Gemeinde, in geschlossener, durch die Taufe bezeugter Solidarität

wird die jenseitige Ordnung: die Bruderschaft im Vertrauen, in
der Liebe gegen Gott und die Brüder verkündigt und gelebt. Hier
fehlen alle rein soziologischen und volkswirtschaftlichen Regelungen

für das praktische Leben in dem Sinne, als wären sie Prinzip.
Der Ursprung der mennonitischen Idee ist einzig im Religiösen
zu suchen, von daher erhält ihre Lebenshaltung ihre Bestimmung.
Das Mennonitentum verzichtet auf jede propagandistische Tätigkeit
und auf alle Anmassung, Sendung an die Umgebung zu sein. In
diesem Sinne ist das Täufertum von jeher unmissionarisch gewesen.
„Das Werkzeug der mennonitischen Mission — war eher der
Pflug als die Bibel, ihre Kanzel war die Tenne und ihre
Prediger waren die Wirte." (A. Ehrt „Das Mennonitentum in Russland"
in „Russische Blätter II", Wernigerode.)

In den Anfangsjahrzehnten des 16. Jahrhunderts ziehen die ersten

142



'¦^¦.'^^«"-vrv ï\*^l»î»5Ssnw ¦¦"•-¦'.r. ^--..^^-r^vP-'J

Scharen Verfolgter ostwärts, in das nachmalige Westpreussen, das
den als Deichbauern rühmlich bekannten Ost- und Westfriesen die
ersehnte Heimat bot. In den „Werdern", kristallisiert um die Städte
Danzig, Elbing, Marienburg, sind ihre Nachfahren heute noch in
geschlossenen Dörfern wie in zerstreuten Ansiedlungen zu finden.

Zwar hat es auch in Preussen lange und vielfach an jener
Duldung gegen die holländischen Einwanderer gefehlt, die die gegen
jedermann friedgesinnten Mennoniten erwartet. Erst unter dem
loyalen Friedrich IL erlangten sie wirtschaftlich wie auch religiös
und gesellschaftlich Gleichstellung mit dem preussischen Bürger.

Die Toleranz starb mit Friedrich dem Grossen. Gegen Ende des
18. Jahrhunderts ziehen die deutsch gewordenen Mennoniten, einem
Ruf der russischen Zarin folgend, aufs neue gen Osten. Der Ruf von
daher, die wilden russischen Steppen zu kolonisieren, kam der Sehnsucht

dieser Bauern, endlich einmal ganz in Frieden schaffen zu
können, entgegen. 1787/88 erfolgte die erste Auswanderung nach
Russland: sechs und dann vier Familien siedelten am Dnjepr bei
Chootitza an, die ihnen folgenden an der Molocnaja. Diese Siedlungen

sind der eigentliche Mutterboden für das russländische
Mennonitentum geworden: ihre Erstlingschaft bedingte ihren kulturellen
Vorsprung gegenüber den späteren Mennonitensiedlungen im
Ostreich. Teils als Tochterkolonien, teils als Neusiedlungen von
neueinwandernden Täufern, entstand eine zwar stark lückenhafte, aber
immerhin doch feststellbare Kolonisationskette: am Don, im Kaukasus,

am mittleren Lauf der Wolga, in den Ausläufern des Ural: bei
Ufa und Orenburg, in Sibirien, Turkestan, Chiwa und — neuerdings
— am Amur wuchsen deutsche Siedlungen als Zeugnisse einer
lebensfähigen, wirtschaftlich starken und frommen Bauernschaft.

Die seitens der Regierung zugesicherte Duldung und Freiheit in
jeder Hinsicht war die Grundlage ihrer Existenz in Russland. Sie
schufen sich ihr eigenes deutsches Schulwesen, das sich nach den
ersten Pioniergenerationen auch auf die mittlere (höhere) Lehranstalt
als Vorbereitung zur Hochschule auszudehnen begann. Hier wurde
neben dem westpreussischen Plattdeutsch daheim das Schriftdeutsch
erlernt, das deutsche Lied gepflegt und so die einseitige geistige
Verbindung mit der deutschen Heimat hergestellt.

In den russischen Riesenwäldern (auf den sogenannten „Forsteten")

leistete die mennonitische Jugend dem Staat in gediegener
Forstükultur den geforderten Tribut des männlichen Bürgers. Der
mennonitische Jungmann war auch zu Kriegszeiten — gemäss
seinem Prinzip und dank seinem Recht — vom Waffendienst entbunden;
dafür war er zum Sanitätsdienst verpflichtet.

In jeder Kolonie stand das stille, aber unerschütterliche Zeichen
ihres Wollens : die schlichte, turmlose Kirche, in der einfache Bauern,

143



die Vertrauensmänner der (politisch, wirtschaftlich und religiös stets
vereinheitlichten) Gemeinde die Bibel lasen und erklärten — wie
einst vor Jahrhunderten, nur, dass sich die Sprache vom
Niederländisch in Westpreussisch, vom Plattdeutsch in der ersten russischen
Epoche allmählich zum Hochdeutsch gewandelt hatte.

Die kulturelle Einwirkung vom intelligenten, städtischen Russen-
tum her schlug in die hermetische Abgeschlossenheit dieser Kolonisten

eine Bresche; die mennonitische Jugend bezog oft — in Ermangelung

von eigenen — russische Gymnasien und öffnete damit den
einseitigen und oft auch engstirnigen Ideenkreis neuen Einflüssen,
die freilich auf die bewährte tradierte Lebensform auch an keiner
Stelle einen ernsten Angriff bedeuten konnten. Hingegen ist dieser
Russiîizierungsprozess, insoweit die Beziehung des Jungmennoniten-
tums zum geistigen Russland diesen Namen überhaupt verdient,
durchaus als ein erforderlicher, das gesellschaftliche und geistige
Leben gleich bereichernder Zufluss anzusprechen, und der wurde in
dem Masse zur Notwendigkeit, als diesem Kolonistentum gerade von
reichsdeutscher Seite nur wenig Interesse geschenkt wurde und die
Beziehungen zur alten Heimat fast ausschliesslich familiären und
persönlichen Charakter trugen. (Wir sehen hier vom Abonnement alter
deutscher Familienblätter, deren Lektüre in der mennonitischen
Kolonistenschaft emsig betrieben wurde, ab.)

Die Abgegrenztheit des Mennonitentums machte andererseits
eine Einwirkung auf die Umgebung schwierig. Es mag nach dem
erforderlichen geschichtlichen Abstand ein sachliches Wort dazu
geschrieben werden, inwieweit das Mennonitentum seiner Berufung,
eine Musterlandwirtschaft zu betreiben und dadurch auf das russische

Bauerntum volkserzieherisch einzuwirken, entsprochen hat.
Jedenfalls verstand es der mennonitische Landwirt von vornherein,
sich die Anerkennung als des besten Typs des Kolonisten zu erwerben.

Seine Musterleistung steht ausserhalb jeder Frage — vorbehalten

bleibt späteren Zeiten der andere Teil seiner Bestimmung: das
Vorhandensein, respektive der Grad der Einwirkung auf den
russischen Bauern.

Neben dieser sachlichen, kulturellen Bedeutung des russländi-
schen Mennonitentums steht eine andere, ungewollte und von der
Regierung zweifellos auch nicht erwünschte Beziehung religiöser
Natur, die mit einer Regenerationsperiode innerhalb des Mennonitentums

in Russland vor etwa fünfzig Jahren im Zusammenhang steht :

die Mennoniten wurden zu Geburtshelfern der russischen, evangelisch
betonten Erweckungsbewegung : neben den schwäbischen „Stundenhaltern"

(„Stundismus") waren es auch Mennoniten, vorzüglich der
„Brüdergemeinde", einer erst im Osten entstandenen und vom
deutschen Baptismus bestimmten Richtung, die zur geistigen Vaterschaft
des russischen Evangeliums gehörten.

144



In diesen beiden Punkten erschöpft sich nun die Geschichte der
Wechselbeziehungen zwischen Mennonitentum und Russentum.

Da kam die Revolution : Sie ist dem Individualismus der Mennoniten,

der jedoch der Gemeinschaft — gemäss ihrer Geschichte —
nicht nur nicht zuwider, vielmehr die beste Voraussetzung ist,
unmöglich. Der Mennonit ist ein Mensch vollendet demokratischer
Struktur; er verlangt das gleiche menschliche Recht für jeden, aber
jeder ist ihm ein Glied der Gemeinschaft Volk. Die ausgesprochen
individualistische Prägung des Einzelnen ist dort mit innerer
Notwendigkeit auf die Gemeinschaft und Gemeinde gerichtet; denn das
Leben dieser Bauern ist religiös fundiert. Ihre Demokratie ist die
Darstellung der Erkenntnis von der Gleichheit aller vor dem Letzten.
Hier liegen die Wurzeln ihrer kulturellen Erfolge, ihres vorbildlichen
Zusammenlebens. Sie betonen die Nichtigkeit aller Diesseitigkeit —
und siehe, sie werden der anerkannt wohlhabendste Bauernstand
Russlands Sie betonen die unmittelbare Beziehung zum
Schöpfer aller Ordnung, jeden Kosmos' — und die Berührung mit
Militär, Polizei und Gericht ist jedem Mennoniten fremd. Selbst ihi
gesamtes Versicherungswesen ist völlig autonom: unabhängig von
Regierung und Gesellschaft und auf dem Vertrauen des Bruders zum
Bruder aufgebaut. Gewissenhaft besorgen sie von sich aus die
Finanzierung der Förstereien, auf denen ihre Jugend dem Staat in drei
Jahren Kulturarbeit den bürgerlichen Tribut entrichtet. Ihr gesamtes
Leben hat in sich Ordnung, Haltung und Richtung. Aber eben in
dieser Regelung ihres totalen Lebens, das einen markanten einheitlichen

Zug verrät, ist dem Einzelnen unbeschränkte Freiheit gelassen;
dieser Individualismus schuf erst diese Demokratie.

Hier setzt die antimennonitische Haltung des roten Staates ein :

er will grundsätzlich Uniformierung, die Auflösung des Einzelnen

in der Masse. Er will nicht Organismus, sondern Organisation,
Mechanismus. Er verkündet die Herrschaft der Materie und
bekämpft alle Mystik, auch dann, wenn ihre Bekenner seinen
praktischwirtschaftlichen Normen in jeder Hinsicht genügen. Er verlangt die
innere religiöse Gelöstheit und die Anbetung des Chaos. Eben die
tiefe religiöse Begründung des mennonitischen Volkes erklärt die
Bedeutung des heutigen antitheistischen Kampfes im Osten. Das
Mennonitentum fühlt sich in seinem Wurzelgebiet angegriffen.
Gewiss: ihm bedeutet das neue Sozialisierungsprogramm Stalins, das
Russland in einem Zeitraum von fünf Jahren völlig kollektivieren
soll, eine Lähmung seiner praktischen Energien; es fühlt sich hier
im Wesen seiner sicheren Wirtschaftsführung und Kolonisationsarbeit

beengt — aber der Geist einer bewussten und gewollten Anti-
religiosität, der geforderte Vorzug der Materie vor dem Geist, der
Krieg gegen alles Irrationale schlechthin, das dem Mennonitentum

145



aie Wurzel seines Wesens und Lebens bedeutet — das ist die eigentliche

Ursache des Aufbruchs aus Russland.
Wieder wie vor 150 Jahren — freilich unter anderen

Voraussetzungen und mit anderen Erfahrungen — stehen sie mit Weib und
Kind auf dem Weg in die Welt, wo sie seit der Mennonitenauswan-
derung nach Amerika (Kanada, U. S. A., Mexiko und — neuerdings
— Paraguay) in grossen Unterbrechungen ihre Stationen zählen. Der
Bolschewismus hat ihnen den wahrlich nicht geringen, ehrlich
erarbeiteten Reichtum genommen, aber er hat ihnen auch den
unbezahlbaren Dienst tiefster Selbstbesinnung geleistet. Gern brechen sie
die Brücke zu ihrer reichen, schönen und ruhigen russischen
Vergangenheit ab, sie suchen weiter — wie ja schon immer — den Weg
in die vergeblich gesuchte Freiheit — zu Gott, auf den vielleicht ein
dünner Schatten ihres zum Götzen gewordenen Wohllebens gefallen
war. In ihren Reihen wird mehr als einst das typische Lied mennonitischen

Glaubens gesungen werden:

„Es ist hier nichts auf dieser Welt,
Was ganz mein Sehnen stillt..."

Vor dem nichtbegreifenden Repräsentanten des Bolschewismus
in Moskau stehen diese schlichten Männer und fordern wie in einer
alten Analogie : „Lass mein Volk ziehen !..."

Und Pharao trotzt — wie einst. Aber er wird auf die Dauer
diesem Volk nicht wehren dürfen; denn es lebt aus anderen Kräften
— wie jene Scharen der einst aus Aegypten Fliehenden — ins bessere
Land J. H a rder.

2. Mittelalterliche Verfolgung eines pazifistischen
Priesters in Oesterreich.

Professor Dr. Johannes Ude ist nicht nur in ganz Oesterreich, sondern
auch weit über seine Grenzen hinaus als aufrechter, unerschrockener Kämpfer
für Sittlichkeit, Abstinenz und Frieden bekannt und geehrt. Er hat in
seinem Wohnort Graz einen Volksverein für Sittlichkeit gegründet, er war
die Seele eines grossangelegten Feldzuges für ein teilweises Alkoholverbot,
und in letzter Zeit hat er sich mit voller Kraft für die Kriegsdienstverweigerung

eingesetzt und eine katholische Gruppe des Bundes der Kriegsdienstgegner
gegründet.
Diesem tapferen Priester, der überdies jeder Sache, der er sich widmet,

durch seine hervorragende Wirkung als Redner ungemein nützlich ist, ist
nun durch seine vorgesetzte kirchliche Behörde, den Fürsterzbischof von Seckau,
das Predigen in ganz Oesterreich, sowie das Auftreten in öffentlichen
Versammlungen verboten worden, und er muss jedes Manuskript vor der Drucklegung

dem Bischof vorlegen. Das Dekret, das „auf Verlangen der hoch-
würdigen Diözesan-Bischöte Oesterreichs" erlassen wurde, gibt als Grund
an, dass Ude „trotz wiederholter Mahnung zur Mässigung seiner Tätigkeit
in Wort und Schrift verschiedentlich Anlass zu ernsten Beschwerden gegeben
habe".

Prof. Ude hat vor einiger Zeit dagegen protestiert, dass bei Prozessionen

146



s-^'Tw^; -V '^ ^

(Fronleichnamsfest) Militär mitmarschiert. Er hat ein Schreiben an den
päpstlichen Nuntius, in welchem dagegen Protest erhoben wird, dass die
Geistlichen sich dazu hergeben, die Wimpel der Heimwehren einzuweihen,
mitunterzeichnet.

Diese Dinge dürften der Kirche sicherlich unbequem gewesen sein, aber
der zuletzt ausschlaggebende Grund der Verfolgung war eine rein kirchliche
Frage und hat sich auf Udes Protest gegen den unwürdigen Empfang der
Kommunion bezogen.

Ude hatte diesbezüglich im Oktober letzten Jahres eine Audienz bei
seinem Ordinarius, dem Fürstbischof Pawlikowski. Durch Indiskretion kam
fast der ganze Inhalt des von Ude selbst verfassten, den Hergang wahrheitsgetreu

schildernden Protokolls dieser Audienz in die Zeitungen. „Christliche"
Blätter haben dann Ableugnungen und Umdeutungen gebracht, die absichtliche

Fälschungen darstellen.
Tatsache ist, dass Ude dabei in aller Ruhe und Objektivität seine Ansicht

zur umstrittenen Frage vertrat, während der Kirchenfürst in leidenschaftliche
Erregung geriet, besonders als Ude ihm auf seine Drohung der Suspendierung

antwortete, Pawlikowski könne ihn suspendieren, er werde sich fügen,
aber gegen sein Gewissen handeln könne er nicht.

Nachdem ihm das Abschreiben des unterzeichneten Protokolls brüsk
verweigert wurde, wurde er unter beleidigenden Worten hinausgeworfen.
Ude erwiderte kein Wort. Nur als der Fürstbischof ihm bei der offenen Tür
zum Wartezimmer, wo etwa 6—8 Personen auf die Audienz harrten, noch
einmal in voller Erregung zuschrie, das sei eine Frechheit von ihm, die er
sich nicht bieten lasse (nämlich dass er sich dem Bischof nicht beuge), da
sagte Ude, er lasse sich eine solche Beleidigung vor fremden Personen nicht
gefallen. Da wurde der Fürstbischof auf einmal ruhig, führte Ude in ein
Nebenzimmer und ersuchte ihn nun mit vernünftigen Worten, seine „Ueber-
treibungen und Dummheiten" bleiben zu lassen. Ode hörte alles schweigend
an, verneigte sich und verliess das Zimmer.

Er gab seine sachliche Stellungnahme später dem Fürstbischof schriftlich

bekannt. Man hat es im Seckauer Ordinariat nicht der Mühe wert
gefunden, ihm auf die wiederholten Anfragen auch nur einen einzigen
konkreten Fall anzuführen, auf Grund diesen er so schwer gemassregeit wurde.
Er wurde mit allgemeinen Pauschalverdächtigungen verurteilt.

Ende Januar nun hat der Fürstbischof unter Androhung von Strafen
auch den Studenten der Theologie verboten, Udes Vorlesungen an der
Universität zu besuchen.

Es liegt Ude, dem überzeugten katholischen Priester, völlig fern, von
der Lehre der katholischen Kirche irgendwie abzuweichen. (Er sieht keinen
Grund, die katholische Kirche zu verlassen, selbst dann nicht, wenn man
ihn ungerecht behandelt.)

Als Professor für Ethik, aber auch schon als einfacher Staatsbürger, fühlt
er sich im Gewissen verpflichtet, am Volkswohl nach Massgabe seiner
Erkenntnis und seiner Mittel mitzuarbeiten und daher die verschiedeneu sozialen

Schäden ursächlich, nicht bloss symptomatisch zu bekämpfen.
So hat er im Verlauf der letzten fünfundzwanzig Jahre in immer steigendem
Masse in Wort und Schrift den Alkoholismus, den Nikotinismus, die

staatliche Reglementierung der Prostitution und die Unsittlichkeit überhaupt,
den Kapitalismus, das Duell, den Militarismus, den Krieg, die Banknoteninflation,

den politischen Katholizismus („ein Missbrauch der Religion zu
politischen Zwecken") die Vivisektion usw. rückhaltlos und scharf bekämpft.
Durch diesen Kampf gegen die inneren Feinde des Volkes, den er im Namen
des Christentums zu führen als seine Pflicht erachtet, ferner durch sein
Auftreten gegen jedwede Korruption und Ungerechtigkeit, durch das
Bekenntnis zur Kriegsdienstverweigerung und durch die Ablehnung der Wehr-

147



pflicht, sowie durch seine Bemühung für eine einfache, vernünftige,
vegetarische Lebensweise, wie auch ganz besonders durch die laute Forderung
nach religiöser Aufrichtigkeit bei Toleranz gegenüber der ehrlichen
Ueberzeugung Andersdenkender, ist er ganz logisch mit verschiedenen Behörden
und politischen Parteien und verantwortlichen Männern in Staat und Kirche
in Konflikt gekommen. Namentlich ist er schon im Jänner 1927 bei Anlass
der österreichischen Parlamentswahlen mit der christlichsozialen Partei und
insbesondere mit S e i p e 1 und mit dem Klerus von Oesterreich, insoweit er
den „politischen Katholizismus" fördert, in schweren Konflikt geraten. Er
hatte schon damals ein Redeverbot bekommen.

Nur auf dem moralisch verkommenen, politisch vielfach korrupten
Hintergrund wird seine schwere Massregelung ohne weiteres verständlich und
begreiflich. Seine Rede über die „unwürdige Kommunion" bot seinem Bischof
nur den willkommenen nächsten Anlass zum Vorgehen gegen ihn.

Möge das gebotene Schweigen eine noch mächtigere Wirkung hervorrufen

als jene von wahrhaftigem Empfinden und edlem Wollen durchglühten
Worte, die Ude oft in pazifistischen und anderen Tagungen und Versammlungen

gesprochen hat! Premysl Pitter.

I O | Rundschau j 0 [

Monatsschau.
1. Religion und Politik.

Im Vordergrund der Aufmerksamkeit der Welt stehen mit Recht die
Vorgänge in R u s s 1 a n d. Eine Welle erdbebenartiger Erschütterung geht
davon aus über die ganze Erde hin. Vor allem ist es die russische
Christenverfolgung (wir wollen die Sache so nennen, obschon die Juden
mit betroffen sind), welche die Gemüter bewegt. Sie ist sogar im englischen
Parlament zur Sprache gekommen. Es will mir vorkommen, als ob die Flut
der Proteste eher etwas zurückgehe. Gedanken, wie die in dem Aufsatz
„Russland" im letzten Hefte ausgesprochenen, scheinen doch viele zu
bewegen. Das wäre auch in der Tat das Beste, wenn das, was in Russland
geschieht, von uns als Gericht über uns selbst empfunden würde und uns
zur Einkehr und Umkehr diente. Denn die Gottlosigkeit ist bei uns ganz
sicher nicht geringer als in Russland, und der wirkliche Christus hat hier
nicht weniger als dort nicht, „wo er sein Haupt hinlege".

Es hat sich natürlich auch eine Diskussion darüber erhoben, wie weit
die russische Religionsverfolgung Tatsache sei, ja sogar darüber, ob
sie es wirklich sei. Ueber das Zweite kann aber wohl im Ernste kein
Zweifel walten. Die Erklärung des Erzbischofs Sergius, welche die Verfolgung

zu leugnen scheint, trägt doch die Zeichen eines erzwungenen Fabrikates

zu deutlich an sich. Die Methoden geistiger Erpressung sind ja in
Russland durch lange Jahrhunderte zu einem solchen Raffinement ausgebildet
und die Fähigkeit, offenen Widerstand zu leisten, gerade in den Kreisen
der Hochgestellten so geschwächt worden, dass man sich über nichts mehr
wundern darf. Dagegen wird man sich Zweierlei sagen müssen: Einmal,
dass die in Betracht kommenden Zustände wohl über das Gebiet des
unermesslichen Reiches hin sehr wechseln, je nach der Gesinnung der obersten
Beamten und andern Umständen, sodann, dass gewiss in vielen Fällen
schwer auseinanderzuhalten sein wird, was religiöse und was politische
Verfolgung ist. Denn nichts ist natürlicher, als dass die Opposition gegen das
Verhalten der Bolschewiki in religiösen Dingen von selbst zur Opposition

148


	Zur Weltlage. 1., Das Mennonitentum in Russland : zur Deutschenflucht aus der Sowjetunion ; 2., Mittelalterliche Verfolgung eines pazifistischen Priesters in Oesterreich

