
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 3

Artikel: Theologie und Kirche. III., Die Kirche ; Teil IV

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lediglich vage, mit Ahnungen arbeitende Worte orakelt, kommt er bei der
Zusammenfassung — zu was? Ich verweise ihn auf seine eigenen Schluss-
Worte. Stehen sie denn mit seinen vorher gemachten Ausführungen im
Einklang? Sind diese Worte nicht viel entwertender, degradierender für Tolstoi,
als ich sie am Ende meines eigenen Aufsatzes oder gar in den an Tolstoi
gerichteten Verszeilen ausdrückte:

Der Not des Leibes fliehend, suchte er den Geist.
Allein, der Körper hatte sich titanisch lieb.
Im Leben strauchelte der Heilige zumeist.
Aus Heiligem, das uns von Werk zu Werken blieb,
Ward uns ein Weltgeist, der zu Sternen aufwärts weist.

Chariot Strasser.
Nachschrift der Redaktion.

Die beste Frucht dieser Diskussion war wohl eine neue eifrige Beschäftigung

mit Tolstois Werken selbst. Ich verweise zu diesem Zwecke
auch auf das Verzeichnis der Werke Tolstois, das Dr. Friedmann selbst
im Oktoberheft 1928 gegeben hat, und erinnere zugleich an seinen Aufsatz über
Tolstoi: „W as sollen wir tun" im Septemberheft desselben Jahres
und an sein kostbares Büchlein: Leo Tolstoi (Rütten u, Loening, Frankfurt).

L. R.

Theologie und Kirche.1)
hl

Die Kirche.
Und nun die Kirche!
Wie gesagt: Das ist, für mich wenigstens, das weitaus wichtigere,

tiefere, schwerere Problem. Wohl auch für Professor Brunner, denn
er stellt ja, wie die ganze „neue Theologie", die Theologie ganz und
gar in den Dienst der Kirche, macht ihren Sinn und ihr Recht ganz
von Sinn und Recht der Kirche abhängig.

Aber nun die Kirche selbst, wie steht es mit ihr?

1.

Auch hier muss zuerst der gemeinsame Boden aufgezeigt werden.
Ich möchte darum, was ich im allgemeinen erklärt habe, auch hier
im besonderen wiederholen : Mein Kampf gegen die Kirche ist stets
von der Voraussetzung getragen gewesen, dass es sich dabei um
etwas Grosses handle. Gerade das ist ja von Vielen nicht
verstanden worden. Sie bekämpfen die Kirche nicht, weil ihnen das
unnötig vorkommt. Sie ist ihnen, wenn nicht quantité négligeable,

x) Vgl. Nr. 2. Es seien gerade hier einige Druckfehler verbessert, die
leider im ersten Teil dieses Aufsatzes stehen geblieben sind. S. 57, Z. 16
von oben muss es heissen: „Wir Andern" (statt „wie"), S. 62, Z. 23 von
oben: „hier" statt „dort"), S. 62, Z. 10 von unten: „philologischhistorischen"

(statt „philosophisch-historischen"), S. 63, Z. 12 von oben
„ausserhalb des Erlebens" (statt „dem Erleben").

115



so doch unwichtig. Sie benutzen die Kirche, wenn es gerade sein
muss oder ihnen gerade passt, protegieren sie sogar etwa einmal
gegen die „Freidenker", aber im übrigen fragen sie ihr nichts nach.
Darum lässt auch der K a m p f gegen die Kirche sie kalt. Wozu denn
das? Mir aber war und ist die Kirche wichtig. Ich kann sie darum

nicht ohne Leidenschaft bekämpfen. Wie wichtig sie mir ist,
habe ich immer wieder mit dem Satze ausgedrückt: „Von allen
menschlichen Einrichtungen ist die Kirche weitaus die höchste; sie
ist viel höher als der Staat; es gibt nur Eins, das höher ist als sie,
und dieses allein ist auch ihr Gericht: das Reich Gottes selbst."
Man kann nicht gut höher von der Kirche denken. Mein Kampf
gegen sie ist nie mit leichtem Herzen geführt worden. Selbstverständlich

bewegt sich ein solcher Kampf nicht immer in den höchsten

Höhen oder den tiefsten Tiefen — was auf das Gleiche hinauskommt

— aber sein Sinn liegt bei mir auf diesen Höhen, in diesen
Tiefen. Jedenfalls hat er, wie auch der Kampf gegen die Theologie,
mit „Moralismus" nichts zu tun, es sei denn, man wolle den Glauben
an das kommende Reich Moralismus nennen und die Propheten und
das Evangelium seiner bezichtigen.

Schon dieses Ernstnehmen des Problems der Kirche, die höchste
Schätzung dessen, was sie meint, ist ein Stück gemeinsamen Bodens.
Dieser ist überhaupt viel breiter, als es zunächst scheinen möchte.
Wieder erkläre ich, dass das, was wir Andern als Kirche bekämpfen,
nicht das Gleiche ist, wie das, was Professor Brunner und seine
Freunde als solche verteidigen. Um sofort den wichtigsten Punkt
klarzustellen : wir Andern sind auch in dieser Beziehung keine
Individualisten, im üblen Sinne des Wortes, wie Professor Brunner es
vorauszusetzen scheint. Das würde ja auch schlecht zu unserem Sozialismus

passen. Die Mahnung : „Du sondere dich nicht stolz und kalt von
der Gemeine", wäre uns gegenüber ganz unnötig, denn nach nichts
sehnen wir uns so stark, wie nach der „Gemeine". Damit ist auch
schon das Wort ausgesprochen, auf das ich den stärksten Nachdruck

lege: wir rechnen uns, soweit unser eigenes Glauben und
Wollen in Betracht kommt, durchaus zu der Gemeinde Christi.

Um, keinen Preis möchten wir uns von ihr trennen. Ganz
ferne liegt uns der Gedanke, wir wollten und könnten unser Heil
ganz isoliert finden, ohne den Anschluss an Christus und damit
an seine ganze Sache und sein Volk. Wir glauben an die Verheissung,

die der Gemeinde gegeben ist, dass sie „binden" und „lösen"
könne und dass die Pforten der Hölle sie nicht überwältigen sollen.
(Matth. 16, 13 ff., dazu 18, 18 ff.) Wir erblicken in der Wiederbildung

einer wirklichen und lebendigen Gemeinde Christi das letzte
und höchste Mittel zur Rettung der Welt, die entscheidende menschliche

Vorbedingung für das Kommen des Reiches Gottes und das

eigentliche Organ für den Dienst an diesem. Nach nichts sehnen

116



wir uns so tief, wie nach dieser Gemeinde. In diesem Sinne habe
ich meinen Studenten zu einer Zeit, als dergleichen den Meisten noch
„spanisch" vorkam, gesagt, das anstössige Wort: „Extra ecclesiam
nulla salus'") sei, recht verstanden, durchaus wahr. Dass es nur im
Anschluss an die Gemeinschaft seiner Kinder Gemeinschaft mit dem
Vater gebe, ist ein stets neu betontes Fundament unserer Lehre.
Diese allgemeinere Wahrheit aber wird für uns zu der besonderen,
dass es Heil nicht für den selbstisch vereinzelten Menschen, sondern
nur für das Glied der Gemeinde gibt.

Den Ausdruck „Gemeinde" für Kirche, und zum Teil im
Gegensatz zu ihr, brauche ich für meine Person schon lange.
Professor Brunner erinnert sich vielleicht, wie ich das in einer
Aussprache mit ihm vor längerer Zeit nachdrücklich getan. Es ist darum

ein eigenartiges und bedeutsames Zusammentreffen, wie Julia
Inger Hansen, ganz auf ihrem eigenen Wege dazu gekommen,
ihn auf ähnliche Weise verwendet. Auch auf Martin Buber
wäre in diesem Zusammenhang zu verweisen. Es ist nicht ganz
unmöglich, dass e r mich hierin ein wenig beeinflusst hat.

Damit ist der breite gemeinsame Boden bezeichnet, worauf wir
Andern nach meiner Auffassung mit den Menschen, als deren
Vertreter Professor Brunner spricht, stehen können. Die Sachlage wird
umso verheissungsvoller, als ja Professor Brunner, wie ich allerdings
mehr aus mündlichen Aeusserungen zu wissen glaube, genau das
unter „Kirche" versteht, was ich (ich will jetzt einmal nur in meinem
Namen sprechen) unter „Gemeinde". So scheint denn unser Gegensatz

auf einen von Worten hinaus zu laufen, dem keiner in der
Sache entspreche.

Das ist aber von vornherein unwahrscheinlich. Der Gebrauch
verschiedener Worte, besonders wenn er mit Bewusstsein und
Entschiedenheit geschieht, lässt immer auch auf einen gewissen Unterschied

in der Sache schliessen. In der Tat verhält es sich denn auch
so, dass gerade die Weite und, wie ich hinzufügen muss,
Unbestimmtheit des von Professor Brunner verwendeten Kirchenbegriffs
uns zunächst auch wieder trennt. Denn er schreibt Vieles der
„Kirche" zu, was wir nur der „Gemeinde" zuschreiben können. Das
ist aber der entscheidende Punkt: „Kirche" ist nicht „Gemeinde",
„Gemeinde" ist etwas Umfassenderes und Grösseres, aber auch etwas
Anderes als „Kirche".

2.

Und was ist denn Kirche? Was ist sie in unserer
Auffassung?

Es ist selbstverständlich eine Frage von äusserster Tragweite und
Schwierigkeit. Ich will mich, indem ich sie, in der verhältnismässigen

') „Ausser der Kirche kein Heil."

117



Kürze, die im Rahmen dieses Aufsatzes geboten ist, zu beantworten
versuche, in die Spuren des Mannes begeben, der für mich in dieser
Sache auch besonders wichtig gewesen ist. Ungefähr zu der gleichen
Zeit als Kierkegaard und nicht lange bevor Blumhardt, beide als
Propheten, den Kampf gegen die Kirche aufnahmen, hat auf seine
Weise auch ein Theologe das getan, Richard Rothe, Professor
in Bonn und Heidelberg, früher — was wichtig ist —
Gesandtschaftsprediger in Rom, einer der wenigen Theologen des neunzehnten

Jahrhunderts, die ich noch für lebendig halte, und zwar weniger
in bezug auf sein ganzes theologisch-philosophisches System, als
in bezug auf die Art, wie er die Entwicklung der Sache Christi in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft beurteilte. Er hat darin,
meine ich, einen Seherblick bewiesen, wie ihn unter den Berufs-
Theologen vielleicht keiner besass — immerhin auch ein Zeichen,
dass prophetisches Wesen auch auf dem theologischen Katheder
möglich ist. Es ist sehr zum Schaden des Protestantismus geschehen,
dass man diesen Mann so wenig verstanden und so bald vergessen
hat. Die von ihm vertretene Wahrheit hätte dem Protestantismus den
Weg in die Zukunft weisen können. Wenn nicht die gleiche Wahrheit

durch Blumhardt, in anderer, allerdings gewaltigerer, auch
tieferer Form verkündigt worden wäre, stünde es heute ganz übel
um ihn.1)

Die Wahrheit, um derentwillen Richard Rothe leben wird, ist
die : Das Christentum muss aus seiner religiös-kirchlichen
Form, die es so lange an sich getragen hat, die ihm aber durchaus
unangemessen ist, in die seinem Wesen allein entsprechende
sittlich-weltliche Form übergehen. Das ist nach Rothe der Sinn
der ganzen Entwicklung besonders der neueren Zeit : die Kirche
zerfällt, aber was das Christentum gewollt hat, tritt in der Welt
siegreich hervor. Das, was die Kirche meistens gar nicht als ihre
eigene veränderte Gestalt, als ihr Kind, anerkennt, die moderne Kultur

in ihrem Besten: die Heiligung der Persönlichkeit, der Kampf
gegen Unrecht und Laster, die tiefere Humanität, die demokratische
und soziale Bewegung, das ist alles „unbewusstes Christentum",
das ist ein Auftreten der Sache Christi in neuer Gestalt, und zwar

1) Ich will nicht unterlassen, die Schriften Rothes anzuführen, die für
dieses Thema vor allem in Betracht kommen. Man findet seine Gedanken
über die Kirche in erster Linie in seinem Buche „Die Anfänge der
christlichen Kirche", dann da und dort in seinem grossen Hauptwerke,

das den Titel: „Theologische Ethik" trägt und das überhaupt
viel Lebendiges und Herrliches enthält. Für Leser, die nicht bis zu diesen
Quellen steigen können, nenne ich die Auswahl aus Rothes Werken, die
unter dem Titel: „Stille Stunden" erschienen ist und die m. E. trotz dem
vielen tauben Gestein der Theologie, das der Herausgeber leider mitgenommen

hat, doch eines der edelsten und unvergänglichsten Erbauungsbücher
der Christenheit ist. Leider sind Rothes Schriften, soviel ich weiss, nur
noch in den Bibliotheken zu bekommen.

118



'¦i!

eben in der Gestalt, die dem Wesen Christi entspricht. Rothe hat
dafür auch die Formel geprägt, die Kirche müsse sich in den
Staat auflösen. Darin werden wir Andern ihm gewiss nicht
folgen. Aber wir dürfen nicht vergessen, dass „Staat" für Rothe etwas
ganz anderes bedeutet als für uns. (Wieder ein Beispiel dafür, wie
man mit verschiedenen Worten das Gleiche oder fast das Gleiche
meinen kann Er versteht unter Staat diesi ttlicheOrgani-
sation der Gesellschaft, die sich in weltlicher Form
vollzieht. In diese hinein soll der ganze Gehalt der Christuswahrheit.

Und zwar nicht etwa in verwässertem und verblasstem Sinn.
Rothe ist weder Rationalist noch Moralist; er ist ein, wie man sagt,
positiv gläubiger Mann und dazu ein Mystiker. Wir übersetzen ihn
gewiss nicht falsch, wenn wir sagen : was er mit der Auflösung der
Kirche in den Staat meint, ist im letzten Grunde das Gleiche, wie
das, was wir meinen, wenn wir von der Auflösung der Kirche ins
Reich Gottes reden. Dass Rothe in philosophisch-theologischer
Beziehung vielfach anders denkt als wir — mehr im Stil der deutschen
idealistischen Philosophie — und zu „Welt" und „Kultur"
optimistischer steht, hat in diesem Zusammenhang nichts zu bedeuten.

Was ist uns also — mit Rothe — die Kirche? Sie ist d ie O r-
ganisation der Religion als solcher, das heisst : der
Religion als eines vom übrigen Leben abgetrennten Gebietes. Sie
pflegt die Religion. Sie organisiert sie zu einem System von Lehren,
Einrichtungen und Sitten. Dieses Ganze bekommt eine grosse
Heiligkeit. Es ist Gottes Heiligtum. Daneben aber steht die andere
Welt, die profane, die weltliche Welt, der Staat, die Schule, die
Kultur. Diese Welt mag ruhig neben der Kirche bestehen oder
aber sie soll von ihr erobert werden. Es entsteht eine
gewisse Einheit oder ein gewisser Gegensatz der beiden Welten.
Jedenfalls steht die Kirche da als die organisierte Religion an
sich. Sie organisiert sich zu einer Welt von Symbolen. Da
ist der Tempel, das umfassende Symbol dieser ganzen, von
der profanen Welt getrennten heiligen Welt; da ist der Altar, das
Symbol der Beziehung zwischen Gott und Mensch, die im Opfer
ihr Zentrum hat; da ist der Priester als Symbol des Mittlertums
zwischen Himmel und Erde, das dem Menschen gegeben ist; da ist
der Kultus als Symbol des Gottesdienstes, den alles Tun des
Menschen darstellen soll; da sind heilige Zeiten, als Symbol dafür, dass
alle Zeit Gott heilig sein soll und so fort. Und da ist jenseits dieser
heiligen dann eben jene andere Welt: ist der Staat, ist der Laie, ist
der Alltag. Dass die katholische Kirche die vollkommenste,
die typische Verkörperung des Kirchenprinzips ist, folgt aus dieser
Auffassung seines Wesens von selbst.

Ganz etwas Anderes meint aber der Protestantismus.
Was er will, ist nicht die Kirche, sondern die Gemeinde. Das haben

119



die Reformatoren unzweideutig gesagt. Ich erinnere an bekannte
Dinge. Luther erklärt, Kirche sei ein „undeutsches" und „undeutliches"

Wort; was er meine, sei eine „heilige Christenheit". Zwingli
redet von einem „Volk", einem „Haufen", einem „heiligen Haufen".
Calvin hat gerade dem Gemeindeprinzip die straffste Ausprägung
verliehen.1)

Was ist denn die Gemeinde im Gegensatz zur Kirche? Sie
ist nicht die Organisation der Religion zu einer besondern Welt
neben der Welt, sondern die Vereinigung der Jünger
Christi in der Welt, zum Dienst an der Welt. Sie
will durchaus nichts für sich selbst sein. Sie ist durchaus der Welt
zugewendet, und zwar dies gerade, weil sie Gott zugewendet ist
und nicht sich selbst. Die Welt ist der Ort, wo man Gott dient,
die Erde sein Tempel und der Alltag die Form, worin man seinen
Willen erfüllt. Man kennt die drastischen Worte, womit die
Reformatoren, besonders Luther, diese Umkehrung, die wahrhaftig eine
ungeheure Revolution bedeutet, ausdrücken: von der Magd, die mit
der Besorgung der Kinder, mit Putzen und Fegen Gott besser dient,
als die betende Nonne, und dem Knecht, der, wenn er Säcke zur
Mühle führt, Gottes Willen besser erfüllt als der psalmensingende
Mönch. An dieser Stelle steht ja auch wieder das allgemeine
Priestertum aller Christen. Zur Aufhebung der Kirche gesellt sich die
Aufhebung der Theologie. Denn wenn der Laie unabhängig vom
Priester Gott soll dienen können, so muss er ihn auch unabhängig
von ihm erkennen können. Darum wird ihm die in die Laiensprache
übersetzte Bibel in die Hand gegeben und ihm zugetraut und
zugemutet, sie unter der Anleitung und Erleuchtung durch den heiligen
Geist, also Gottes selbst, mit den eigenen Augen zu lesen und mit dem
eigenen Verstand und Gewissen zu verstehen. Nicht die Erneuerung
der Kirche wollen die Reformatoren, sondern die Erneuerung der
Christenheit. Gott soll wirklich Herr werden, nicht Menschengebilde,

und ihm allein soll die Gemeinde dienen. Das bedeutet: die
Kirche ist nichts, das Reich Gottes ist alles. Nicht um heilige Symbole

handelt es sich mehr, sondern um göttliche Wirklichkeit.

Es ist damit aber nur der Rückweg zur B i b e 1, zu dem, „was im
Anfang war", gefunden. Wieder fragen wir: was will denn die
ganze Bibel? Doch gewiss nicht die Kirche, sondern das Reich
Gottes. Aber da antwortet man uns: „Das ist selbstverständlich, aber
die Kirche soll eben Organ und Trägerin des Reiches Gottes sein.
Darum hat schon Jesus, oder haben doch seine Apostel die Kirche
gegründet."

x) Ich verweise in bezug auf Zwingli besonders auf seine „Schlussreden"

und in bezug auf Luther besonders auf seine Schrift: „Deutsche
Messe und Ordnung des Gottesdienstes".

120



Das leugne ich entschieden. Was Jesus gegründet
hat, ist der „neue Bund", ist das neue Volk Gottes, aber nicht die
Kirche, und die Apostel sind bloss auf seinem Wege
weitergegangen. Was er und sie vor sich sehen, ist der kommende Aeon,
ist Gottes Welt, aber nicht eine Organisation der Religion. Das Wort,
das uns im griechischen Text des Neuen Testamentes für Gemeinde
überliefert ist, ecclesia, ist freilich das gleiche, wie es dann im
Lateinischen für „Kirche" gebraucht wurde. Es bedeutet aber zunächst
einfach „Auslese", bedeutet abgeleiteterweise auch „Versammlung".
Das Wort sagt also zu diesem Streite: Kirche oder Gemeinde?
nichts, wenn es aber etwas sagt, dann eher zu unsern Gunsten.
Denn der Nachdruck wird darin offenbar auf das Gemeinsame gelegt,
nicht auf etwas, was zur Not auch ohne dieses bestehen mag : man
denke an die Messe, die der Priester auch allein feiern kann. Aber
wenn man den Sinn der ganzen Bibel sprechen lässt, wird die
Sache vollends sehr klar, ja, wie mir scheint, ganz eindeutig. Denn
wenn das Grundwort der Bibel das Reich Gottes, die Gottesherrschaft

ist, so ist ebenso klar, dass diese sich nicht in einer besondern
religiösen Form, sondern mitten in der Welt verwirklicht. Dort,
im politischen, im sozialen, im sittlichen Leben, im Alltag, soll Gottes
Wille geschehen und ihm gedient, dort seine Herrschaft aufgerichtet
werden.1) Man lese die Propheten, lese die Evangelien, lese die
apostolischen Briefe, lese die Offenbarung Johannes, nirgends wird man
etwas anderes finden. Es gilt auch hier die Losung: „Das Wort
ward Fleisch." Gott will mit seinem Reiche in die Welt. Auf
einmal sieht man von Kirche (in dem vorhin genauer bestimmten

Sinn) keine Spur mehr, sondern bloss die in der Welt kämpfende,

auf den Herrn, und das heisst: auf das Reich harrende
Gemeinde. Und darum heisst es nicht umsonst zum Beginn der Bibel :

„Am Anfang schuf Gott, Himmel und Erde" und am Schlüsse, in
der Offenbarung Johannes: „Und einen Tempel sah ich daselbst
nicht, denn der Herr, der allherrschende Gott, ist ihr Tempel und
das Lamm." (Offenbg. Joh. 21, 22.) Es geht von der Schöpfung
zur erneuerten Schöpfung, die eben das Reich Gottes ist, nicht
von der Welt zur Religion, oder von der Natur in den Tempel.
Ja, man muss noch mehr sagen : Wie der Prophet und dann Der,
welcher mehr ist als auch der Prophet, keinen schlimmeren Gegner
hat als den religiösen Berufsmann, den Priester und Theologen, so

x) Ich finde hintenher ein Wort von Martin Buber, das genau die
gleiche Richtung bezeichnet: „Religion meint, je realer sie ist, umso mehr
ihre eigene Ueberwindung; sie will aufhören, die Spezialität „Religion" zu
sein, und will das Leben werden, es ist ihr letztlich nicht um die spezifischen

religiösen Akte, sondern um die Erlösung von allem Spezifischen zu
tun, historisch und biographisch strebt sie zum reinen Alltag hin. Religion
ist in der religiösen Anschauung das Exil des Menschen; seine Heimat ist
das ursprüngliche Leben „im Angesicht Gottes".

121



das Reich Gottes kein schwereres Hindernis als den Tempel,
d.h. den Anspruch der organisierten Religion, die sich gegen den
lebendigen Gott behauptet.

Das ist ein unverkennbar deutliches und grosses Grundthema der
Bibel. Wie diese — ausser im Kampf dagegen — keine Religion
und Theologie kennt, so keine Kirche. Was Moses im Namen
Gottes begründet, ist keine Religion und keine Kirche, wie auch keine
Theologie, sondern ein heiligesVolk, das Gottes Gesetz und
Willen gehorcht. Gegen Religion, Tempel, Kultus für Gott und
seine Sache ringen die Propheten, Man kennt die. entscheidenden

Worte : „Ich hasse und verachte eure Feste und mag nicht riechen
eure Versammlungen. Wenn ihr mir Brandopfer und Gaben
darbringt, so nehme ichs nicht gnädig auf, und wenn ihr mir ein
Heilsopfer von euren Mastkälbern herrichtet, so sehe ich nicht hin.
Hinweg von mir mit dem Geplärr deiner Lieder, das Rauschen deiner
Harfen mag ich nicht hören. Möge vielmehr Recht sprudeln wie
Wasser und Gerechtigkeit wie ein nimmer versiegender Bach."
(Arnos 5, 21 ff.) „Womit soll ich vor den Herrn treten, mich beugen
vor dem Gott in der Höhe? Soll ich etwa mit Brandopfern vor ihn
treten, mit einjährigen Kälbern Gefallen dem Herrn etwa Tausende
von Böcken, unzählige Bäche Oels? Soll ich ihm etwa meinen
Erstgeborenen als Sühne für mich geben, meine Leibesfrucht als
Busse für mein Leben? Er hat dir gesagt, o Mensch, was recht
ist, und was dein Gott von dir fordert: recht tun, Liebe üben und
demütig wandeln vor deinem Gott." (Micha 6, 6 ff.) „Tritt in das
Tor des Tempels; verkündige daselbst folgenden Spruch und sage:
hört das Wort des Herrn, ihr Judäer alle, die ihr in diese Tore
eintretet, um den Herrn anzubeten. So spricht der Herr der
Heerscharen, der Gott Israels: Befleisset euch eines guten Wandels und
guter Werke, so will ich euch an dieser Stätte wohnen lassen.
Setzet euer Vertrauen ja nicht auf die trügerischen Reden, wenn sie
sagen: Das ist des Herrn Tempel, das ist des Herrn Tempel, das ist
des Herrn Tempel... Wenn ihr ernstlich das Recht zur Geltung
bringt bei dem Streite des Einen mit dem Andern, Fremdlinge, Witwen

und Waisen nicht bedrückt, noch unschuldiges Blut vergiesst
an dieser Stätte und nicht fremden Göttern nachwandelt, euch zum
Unheil, dann will ich euch wohnen lassen in dem Lande, das
ich euern Vätern verliehen habe [Aber] wie? Ihr stehlt, mordet,
brecht die Ehe, schwöret falsch, räuchert dem Baal und laufet fremden

Göttern nach... und dann kommt ihr und tretet vor mich in
diesem Hause, das nach meinem Namen genannt ist, und sprecht:
„Wir sind geborgen"? — um alle jene Greuel aufs neue zu
verüben? Ist denn in euern Augen dieses Haus, das nach meinem
Namen genannt ist, eine Räuberhöhle geworden? Auch ich sehe es

so an, ist der Spruch des Herrn." (Jeremias 7, 1 ff.)

122



flgMfflF3&^-^>*^wy&l-^ ¦¦

Die Zerstörung des Tempels um Gottes willen ist der Propheten
letztes Wort. Und so auch Jesu Christi. „Und als er zum
Tempel hinausging, sagte einer seiner Jünger zu ihm: ,Meister,
siehe, welche Steine und welche Bauten!' Und Jesus spricht zu
ihm: ,Du schaust auf diese mächtigen Bauten? Kein Stein wird
auf dem andern bleiben, bis alles zerstört ist.'" (Markus 13, 1 ff.)
Es wäre geistlos, dies Wort als eine einfache historische Aussage
über kommende Ereignisse zu verstehen : es ist sicher grundsätzlich
gemeint. Im ganzen Evangelium sucht ihr vergebens nach Tempel
und Kultus, Gottes Tempel ist die Welt und sein Kultus der Dienst
am Bruder im Alltag. Sogar das Opfer soll auf dem Altar bleiben,
wenn dir einfällt, dass dein Bruder etwas gegen dich hat, und wer
ein Stück Geld, mit dem er seine Eltern unterstützen sollte, dafür
dem Tempel gibt, setzt Menschenmache an Stelle des Willens Gottes.

(Matth. 5, 23—24 und Mark. 7, 11 ff.)
Das sind die vollkommen unzweideutigen Marksteine für den

Weg des lebendigen Gottes in der Bibel. Gott will nicht eine heilige
Institution, sondern ein lebendiges Volk, das Träger seines Willens
ist, und dieser Wille soll mitten im Weltwesen geschehen.

Der Träger dieses Willens des lebendigen Gottes sollte Israel
sein. Als das alte israelitische Volkstum, vor dieser ihm zugewiesenen
Aufgabe versagend, zerbrach, ging sie auf die jüdische
Gemeinde über. Das Judentum i s t eine Gemeinde. Und als das
Judentum vor der neuen Gestalt des Willens Gottes versagte, trat
an seine Stelle die Gemeinde Christi; sie wurde das neue
Israel, das neue Goitesvolk. Es wartet, nicht auf einen neuen Tempel,
sondern auf den neuen Himmel und die neue Erde, worinnen
Gerechtigkeit wohnt. (2. Petri 3, 13.)

Das ist, in grossen Zügen angedeutet, der Gegensatz zwischen
Kirche und Gemeinde, der durch die ganze biblische und christliche

Geschichte geht. Er ist ein Teil des noch umfassenderen Gegensatzes

von Religion und Reich Gottes. Man könnte ähnlich

wie es Julia Inger Hansen in ihrem Aufsatz „Das Christentum
des Neuen Testamentes und wir" tut,1) versuchen, diesem Gegensatz
durch die ganze christliche Geschichte nachzugehen. Dann würde man
zeigen, wie und warum sich eine Kirche bildete, zuerst eine katholische,

dann, gegen den eigentlichen Sinn der Reformation, eine
protestantische. Man würde zeigen, wie unter der Kirche, gegen sie und
über ihr immer wieder die Gemeinde sich geltend macht. Die Kirche
ist überall da, wo jene Organisation der Religion da ist, die zum
Selbstzweck wird, die Religion an sich und für sich ist und sich in
diesem Sinne geltend macht; Gemeinde überall da, wo die Sache
Gottes, deren Ausdruck Christus ist, vordrängt, die Menschen in

x) Vgl. das Juli-Augustheft 1929.

123



ihren Dienst nimmt und sie sichtbar oder unsichtbar darin und dazu
verbindet. Man könnte zuletzt auch (wie Julia Inger Hansen,
vielleicht unter etwas andern Gesichtspunkten) zeigen, wie die Entwicklung,

nachdem sie sich bis zu einem bestimmten Punkte im Sinne
der Ausbildung der Kirche vorwärts bewegt, sich nun durch den
Zerfall der Kirche im Sinne der Gemeinde rückwärts bewegt, zum
Neuen Testament zurück, und dies selbstverständlich nicht im Sinne
einer formalen Wiederholung, sondern im Sinne der Erfüllung, wobei

im Neuen Testament der Kern des Alten mitenthalten wäre. Es
tauchten dann wieder, in vertiefter, verstärkter Form, Rothes
Sehergedanken auf.1)

Ich muss mir hier diesen Versuch, den ich anderwärts unterno-
men,2) versagen und mich auf das Prinzipielle beschränken. Das
Verhältnis zwischen Kirche und Gemeinde gestaltet sich nach meiner
Auffassung so: Die Kirche ist dazu bestimmt, sich zerfallend immer
mehr in die Gemeinde aufzulösen, und zwar auf der Linie, die die
Reformation begonnen hat, die Gemeinde aber muss die Erfüllung
dessen werden, was die Kirche will, wenn sie sich selber recht
versteht. Die Gemeinde, nicht die Kirche (so wie ich nun beide zu
bestimmen versucht habe) entspricht dem Sinne der Bibel und dem
eigentlichen Wollen der Reformation — und zwar, um dies nun noch
hinzuzufügen, nicht bloss ihrer täuferischen Form, bei der das
ja unbestritten ist, sondern auch der durch Luther, Zwingli und
Calvin bezeichneten.

Wenn ich nun die Losung ausgegeben habe : „Los von der
Kirche!";') so bedeutet das zunächst einfach, dass ich mich mit
meiner Auffassung von dem Sinn und der gottgewollten Entwicklung

der Sache Christi auf d i e se Linie stelle. Ich könnte, mit einer
leichten Wendung des Gedankens, auch sagen: meine Auffassung
von dem Sinn und der gottgewollten Entwicklung der Gemeinde
Christi drängt mich auf diese Linie. Eine Verwerfung der Kirchen
(man beachte sehr die Mehrzahlform des Wortes) liegt darin noch
nicht. Auch Rothe hat diese Folgerung nicht gezogen, auch Blumhardt

nicht ohne weiteres. Vielmehr geht die Linie der „Gemeinde"
auch durch die Kirchen, wenn freilich auch über sie hinaus. Es gilt
bloss nicht mehr, wenn ich so sagen darf, das Kirchen-P r i n z i p,
sondern das Welt- Prinzip des Reiches Gottes, und am Ende die-

x) Es sei noch bemerkt, dass man diese Auffassung auch als eine neue
Gestaltung des reformatorischen Gedankens von der „ecclesia invisibilis",
der in und über der sichtbaren Kirche vorhandenen unsichtbaren, betrachten
könnte, will aber dieser Möglichkeit jetzt nicht nachgehen.

L') Ich verweise wieder auf mein Buch: „Weltreich, Religion
und Gottesherrschaf t".

") Vgl. wieder mein Buch: Weltreich, Religon und
Gottesherrschaf t".

124



¦** '™^'^7»t^>™^ .™ T^"? « ¦ _i'--':,'-- *--K.y -.-^v- ijp-T. v ¦¦ -, T^"™ ¦3^jt\fi' i

ses Weges steht freilich die Auflösung der „Kirche", aber nicht ohne
weiteres der „Kirchen", namentlich nicht der protestantischen, denen
ja Luther und Zwingli lieber nicht diesen Namen gegeben hätten.

3.

Nun wiederhole ich die Frage, ob Professor Brunner und seine
Gesinnungsgenossen (die in dieser Sache keineswegs auf den Kreis
der „neuen Theologie" beschränkt sind) sich in bezug auf die
Sache nicht auf den gleichen Boden stellen, sodass eigentlich nur
noch ein Unterschied in den Worten, nicht in der Sache, übrig
bliebe?

Leider ist das, wie ich schon angedeutet habe, nicht wahrscheinlich.

Der Unterschied der Sprechweise weist auf einen in der Denkweise

hin. Wo möchte dieser denn wohl liegen?
Ich möchte, um dies herauszufinden, zunächst auf Professor

Brunners Kirchenbegriff zurückkommen. Es hat sich nun
ein eigentümliches Verhältnis zwischen seiner und meiner Auffassung
herausgestellt. Für ihn umfasst der Begriff der „Kirche" auch den
der „Gemeinde", insofern er bereit ist, in dem, was ich „Gemeinde"
nenne, ebenfalls „Kirche" zu erblicken, während für mich umgekehrt
der Begriff der „Gemeinde" auch den der „Kirche" umfasst, insofern
ich bereit bin, auch in dem, was „Kirche" heisst, ein Element der
„Gemeinde" gelten zu lassen.1) Mir scheint aber, wie sein Begriff der
Theologie, so auch der Kirchenbegriff Professor Brunners allzuweit

zu sein. Was er „Kirche" nennt, ist, meine ich, nicht das,
was man darunter verstehen darf und auch nicht das, was man
darunter zu verstehen pflegt. Das hat aber eine üble Folge. Man
sollte meinen, dieser Kirchenbegriff Professor Brunners habe etwas
sehr Weitherziges, das als Vorteil erscheinen müsste, und so
ist wohl Professor Brunners eigene Absicht. Aber in Wirklichkeit
führt er nur zu leicht zum genauen Gegenteil. Weil man doch unter
„Kirche" üblicherweise etwas Engeres versteht, so bekommen
auch Professor Brunners (und seiner Schüler) Aussagen über die
„Kirche" leicht etwas Engeres, als jenem Begriff entspräche. Ja, ich
bin nicht sicher, ob dieser engere Sinn sich nicht auch gelegentlich
in seine eigene Meinung einschleicht. Denn wir werden doch Alle
leicht ein wenig dupes des mots. Ganz das Gleiche gilt ja auch von
seinem Begriff der „Theologie". Ich möchte darum, unter Berufung
auf die oben angeführten Worte Luthers, fragen, ob nicht eine andere
Terminologie der Sache, die ihm, wie uns, anliegt, einen weniger
missverständlichen Ausdruck verliehe?

Oder versteckt sich eben hinter diesem verschiedenen Gebrauch
der Worte doch ein verschiedener Sinn? Und worin — noch ein-

x) Genauer gesagt, ist Professor Brunner, wie oben bemerkt wurde,
bereit, „Gemeinde" und „Kirche" als das Gleiche gelten zu lassen.

125



mal — bestünde wohl diese Verschiedenheit? Etwa,-wie Professor
Brunner selbst vielleicht meint, darin, dass wir das subjektive
Moment, den menschlichen Glauben, das menschliche Tun und
Können stärker betonten, er aber das objektive Moment, die
uns geschenkte göttliche Gnade?

Das glaube ich nicht. Uns liegt die Objektivität genau so sehr
am Herzen, als ihm. Darum bin ich durchaus einverstanden, für das,
was wir meinen, nicht das Wort „Gemeinschaft", zu brauchen. Den
„Moralismus" vollends wollen wir durchaus auf der Seite lassen.
Ein Geständnis: wenn ich vor Jahren, besonders durch eine neue
Vertiefung in die Korintherbriefe, in meinem Verlangen nach der
„Gemeinde" verstärkt und in der Erkenntnis ihres Wesens gefördert
worden bin, so spielte dabei gerade die Vergebung der Sünden (und
die daraus folgende Erlösung) eine entscheidende Rolle. Also das
ist's nicht, was uns trennt.

Oder doch?
Fragen wir aber zuerst : Sollte es eine gewisse konservative

und gegen bestimmte Zeitströmungen frondierende Neigung bei
Professor Brunner sein, wenn er lieber „Kirche" sagt, als „Gemeinde",
und lieber „Theologie" als „Lehre"?

Ich glaube, dass es so sei. Und dahinter könnte sich allfällig
ein Unterschied verstecken, für den „Neigung" ein zu oberflächliches

Wort wäre. Welcher wohl?
Wir haben schon bei früheren Anlässen erwogen, ob es wohl

der zwischen den Reformatoren und den Täufern waltende
sei und diese Annahme abgelehnt. Auch wir Andern wollen an der
Reformation Zwingiis, Calvins, Luthers Anteil haben. Aber ein Körnlein

Wahrheit ist doch dabei: wir gehen vielleicht doch von einer
etwas verschiedenen Auffassung vom Reiche Gottes, besonders
vom Verhältnis zwischen Reich Gottes und Vergebung der
Sünde, aus. Professor Brunner scheint mir manchmal geneigt, das
Evangelium auf die Weise der Reformatoren einseitig als Botschaft
von der „Rechtfertigung aus dem Glauben allein" zu verstehen und
das Wort vom Reiche Gottes etwas in den Hintergrund zu schieben,
ich dagegen bin zwar gern zu dem Zugeständnis bereit, dass die
Botschaft von der Vergebung der Sünde als den Kern und das eigentliche

Wunder des Reiches Gottes, auch als die V o r a u s s e t z u n g
all seiner andern Verheissungen zu betrachten ist, aber ich muss,
mit Julia Inger Hansen zu reden, auch die E r 1 ö s u n g hinzufügen,
und es ist nur ein anderer Ausdruck dafür, wenn ich erkläre: ich
muss das Evangelium als die Botschaft vom gekommenen und
kommenden Reiche Gottes verstehen, und deren Inhalt ist weit
umfassender als das Wort von der „Rechtfertigung aus dem
Glauben allein". Sogar im Römerbrief ist er viel umfassender!

Wenn ich mit meiner Vermutung recht hätte, dann wäre auch

126



r*,"-"^^

Professor Brunners „konservative Neigung" erklärt. Denn es ist
eine geschichtliche Tatsache, und zwar eine, die man psychologisch
sehr wohl erklären kann, dass jene Verengerung des Evangeliums
immer konservativ macht. Man freut sich dann der erlangten Gnade,
verliert aber die Spannung auf die Erlösung der Welt hin. Es ist
damit der Sache gemäss ein gewisser Pessimismus der
Beurteilung des Menschenwesens verbunden, der wieder „konservativ"
macht. Ich habe in dem Aufsatz „Das Jahr 1529" davon ausführlich

geredet und darf darauf verweisen. Aber ich muss sofort hinzufügen,

dass diese Gefahr bei Professor Brunner selbst nur am Rande
auftaucht. Was mir seine Theologie bei weitem sympathischer macht,
als etwa die von Barth und Gogarten, ist gerade der Umstand, dass
er, tiefer von Blumhardt berührt, die Hoffnung auf das Reich
stärker festhält und dazu, Calvin getreu, die Gottesherrschaft
über alles Leben stärker betont, was schon ein Damm gegen
falschen Konservatismus bildet. Ich sage falschen, denn ein echter
Konservatismus gehört zum echten Radikalismus : man muss
immer um so viel zurück, als man vorwärts will. Es scheint mir
bloss, dass an diesem Punkte Professor Brunner noch eine
Entscheidung treffen müsse und es wäre Vielen eine Freude, wenn
sie im Sinne der Weite und des echten (mit echtem Konservatismus

verbundenen) Radikalismus fiele. Die Einigungslinie
müsste dabei weder die offizielle Reformation noch das Täufertum,
sondern — die Bibel sein, die ü b e r beiden steht.

Dogmatismus, Eklesiastizismus, Pessimismus, falscher
Konservatismus auf der einen, Verflachung, Moralismus, Optimismus,
falscher Radikalismus auf der andern Seite als Gefahr (diese zweite
Gefahr soll nämlich als Gefahr durchaus zugegeben werden
über beiden Linien das recht verstandene Evangelium von der
Gnade Gottes in seinem Reiche: sollte nicht diese obere
Linie — das Wort „obere" ohne Hochmut gemeint! — diejenige
sein, worauf wir uns miteinander bewegen könnten, sodass dann der
Streit um die „Worte" verhältnismässig leicht zu erledigen wäre?

4.
Führen wir von diesem Punkte aus die Aussprache weiter.
Wenn ich einen Augenblick annehmen dürfte, dass wir trotz der

Verschiedenheit der Worte und einer ihr entsprechenden Verschiedenheit

der Betonung des Evangeliums doch in der Auffassung dessen,

was die GemeindeChristi (so darf ich jetzt wohl sagen?)
bedeutet, einig seien, so erstünde zwischen uns als zweites Problem
die Kritik der Kirchen oder die Stellung zu den
vorhandenen Kirchen. Es ist von vornherein klar, dass dieser
„Streitpunkt" bei weitem weniger wichtig ist, ja, dass er bloss sekundäre

Bedeutung hat.

127



¦

¦ •

Wie steht es nun damit?
Ich will versuchen, diese grosse und schwierige Sache, bei der

nicht nur klare Gedanken, sondern auch starke Empfindungen eine
Rolle spielen, so deutlich zu machen, als ich kann.

Besinnen wir uns zuerst auf unsern obersten Gesichtspunkt. Die
Kirche (in dem von mir gemeinten Sinne) ist nicht die letzte, die
passende Form der Sache Christi. Denn sie vertritt diese an einem
besondern Ort, während sie mitten in der Welt zur Geltung kommen
soll; sie stellt sie in heiligen Sinnbildern dar, während sie in geheiligten

Wirklichkeiten sich erfüllen will. Durch diesen .Sachverhalt
wird sie den schwersten Gefahren ausgesetzt, vor allem der Gefahr,
sich an Stelle Gottes, ja sogar wider Gott zu setzen. Da sie Organisation

der Religion für sich ist, so liegt ihr besonders nahe, sich
selbst zu suchen, sich selbst zu pflegen und darob Gott zu
vergessen. Sie kann leicht meinen, wenn Religion da sei, so sei auch
Gott da, und wenn sie kirchliches Leben pflege, so vertrete sie damit
schon Gottes Sache. Es droht ihr auf ganz besonders versucherische
Weise die allgemeine Gefahr der Verwechslung von Mittel und
Zweck. Sie mag wähnen, wenn sie für sich selbst Macht und Ehre
gewinne, so sei damit Gottes Macht und Ehre in der Welt gemehrt.
Da Macht und Ehre in der Welt stark mit dem Geld verbunden sind,
so mag sie auf diesem Wege sogar in den Dienst des Mammonismus
geraten; sie kann sich aber auch auf andere Weise tief in die Welt
verstricken und die kirchliche, wie überhaupt die fromme Weltlichkeit
(natürlich eine falsche ist dann schlimmer als die reine Weltlichkeit
und verdirbt am allermeisten die Sache Christi in den Augen der
Menschen. In der ganzen Selbstüberhebung, Sattheit und Weltlichkeit,

in die sie damit unbewusst gerät, tritt sie dann auch dem
wirklichen Gott entgegen, wenn er in Sachen oder Menschen ihr begegnet,

und kreuzigt ihn. Das Kreuz Christi ist darum auch das ewige
Gericht über die Kirche, die — das Kreuz auf ihre Türme setzt.

Das Kirchen -Prinzip nun ist nicht einfach identisch mit dem

Inhalt der Kirchen. Dieser ist bei allen ja Christus, ist das
Evangelium. Aber es kann in sie eindringen und damit kann seine
Gefahr Wirklichkeit werden. Das gilt von den protestantischen
Kirchen (die bei uns merkwürdigerweise nicht das Kreuz, sondern
den Hahn auf den Turm setzen) nicht weniger als von der katholischen.

Es gälte, auch wenn sie sich „Gemeinden" nennten. Denn
es sei nun wieder stark betont : Es handelt sich nicht um Namen,
sondern um Prinzipien. Und es sei hinzugefügt : Es handelt
sich nicht um Formen und Einrichtungen, sondern um
Mächte. Die katholischen Kirchen sind zwar, als die typischeren
Ausprägungen des Kirchenprinzips, auf der einen Seite auch dessen
Gefahren mehr ausgesetzt. Aber sie sind dafür auch wieder durch
das katholische Prinzip : für Christus die Welt in Anspruch zu

128



-

nehmen, vor der Entartung in blosse „Religion an sich" mehr
geschützt; die protestantischen sind ihrer Natur nach weniger von der
Versuchung bedroht, weltliche Mächte zu werden, aber dafür kommt
ihnen die Gefahr von der entgegengesetzten Seite : dass sie in einem
blossen privaten Religionswesen von Gott abkommen. Auch die
protestantischen Gemeinden können in sich selbst erstarren. Sie können

mit Eifer Religion treiben und dabei gegen Gottes Sache blind
und gleichgültig, ja heftig ablehnend werden. Sie können sich dabei,
Gott vergessend, an die Welt verraten, können auch sich mit den
Mächten der Welt verbinden und verbünden. Und dann kann es

sein, dass das Gericht des lebendigen Gottes auch über sie ergeht
und sie zerbrechen, damit Er gelte und eine neue Gemeinde seine
Sache übernehme.

Ich bin damit also wieder auf die Kritik an der Kirche gekommen.

Kritik heisst ja sozusagen Gericht. (Das Wort „Krisis" bedeutet

ursprünglich auch „Gericht".) Ich hoffe, dass nun das innerste
und tiefste Motiv dieser Kritik aufgedeckt sei. Sie erfolgt nicht —
ich will dies zum dritten Mal sagen — aus irgend einer leichthinigen
Geringschätzung, wie das etwa bei einer gewissen Art von
„Aufklärung" der Fall sein mag. Ich persönlich habe Kirche und Pfarramt

geliebt, habe mit keinem Problem so schwer gerungen — ich
darf noch einmal sagen, und ohne Uebertreibung: bis aufs Blut,
bis in den Tod hinein — wie mit dem Kirchen- und Pfarrerproblem.
Immer noch stehe ich dem Kirchen-Prinzip mit völliger, tiefster
Aufgeschlossenheit, ja, ich darf sagen: mit innerstem Verständnis
gegenüber. Auch mein Ringen um den Sinn und das Recht des
Katholizismus wäre ganz aussichtslos und fruchtlos gewesen, wenn
ich für das eigentliche Herz des Katholizismus — und das ist ja die
Kirche — kein solches Verständnis besässe. Davon nun genug. Ich
füge aber hinzu, dass man sich auch irrt, wenn man glaubt, dass ich
und meine Gesinnungsgenossen uns gegen die Kirche wendeten
wegen ihrer vielen Mängel, Schwächen und Sünden. Wir sind weder
so selbstgerecht, noch so oberflächlich und wissen, dass nicht nur
wir selbst auch mit Mängeln, Schwächen und Sünden behaftet sind,
sondern dass dies ein Schicksal aller Lebensformen ist, soweit eben
darin nur der Mensch in Betracht kommt. Wer etwas von Genossenschaft

und Gewerkschaft kennt, der weiss auch, wie sehr menschlich
es darin zugeht. Und wenn man zu höhern Gemeinschaftsformen
aufsteigt, etwa zur Siedelung oder zur freien religiösen Gemeinschaft,
so ist es eine tiefe Erfahrung, dass mit dem Mass des Anspruchs
auf Reinheit und Vollkommenheit auch die Gefahren wachsen, die
meistens nicht bloss Gefahren bleiben. Nein, die Täufergemeinde der
„Heiligen" halten wir zwar hoch in Ehren, aber sie ist nicht unser
Ziel. Wir sind keine Sektierer. Man tut uns stets Unrecht, wenn man
uns so einseitig zu „Täufern" macht. Wir schliessen, freilich unter

129



Berücksichtigung des von der offiziellen Reformation tragisch
verkannten Rechtes der „Täufer", doch an die Gesamt-R e formati

o n an, wir Schweizer vor allem an Zwingli und Calvin (oder
umgekehrt an Calvin und Zwingli), aber auch hier so, dass wir
Luthers Recht mit hereinnehmen möchten. Was wir wollen, ist die
Fortsetzung dieser Linie, welche Fortsetzung, im Sinne aller
Reformation, ein Zurückgehen zum „Anfang" sein muss, nur dass
dieses Zurückgehen uns noch tiefer als damals in den „Anfang" hinein,

noch näher zur Quelle führen sollte.
Auch darüber will ich volle Klarheit schaffen, dass es uns nicht

einfällt, all das Gute zu verkennen, das die Kirchen im Einzelnen
tun, all den Ernst, all die Hingabe, all die aufrichtige Frömmigkeit
zu verkennen, die so viele Pfarrer und „Laien" der Kirche widmen.
Wir sind auch stets willig gewesen, es anzuerkennen, wo die
Kirchen als solche etwas Gutes und Tapferes getan haben. Ich meinerseits

bin auch durchaus zu dem Zugeständnis bereit, dass unsere
protestantischen Kirchen heute bedeutend ernsthafter sind, als vor
einigen Jahrzehnten. Wenn ich eine Vergleichung brauchen darf:
so wenig wir den Militarismus angreifen und das Militär beseitigen
wollen, weil es unfähige Offiziere, schlechte Behandlung der Soldaten,

unglückliche Kriege gibt, sondern weil die Zeit des Militärs und
des Krieges abgelaufen ist, so wenig greifen wir die Kirche an und
geben die Parole aus: „Los von der Kirche!", weil vieles an der
empirischen Kirche mangelhaft und verkehrt ist, sondern weil nach
unserer Meinung das Zeitalter der Kirche abgelaufen ist. Denn der
Ernst, die Hingebung und Frömmigkeit so vieler Pfarrer und Laien,
ja sogar die ganze Erneuerungsbewegung in den Kirchen beweist
nichts gegen diese Ueberzeugung. Als das alte Heidentum zu Ende
ging, da war es viel ernster, frömmer, tiefer als je zuvor. Mitten aus
einer Erneuerung, einem Ernster- und Besserwerden der römischen
Kirche brach die Reformation des sechszehnten Jahrhunderts
hervor. Auch den Priestern, gegen welche die Propheten auftraten, und
den Frommen, die Jesus ans Kreuz brachten, fehlte es sicherlich
nicht an religiös-sittlichem Ernst und allerlei Ansätzen für Neues
und Besseres. Trotzdem kam es zu einem Bruch, der eine Revolution

bedeutete, trotzdem brach über die Sache, die jene vertraten,
das Gericht herein. Sittlich-religiöser (oder religiös-sittlicher!) Ernst
schützt eben nicht vor dem Versagen gegenüber Gott, kann sogar,
als Selbstgerechtigkeit (trotz allem Sündenbekenntnis) diesem
Vorschub leisten. Auch im Leben des einzelnen Menschen hilft aller
Fleiss und alle Bravheit in „guten Werken" nichts, wenn er in dem
Einen versagt, auf das es ankommt : im Gehorsam gegen Gottes
entscheidendes Gebot.

Nein, unsere Ablehnung dessen, was wir Kirche nennen, ist
anders gemeint. Sie hängt in zwei Angeln: sie hat einen negativen

130



und einen positiven Grund, die allerdings zuletzt nur einen Grund
bilden, der eine negative und eine positive Seite hat.

Der negative Grund ist das vollständig e Versagen
derKirchenvordengro s senund entscheidenden
Aufgaben, diewirfürgottgewollthaltenmüssen.
Diese gottgewollten Aufgaben stellen sich uns, wie man weiss, vor
allem in zwei Formen dar : als das sozialeProblem im
allgemeinen und als das Kriegsproblem im besonderen. Ich
brauche an dieser Stelle gewiss nicht aufs neue das so oft Gesagte
zu wiederholen, dass es uns dabei nicht bloss auf die äussere
Aenderung der gesellschaftlichen Lebensformen ankommt, sondern
auf etwas viel Grösseres und Tieferes: das Gericht über eine von
Gott abgefallene Welt und die Rückkehr zu ihm, und dass das
soziale Problem nur die gewaltige Mahnung Gottes ist, die auf dieses
Höhere und Tiefere hinweist. Vor diesem für uns ganz unzweideutigen

Willen Gottes haben die Kirchen versagt und versagen
fortwährend. Es bleibt trotz Stockholm und trotz der sozialistischen
und antimilitaristischen Pfarrer (so hoch ich beide Erscheinungen
schätze) dabei. Die Kirche kommt damit nur hintennach gehinkt,
die „Welt" hat längst viel besser den Willen Gottes in diesen Dingen
erfasst, und was sie in der sozialen Bewegung und in der
Friedensbewegung geleistet hat, das ist ganz unvergleichlich mehr, als was
die Kirchen getan haben. Dieses verschwindet darob völlig.
Darüber kann sich nur täuschen, wer als Kirchenmensch so sehr in der
geistlichen Atmosphäre lebt, dass er nur sieht, was die Kirchen tun
und nicht, wie dieses Tun sich von der Welt aus betrachtet
ausnimmt. Wer aber ausser der Kirche in der Welt steht, der weiss auch,
welches das wahre Bild der Lage ist. Es fällt der Welt, und zwar
auch der dem Guten, der Gott zugewendeten Welt, gar nicht ein,
in ihren Nöten etwa nach der Kirche zu fragen.

Und es ist auch nicht etwa so, dass die Welt ein grosses Stück
voraus wäre, die Kirchen aber nun nachkämen. Stockholm hat nui
ganz matte Folgen gehabt. In der Kriegsfrage bleiben die Kirchen,
zum mindesten auf dem europäischen Festland, geteilten und kühlen
Herzens. Der Ausgang der Verhandlungen darüber in der schweizerischen

Predigergesellschaft ist charakteristisch. Eine Kirche, die den

grossen durch die Lage geforderten Entscheidungen aus dem Wege
geht, bescheinigt damit den eigenen Bankrott. Sie tut das noch
deutlicher, wenn sie sich, wie die zürcherische Synode, notwendigen
Schritten des Glaubens gegenüber auf die „gegenwärtigen Verhältnisse"

beruft. Man denke einmal beides zusammen, das Neue Testament

und die Berufung auf die „gegenwärtigen Verhältnisse"
Trotz allem und allem gebe ich zu : wenn die Kirchen im letzten

Augenblick noch ein ganzes und starkes Wort fänden, dann wäre
es noch jetzt nicht zu spät. Es ist die letzte Viertelstunde, sicher,

131



r*^,r™»-»r.ff7-^-"';»"-¦,;-^p^-im^ '"^ ïTJCT r

niemand darf sich darüber täuschen, aber diese letzte Viertelstunde
könnte Sünden und Versäumnisse von Jahrhunderten gutmachen.

Es spielte dann ein Faktor eine entscheidende Rolle: die
Kirchen könnten jenen Bewegungen der Welt
ein letztes Wort, und das bedeutet: eine letzte
Kraft hinzufügen, diesieselbstnochnichthaben.
Damit wären sie sofort an der Spitze — was ich selbstverständlich
nicht im Sinne eines weltlichen Ehrgeizes meine, schon darum nicht,
weil die Kirchen dann ja sofort in Gegensatz zur Welt gerieten.
Sie müssten ja, um das zu leisten, worauf es jetzt ankäme, sehr viel
radikaler (im tiefsten Sinne des Wortes) sein als jene
Weltbewegungen und würden damit sofort Märtyrerkirchen.1) Aber
gerade darum kann ich nicht mehr glauben, dass die Kirchen
diesen, menschlich gesprochen, sie selbst und die Welt rettenden Schritt
der letzten Viertelstunde — vielleicht sind es aber bloss noch fünf
Minuten — tun werden. Wie gern wollte ich es glauben Aber ich
kann der andern Stimme in mir, die mir sagt, dass es nicht so
gehen werde, vielleicht gar nicht solle, nicht Gewalt antun. Wenn
Andere anders glauben können, so freut es mich herzlich, ich kann
es, nach all meinem Erleben, nicht mehr, es müssten denn neue, tiefe
Erlebnisse und Wendungen bei mir eintreten. So wie ich jetzt sehen

muss, kann ich nur sagen: was auch etwa die Kirchen noch leisten
oder nicht leisten werden, das Neue, Entscheidende, das nun kommen

soll, muss in den Kirchen, ausser ihnen, auch gegen sie,
von der „kleinen Herde" (und das ist eben die „Gemeinde") getragen
und durchgekämpft werden.

Dieses ganze Versagen beruht eben nicht bloss auf Schwäche,
sondern auf einem „Prinzip". Damit komme ich auf das, in
negativem Sinne, Entscheidende: unsere Kirchen sind gar
nichtaufdieseDingeverpflichtet. Sie sind überhaupt
auf nichts verpflichtet Sie haben keine Sache mehr. Wohl
werden die Pfarrer auf das „Wort Gottes in der heiligen Schrift
und die Grundsätze der Reformation" verpflichtet, aber
einmal herrscht über das Wort Gottes und die Grundsätze der
Reformation alles eher als Uebereinstimmung, sodann kümmern
sich die Gemeinden herzlich wenig um diese Ordinationsverpflich-
tung der Pfarrer. Was die Gemeinden etwa noch an der Kirche
festhält, ist die Gewohnheit, zum Teil geradezu die Gleichgültigkeit,
zum Teil ein Rest von Gebundenheit an das, was nicht von dieser
Welt ist, zum allergrössten Teil aber der religiöse Egoismus: das

x) Wenn die Kirchen den Weg gingen, den Pfarrer Ernst Etter
in Rorschach bei Anlass der thurgauischen Reformationsfeier in einer
sehr schönen Rede gezeigt hat, dann träte gewiss diese Wendung ein. (Vgl.
Ernst Etter: „Ausblicke an einer R ef o r m a t i o n s f eie r".
E. Löpfe-Benz, Rorschach.)

132



Bedürfnis nach Trost und Hilfe in den rein privaten Nöten des
Lebens, nach einer privaten Erlösung. Von Gemeinde im wahren
Sinn keine Spur. Und vor allem : keine Spur von einer Sache, die
die Kirchen als solche hätten und anerkennten, keine Spur von einer
Verpflichtung auf die Sache Gottes in der Welt. Sie sind auf
die natürliche Geburt und auf die — Kirchensteuer gegründet,
nicht auf ein Bekenntnis — wobei ich natürlich nicht an ein
dogmatisch-intellektuelles Credo, sondern an das Bekenntnis zur
Sache Christi in der Welt denke. In d i e s e m Sinne aber ist es wahr :

eine Kirche ohne Bekenntnis ist ein Haus ohne Fundament. Es muss
stürzen. Und so stürzen unsere Kirchen zusammen vor dem Sturm
und Strom des Lebens Gottes, die nun heranbrausen. (Matth. 7,
16—27.) Wir können auch sagen: Sie stürzen zusammen vor
Christus.

Die Welt aber hat sich der Sache Christi bemächtigt oder
umgekehrt : Christus ist aus den Kirchen ausgezogen, um sich der Welt
zu bemächtigen. Rothe behält durchaus Recht und noch mehr
behält Blumhardt Recht. In der Welt, nicht in den Kirchen, will nun
die Sache Gottes Wirklichkeit werden. Selbstverständlich ist es nicht
die Welt selbst, aus der dies hervorbricht, sondern es bricht aus
Christus, der nach der Fleischwerdung des Wortes in der Welt
wirkt. Ja, wir können noch weiter gehen : Es ist, menschlich gesprochen,

die Gemeinde Christi, von der diese Kraft ausgeht,
die nun immer mehr die Welt bewegt. Ihr Glauben, Hoffen, Beten,
Leiden ist die sakramentale Kraft, die in die Welt eindringt und dort
als Sozialismus, Friedensbewegung, Kampf um Freiheit, aber auch
als Hunger nach Gott wirkt. Es ist Gott selbst, der lebendige,
es ist der lebendige Christus, es ist der heilige Geist als Schöpfer
und Beunruhiger. Aber es ist nicht die Kirche, es sind, besser
gesagt : nicht die Kirchen Î1)

Damit ist nun der positive Grund unserer Kirchenkritik auch
schon stark angedeutet. Es ist auch klar, dass es sich dabei eigentlich

nicht um unsere Kirchenkritik handelt, sondern um die
Kirchenkritik Gottes, die wir zu beobachten meinen. Das gilt erst
recht, wenn wir nun den positiven Grund aussprechen : D i e K i r -

chen zerfallen, weil Gottes Sache heute in die
Welt hinein will. Das ist nach meinem Empfinden der Sinn
dieser Welt- und Gotteszeit, das die Unruhe der Welt. Ich betone
so stark ich nur kann : die Kirchenkritik hat zuletzt
einen positiven Grund. Sie will nicht auflösen,
sondern erfüllen. Sie will nicht zerstören, sondern bauen.
Die Kirche, etwas Grosses und Fleiliges, muss abnehmen, damit das

1) Ich bemerke ausdrücklich, dass meine Kritik zunächst die
protestantischen Kirchen im Auge hat ; die der katholischen überlasse

ich den Katholiken.

133



noch Grössere und Heiligere zunehme, ja, sie muss sich in dieses
Grössere und Heiligere auflösen.

Christus will aus den Kirchen hinaus in die Welt hinein —
und in die Hölle hinab. Das ists, was wir meinen. Das ists, was
i c h meine. Da wir nun einmal von diesem Letzten und Heiligsten
reden, so darf ich wohl auch Dinge sagen, die ich sonst nicht
ausspreche. Der ganze Sinn meines Weges, zu dem die Parole :

„Los von der Kirche" gehört, wird dadurch doch nicht von ferne
richtig bezeichnet; sie ist nur sein negatives Vorzeichen, er hat
aber vor allem einen positiven Sinn : Christuswillheute
in die Welt (und die Hölle!) hinein, wir aber sollen
ihm dorthin folgen. So bin ich ihm gefolgt, aus dem in tiefen

Schmerzen doch geliebten Kirchenhaus weg in die kalte, öde
Welt, in die Wüste, in die Hölle, um ihm in der Wüste „den Weg
zu bereiten", um in der „Hölle" zu verkündigen, dass er der Herr
und Helfer sei : so bin ich ihm gefolgt, soweit ich konnte —
ihm nach in Welt und Hölle hinein — so weit ich konnte — in
bittern Schmerzen, bis in Todesnot hinein führenden Schmerzen, aber
doch auch in unendlicher Freude der Freiheit und des erfüllten
Auftrags. Die „Welt" muss „Kirche", die Schöpfung selbst muss Gottes

Tempel, alles Tun Gottesdienst werden und die Kraft des
Sakramentes, das Christus heisst, alles Leben der Welt erlösen. Wir aber
müssen Träger des Sakramentes in die Welt und Hölle hinein werden.

Mir stellt sich das Verhältnis, um das es sich handelt, oft so
dar : Ich sehe vor mir einen gewaltigen und herrlichen Dom und um
ihn herum die Welt. Wenn man nun im Kirchenstil denkt,
dann gestaltet sich das Bild so, dass die Welt in diesen Dom strömt,
um, prinzipiell gesprochen, darin zubleiben, um selbst K i r -

c h e zu werden. Wenn man aber im W e 11 s t i 1 des Reiches Gottes

denkt, dann strömt die Welt aus diesem Dom heraus,
damit die Kirche zur Welt werde, zur Welt Gottes und seines
Christus. Ja, es gilt wirklich das Wort:

„Aus der Kirchen ehrwürdiger Nacht
Sind sie alle ans Licht gebracht";

denn es gilt auch das andere Wort :

„Denn sie feiern die Auferstehung des Herrn."
Es ist die Auferstehung Christi in der Welt. „Aus der Kirchen
ehrwürdiger Nacht" kommt die Christenheit heraus in die Weltsonne
der Erlösung im Reiche Gottes.

In d i e s e m Sinne sage ich : „Die Kirchenzeit ist aus, es beginnt
die Weltzeit Christi."

5.

Ich könnte aber auch sagen: Die Kirche stirbt, aber es lebt die
Gemeinde. Denn dabei bleibt es, dass eine Gemeinde sein muss,

134



welche, menschlich betrachtet, die Sache Gottes trägt. Die Sache
Christi muss freilich in die Welt hinein. Sie muss in die Rathäuser, die
Schulhäuser, die Fabriken hinein ; sie muss in die Familien, die
Kommunen, die Völkerbünde hinein; sie muss in die Genossenschaften, die
Gewerkschaften, die Siedelungen hinein; sie muss auf die Strassen
und auf die Felder hinaus; sie muss in die Hölle hinab, gewiss, —
ab e rdahinmusssi e getragenwerden. Nun bleibt freilich

das Ziel, dass hier überall Gottesdienst geübt werde, Tempel
sei, Sakrament walte, und wir müssen schon jetzt dieses Ziel
ergreifen. Aber es bleibt dabei Zweierlei bestehen: Einmal, dass das ein
Ziel ist, dass die Welt heute auf weite Strecken noch gottesferne ist,
dass also die Sache Christi dorthin getragen werden muss, also
dafür Träger vorhanden sein müssen. Diese Träger aber können
nicht isoliert sein. Es liegt in der Natur der Ordnungen Gottes,
dass diese Träger sich nach andern Trägern umsehen, mit ihnen
sich zusammenschliessen müssen. Zu Christus gehört die
Gemeinde. Nur ihr, und das heisst auch : denen, die mit ihr
verbunden sind, gilt letztlich seine Verheissung. Nur sie bekommt
seine Erlösung, bekommt seine Gaben. Aber diese Gemeinde ist keine
Kirche. Sie ist nichts als Trägerin der Sache Christi, Organ des
Reiches Gottes. Sie ist „Israel", ist „Volk", ist „Gottesvolk",
„Christusvolk", sie ist das, was Blumhardt mit dem „Zion Gottes" gemeint
hat. Wir können es auch so sagen: Wo dieser Geist waltet, wo
dieses Ziel herrscht, da ist Gemeinde.

Aber gerade dieses Stichwort führt uns nun weiter, zum Letzten
und zum Abschluss.

Es erhebt sich endgültig die Frage, wie wir, die wir so denken,
uns zu den vorhandenen Kirchen stellen.

Hier möchte ich zuerst wieder eindringlich betonen, dass wir
nicht einfach auf Zerstörung der Kirchen aus sind. Wir sind
zwar gegen die Kirche, aber nicht ohne weiteres gegen die K i r -
c h e n. Denn wir sind für die G e m e i n d e und es ist nicht unmöglich,

ist sogar deutlich Tatsache, dass etwas von Gemeinde auch in
den Kirchen lebt. Die protestantischen wollen (wie wir gesehen
haben) ursprünglich und ihrem Wesen nach Gemeinden sein, nicht
Kirchen im eigentlichen Sinn; die katholische Kirche aber — auch
sie geht uns innig an — bewahrt vielleicht, wie ich angedeutet habe,
gerade in ihrer Betonung der Kirche auch etwas vom letzten Sinn
der Gemeinde. Es ist m ö g 1 i c h, dass von diesem Kern aus eine
weitere Entfaltung geschieht, die auch einer neuen Einheit
entgegenführt. Ich glaube durchaus, dass man in unseren Kirchen der
Sache Gottes dienen kann. Man kann es nach meiner Auffassung
freilich nur so tun, dass man eben auf dem Boden der Kirche
entschlossen bloss dem dient, was m e h r ist als die Kirche. Ich meine,
Menschen, die im übrigen von der Sache Gottes so denken wie ich,

135



können es nur in diesem Sinne tun, und vergesse im übrigen gewiss
nicht, dass alles ernste und ehrliche Tun irgendwie Gottes Sache
zugute kommt. Auf die Menschen aber, die in jenem Sinne den
Kirchenweg gehen, blicke ich ohne Vorwurf, oft mit grosser
Bewunderung und stets mit Dankbarkeit. Ich selbst müsste und muss
einen andern Weg gehen. Wer das bezweifelt, der versündigt sich
an mir; ich hatte nicht die Wahl, da waltete Notwendigkeit. Ich
konnte und kann nicht anders. Ich habe alles getan, was mir möglich

war, um bei der Entscheidung allen Eigenwillen auszuschalten
und Gott allein entscheiden zu lassen, was dann Anlass zu Verkennung

und Verleumdung gegeben hat. Wahrhaftig, es hat mich
Todeswehen gekostet. Aber wer nicht meinen Weg gehen muss,
den Weltweg und Höllenweg Christi, der muss den andern gehen ;

wer als Pfarrer den Pfarrerweg gehen kann, der m u s s ihn gehen.
Dem Wesen und letzten Sinne nach halte ich selbstverständlich meinen

Weg für den allein rechten, für den Weg für Alle, aber der
Form nach gibt es ebensogut einen andern, insofern man eben auch
in den Kirchen der Weltsache Gottes dienen und ihm in alle Höllen
folgen kann. Und nur dann freilich — das wiederhole ich — hat
der Kirchenweg Recht und Sinn.

Man kann — und muss unter Umständen — versuchen, an einer
Erweckung der Kirchen zu der von Gott gestellten
Aufgabe der Zeit zu arbeiten. Vielleicht gelingt diese Erweckung;
vielleicht ist es Gottes Wille, sie herbeizuführen. Vielleicht geschieht
dies durch die, welche drinnen bleiben, vielleicht noch mehr durch
die, welche draussen, aber natürlich nicht ausser der Gemeinde, sind,
vielleicht durch beide, wie bei Arbeitern in einem Tunnel, die von
entgegengesetzten Seiten sich nähern. Vielleicht aber werden die
heutigen Kirchen vom kommenden Sturm des göttlichen Gerichtes,
von der Revolution Gottes umgeworfen und muss die Gemeinde
vollständig neue Formen annehmen. Wenn die Kirchen sich ernstlich
und rasch aufrafften und wieder ein Bekenntnis bekämen, und zwar
eben nicht als neues oder altes Credo, sondern als Verpflichtung zu
einer Sache — was für eine Sache das sein soll, brauche ich
hoffentlich nicht mehr zu sagen — dann würden wir Andern vielleicht
auch wieder mitmachen.1)

Aber eine Erneuerung der Kirchen kann nach meiner
Auffassung freilich nicht eine zur Kirche, sondern nur eine zur G e -

1) Ich benütze die Gelegenheit, um einen Irrtum zu berichtigen, auf den
ich hin und wieder stosse: dass nämlich mein Weggang aus der Professur
der Theologie auch den Austritt aus der Kirche bedeutet habe. Ein solcher
ist nicht erfolgt. Ich mache bloss, wie so viele, nicht mehr „aktiv" mit,
verfolge jedoch mit tiefster Anteilnahme das, was in den Kirchen geht,
abwartend, ob es vielleicht einmal wieder zu mehr kommen kann. Es ist
übrigens lehrreich, dass man meint, wenn ein Mann nicht mehr Professor der
Theologie (oder Pfarrer) sei, so sei er damit aus der Kirche ausgetreten!

136



y-y- -."'*;

m e i n d e sein. Die Gemeinde bleibt auf alle Fälle das Umfassende.
Sie hat i n der Kirche und ausser der Kirche ihre Glieder.

Sie ist unsichtbar,_aber auch sichtbar. Denn sie wird auch
gewisse Formen annehmen. Ueber diese Formen, soweit sie von
den bisherigen, seis kirchlichen, seis gemeinschaftsmässigen,
abweichen, kann und will ich jetzt nicht noch ausführlich reden,
gedenke es aber ein andermal zu tun. Nur ihr Wesen sei noch
angedeutet. Sie müssen sich, nach der Natur der Gemeinde, auf der
Linie bewegen, die heisst: Christus in die W e 11 hinein. Ueberall in
der Welt — und in der Hölle — müssen sich, auf die freieste Weise,
in tausend Formen, Menschen zusammenfinden, die sich im Höchsten

und Letzten verbunden fühlen. Das oberste Ziel ist, dass eines
Tages diese Formen mit den natürlichen Schöpfungsformen
der Welt zusammenfallen, und immer müssen sie darum diese
Entwicklungsrichtung innehalten, aber bevor wir so weit sind — und
wenn wir so weit wären, so wäre das ja wohl das Reich Gottes
unter uns — werden auch besondere Formen nötig sein, durch
welche die in der Welt zerstreuten Kinder Gottes sich verbinden
können, um miteinander Zeugnis abzulegen von ihrem Glauben und
Hoffen und darin sich zu bestärken. Gelesenes und gesprochenes
„Wort", dazu Lied und Gebet werden irgendwie die ewigen
Elemente eines „Kultus" sein, den solche Gemeinden feiern. Vor allem
aber müssten sie in Leben und Tat verbunden sein. Und alle
nach jener Einheit der Kinder Gottes streben, die keinen Sektengeist

duldet. Denn das Reich Gottes bedeutet Einigung. Das „Zion
Gottes" muss das Volk sein, das die Menschheit in Christus erfasst
und zusammenfasst. Das allein darf Gemeinde bedeuten. Die
Gemeinde muss nicht nur die Kirchen einer Konfession, sondern auch
die Konfessionen überspannen, sie muss durch alle Kirchen, ja, in
gewissem Sinne sogar durch alle Religionen gehen, darin und
darüber eine halb offenbare, halb verborgene Einheit schaffend. Das
aber ists, was nun Gott in der Welt haben will und die Zuwendung
zu Gott und zu seiner Herrschaft über die Welt aus der atomistischen
Götzenwelt unserer Tage bedeutet von selbst Wendung zur Einheit

hin. Ich glaube, dass auf dieser Linie und in vielen solchen
Formen sich die Auflösung der Kirche zur Gemeinde vollzieht und
vollziehen wird. Aber noch einmal: die Auflösung kann und soll
bloss Erfüllung sein

Und nun sage ich zu den Brüdern und Schwestern, die noch,
in einem nicht nur äusserlichen, formellen, sondern tieferen und
prinzipielleren Sinn, in den Kirchen sind und zu ihnen halten :

Sollten wir so sehr getrennt sein? Wir möchten, sei's in, sei's
ausser der Kirche, zur Gemeinde gehören — was wollen wir
)mehr? Was brauchen wir mehr? Arbeitet ihr in der Kirche (ich
meine: tätig an ihrem Leben teilnehmend), mit ihren Mitteln, was

137



ihr könnt und so gut ihr könnt, wir nehmen daran tief und
ernsthaft teil und segnen euch — segnet auch ihr uns, die wir
in der Welt, in den Weltformen des Reiches Gottes und doch auch
sehr gegen die Welt, Christus zu dienen versuchen. Wir gehören
ja alle zur Gemeinde Christi.

Oder sollte das Auflösung ins Chaos, Mehrung des Chaos sein?
Das scheint Professor Brunner zu glauben, und sicher glauben

es Viele mit ihm. Er empfindet die Kirchen als ein Element der G e -
mein schaft und befürchtet von dem „Los von der Kirche" eine
Vermehrung des Chaos. Nun habe ich schon am Anfang unserer
Erörterung der Kirchenfrage gezeigt, dass unser Widerspruch gegen
die Kirche von ferne nicht aus einem falschen Individualismus
entspringt. Aber ich möchte jetzt noch dies hinzufügen : Wir haben uns
von der Kirche (in dem nun hinlänglich dargestellten Sinn) abgewendet,

gerade weil sie uns keine Spur von wirklicher Gemeinschaft
gewährte, gerade weil wir nach der Gemeinde hungerten und
hungern. Es liesse sich nun zeigen, dass dieser Mangel mit dem
Grundwesen der Kirche zusammenhängt. Die Kirche, als die
Organisation der Religion an sich, muss fast notgedrungen zu einem
gewissen „heiligen Egoismus" führen. Namentlich wird dies dann
der Fall sein, wenn sie das Evangelium zu der „Rechtfertigung aus
dem Glauben allein" einengt und dadurch zu einem rein privaten
Verhältnis zu Gott anleitet. Tatsächlich sind die Kirchen wie die
Theologie darum viel mehr ein Element der Zwietracht und
Zerreissung der Menschenwelt, als ein Element der Verbindung. Oder
welche Macht wäre eine leidenschaftlichere Trägerin des Nationalismus

als gerade sie, und dies besonders innerhalb des Protestantismus?

Und haben sie den Klassenkampf innerhalb der Völker auch nur
ein wenig überbrücken können, wollen? Damit vergleiche man die
Brüdergemeine und die Quäker, wie in ihnen der Strahl aus der
Welt der Gemein d e, der sie sind, eine im Verhältnis zu dem
äusseren Bestand dieser Gemeinde-Gemeinschaften ganz
wunderbare, die streitende Menschenwelt zum Frieden verbindende
Macht geworden ist. Gerade um die Atomisierung der Menschenwelt

aufzuheben, wollen wir die Gemeinde.

IV.
Lieber Leser — besonders du Pfarrer, Berufstheologe oder sonst

der Kirche eifrig Zugetaner, zürne mir nicht ob dem, was ich nun
geschrieben habe. Glaube mir: es ist mit Herzblut geschrieben. Ich
weiss auch ganz genau, dass ich mit diesem Denken heute — nach
scheinbar grosser Gesellschaft noch vor einem Jahrzehnt — recht
allein stehe. Die Entwicklung geht wenigstens in den Kirchen
augenblicklich einen andern Weg, Wind und Wellen dieser Tage
sind gegen mich. Die müde Welt sucht leichtere, sicherer scheinende

138



Wege. Nur eine wenig sichtbare Gemeinschaft umgibt und trägt
heute die, welche den Weg der Gemeinde und den Weltweg des
Reiches Gottes gehen wollen — ihn mit Gott, mit Christus und den
Brüdern gehen wollen. Es ist kein leichter und bequemer, es ist
ein sehr schwerer Weg, man kann ihn nur gehen, wenn man muss.

Und nun? Wie stehen wir zueinander? Ist der Unterschied
grösser oder die Einigkeit? Bewegt sich der Unterschied bloss innerhalb

des Kreises der Einigkeit,, oder sprengt er diese?
Wenn ich den Leser damit nicht ermüde, so möchte ich nochmals

die schon öfters gebrauchte Formel anwenden und erklären:
Unser Kampf gegen „Kirche" und „Theologie" und die Stichworte :

„Los von der Theologie!" „Los von der Kirche!" richten sich
wesentlich und primärer Weise nicht gegen die Arbeitsformen
und Institutionen, die jenen Namen tragen, sondern gegen
bestimmte Mächte, die sich jener Formen und Institutionen
bedienen und die nach unserer Meinung die Sache Gottes gefährden.
Was wir positiv wollen und wovon jener Kampf eben nur die
negativeKehrseite bildet, ist eine neueOrientierung
des ganzen christlichen Wesens, eine neue
Auffassung der ganzen Sache Christi. Dass dieser auch
„Theologie" und „Kirchen" dienen können, leugnen wir nicht.
Unsere Kritik an ihnen, soweit sie eben bestehende Formen und
Institutionen sind, könnte von diesen aufgenommen werden; sie könnten
sich zu dieser neuen Auffassung der Sache Christi bekennen; sie
könnten, anders ausgedrückt, eine solche Revolution
durchmachen.

Warum denn unser Kampf? Warum jene Parolen? Warum neue
Worte, im besonderen: „Gemeinde", statt „Kirche"?

Ich antworte: weil diese Parolen und diese andern Worte eben
eine Wendung in der Sache ausdrücken, weil sie scharf, ja
anstössig auf diese nötige Wendung hinweisen sollen. Dass dies
geschehe, scheint uns durch die heutige Lage der Sache Christi
gefordert. Diese ist durch eine falsche Entwicklung, zu der eben auch
jene „Worte" gehören, belastet. Wenn ihre ursprüngliche Wahrheit

neu durchbrechen soll, so< muss sie auch eine neue Sprache
sprechen. Anders ist es nie gegangen. Wenn wir also jene neue
Sprache versuchen, so geschieht es nicht aus Neuerungssucht,
sondern aus dem bittern Ernst eines gewaltigen Kampfes heraus.

Trotzdem — Worte allein dürfen nicht trennen. Und so bleibt
die Frage: Wie stehen wir zueinander?

Den gemeinsamen Boden habe ich aufzuzeigen versucht. Ich
gebe das Recht dessen, was Professor Brunner als „Theologie"
verficht, zu, bringe nur eine Einschränkung an. Ebenso gebe ich zu,
was er als „Kirche" verteidigt. Es ist im Kern genau das, was ich
„Gemeinde" nenne. Der Unterschied besteht hier bloss darin, dass

139



ich mich stark gegen die bestehenden Kirchen wende, während er
eher geneigt ist, ihr Recht zu vertreten. Aber auf der andern Seite
weist ja Professor Brunner, wie wir gesehen haben, besonders in
seinem Buche „Der Mittler" (von dem, wie gesagt, ein andermal
ausführlich die Rede sein soll) doch die Theologie, d. h. die
theoretische Arbeit so sehr in ihre Schranken, wie ich selbst es nicht
entschiedener tun könnte, und so kann er wohl gegen die bestehenden

Kirchen ebenso scharfe, wenn nicht schärfere, Worte brauchen
als ich selbst. Da sollte also wohl eine Verständigung, ja Einigung
möglich sein.

Ich möchte folgenden Vorschlag machen: Stellen wir uns
entschlossen auf den Boden, den das Wort bezeichnet: „Trachtet am
ersten nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird euch
solches — das heisst in diesem Zusammenhang: „Theologie" und
„Kirche", Gotteserkenntnis und Gemeinde — zufallen." Ich schlage
vor, dass wir eine Zeitlang nicht allzuviel mehr über das Kirchenproblem

reden, sondern mit neuer Kraft uns für die Sache Christi
inder Welt einsetzen — wer weiss, ob es nachher noch viel zu
reden gibt? Die „neue Theologie" hat vielleicht ein Recht gehabt,
energischer als wir es getan, auf jene Stelle hinzuweisen, welche
durch die Aufschrift: „Theologie" und „Kirche" mehr bezeichnet,
als beschrieben wird. Aber was sie will (das heisst: glaubt und
hofft), das ist trotz allen Vorbehalten doch auch die
Gottesherrschaft, das Reich Gottes. „Theologie" als wissenschaftliche

Arbeit (und nur darüber streiten wir uns, nicht über den
Wert der Gotteserkenntnis) kann doch auch für sie im Bereich dieses

Glaubens und Hoffens nur eine untergeordnete Rolle spielen.
Ebenso die Form der Gemeinde und also auch die bestehende
Kirchenform.

Von dieser letzteren doch noch ein Wort. Es gibt heute, wie ich
natürlich wohl weiss, etwas wie eine Restauration des
Kirchentums, eine Rückkehr zur Kirche. Der Titel des Buches
„Das Jahrhundert der Kirche" (womit das kommende Jahrhundert
gemeint ist) hat diese Stimmung verraten.1) In diese Bewegung fliesst
oft ein starker Klerikalismus mit all seinem Hochmut und Pfaffentum
ein. Er ist vielfach bloss Reaktion. Ich weiss, dass die „neue
Theologie" diesen Weg nicht geht. Aber sie versucht doch, wie
mir scheint, vielfach die von der Reformation geschaffene
Gemeindeform, also die bisherige protestantische Kirchenform, in einer
Weise als musterhaft und bleibend hinzustellen, die durchaus nicht
berechtigt ist. Diese Form war geschichtlich bedingt und kann wieder

in den Fluss der Geschichte versinken. Nur die G e m e i n d e ist
ewig, und die Pforten der Hölle können sie nicht überwältigen, aber

J) Vgl. D i b e 1 i u s : „Das Jahrhundert der Kirche".

140



W ¦.-•«", ,-""•. r *>¦»

vom Tempel (und diese protestantischen Kirchen sind eine Form
des Tempels) gilt immer wieder, dass der lebendige Gott ihn
zerbricht, wenn er ihm im Wege steht. Das ist die prophetische
Art zu denken, die weder durch das Neue Testament, noch durch
die Reformation aufgehoben ist — im Gegenteil Und es entspricht
doch auch wieder dem tiefsten Wollen der „neuen Theologie", wenn
sie sich mit der starken Empfindung erfüllt, dass auch der Tempel,
den wir als protestantische Kirche kennen, vor dem Wort Gottes
zerbrechen könne. Diese Form hat keine Verheissung, Verheissung
hat nur die Gemeinde, Verheissung hat nur die Sache Gottes für die
Welt, in der Welt, über der Welt, und ihre Träger : das Zion Gottes,
das Volk Gottes. Eine zu starke Festlegung auf diesen Tempel
führte vom Weg des lebendigen Gottes ab.

Was aber jene reaktionäre Restauration des Kirchentums
betrifft, so sehe ich wohl ein, wie die allgemeine reaktionäre
Strömung, die Müdigkeit und Zerrissenheit der Zeit, und gewiss auch
viel unklare tiefere Empfindung ihr entgegenkommen. Aber ich halte
das nur für ein Intermezzo und höre von Zeit zu Zeit sehr
deutlich schon etwas vom Brausen der Stürme Gottes, die das
Gericht über diese Kirchen bringen — falls sie sich nicht vorher
erneuern, aber nach vorwärts, nicht nach rückwärts erneuern!

Auf den Weg der Restauration des Kirchentums, der sehr bald
sich als Sackgasse erweisen kann, sollte sich die „neue Theologie"
nicht einlassen. Soweit sie das getan hat (und z. B. die „Dogmatik"
von Karl Barth ist auf dem theologischen Geleise dieses Weges
schon sehr weit gegangen, erschreckend weit), sollte sie rechtzeitig
wieder umkehren. Noch einmal, ich schlage vor, dass wir uns so
recht in dem Einen einigen, in dem Einen uns einig wissen: Gott
allein, seine Herrschaft, sein Reich, alles Andere nichts.

Oder sollte uns das nicht einigen?
Ich will nicht durch ein grosses Beispiel uns selbst höher heben,

als wirs verdienen, aber ich darf doch in aller Demut jenes tragische
Wort abwandeln, hoffend, es werde diesmal nicht tragisch sein : Ich
möchte mit niemand so gern einig sein, als mit euch Leuten von der
„neuen Theologie". L. Ragaz.

Zur Weltlage j Q

1. Das Mennonitentum in Russland.
Zur Deutschenflucht aus der Sowjetunion.

Die reformatorische Bewegung des um die Wende des 16.
Jahrhunderts ins Licht der Geschichte tretenden ober- und niederdeut-

141



heimgegangen ist) das Bedürfnis empfunden, noch ein letztes Wort, ein Wort
des Vermächtnisses zu sagen.1) Dieses letzte Wort fügt sich gut zu jenem
ersten. War jenes erste seiner Aufgabe gemäss etwas mehr negativ, indem
es zeigte, was an unserem religiös-kirchlichen Wesen veraltet und unwahr
sei, so stellt dieses letzte, trotzdem es auch ihm an kritischer Schärfe nicht
fehlt, doch mehr das Positive in den Mittelpunkt; das Reich Gottes für die
Erde als Kern des Christentums, besser: der in Jesus Christus und den
Propheten vor und den Aposteln nach ihm kundgewordenen Wahrheit. Dieses
Reich Gottes ist auch der Inhalt der Bibel. Weil aber Gott der Lebendige
ist, so darf sein Wort nie blos als ein Schriftwort schriftgelehrtenhaft behandelt,

soedern muss als lebendiges Wort verstanden werden, innerhalb
wie ausserhalb der Bibel.

Zimmermann wendet sich mit der Betonung dieser Wahrheit gegen das
neue Theologengeschlecht, das nach der Abwendung vom falschen Liberalismus
und Modernismus der letzten Epoche nun in Gefahr steht, ins Schriftgelehrten-
tum und Theologentum zu verfallen. Er warnt vor dieser Gefahr und sagt
Aehnliches wie wir es auch sagen.

Ob er gehört wird? Es besteht wenig Aussicht dafür. War sein erstes
Wort im guten Sinne zeitgemäss, so ist sein letztes, wieder im guten Sinne,
unzeitgemäss. Das heutige jüngste Theologengeschlecht schwärmt für Kirche,
Theologie, Kultus und verachtet die Fragen der Verwirklichung, die
für Zimmermann die wichtigsten sind. Aber wenn dieses Intermezzo vorüber
sein und sich gezeigt haben wird, dass dieses Theologen- und Schriftgelehrtenvolk

die Zeichen der Zeit wieder einmal nicht erkannt hat (man lese Matth. 12,
48 ff.), dann wird hin und wieder einer auf dieses Testament eines bescheidenen

Pioniers hinweisen und ihm dafür danken.
Der Schreibende sagt nicht gerade zu der ganzen Theologie dieses

Testamentes Ja, wohl aber zu seiner ganzen Gesinnung. Man darf und
muss alle, die dafür Zeit und Sinn haben, auffordern, es nicht ungelesen zu
lassen. L. R.

Sprüche.
Es ist besser, sein Kreuz zu tragen als zu schleppen.

Bretonisches Sprichwort.
Gott verhängt kein Ding über uns, womit er nicht uns zu sich

locke. Eckhart.
Die Offenbarung der Liebe ist die Erlösung der Welt.

Pestalozzi.
Auf die Zukunft wirken kann man nur um den Preis, sich bei der

Gegenwart zu diskreditieren. Richard Rothe.

Berichtigungen.
1. Die Schrift von Dr. Friedmann: Tolstoi, ist nicht bei Rütten

u. Lönnig, sondern bei Georg Müller, München, herausgekommen.
2. Druckfehler: S. 115, Z. 14 v. oben, lies: wäre (statt war);

S. 120, Z. 18 v. unten, Gott (statt Gottes), S. 121, Z. 16 u. 24 v. unten,
Johann is (statt Johannes); S. 124, Z. 5 v. unten, lies: Ich will (statt
will); S. 154, Z. 6 v.'oben: sogar (statt ganz).

x) Alfred Zimmermann, „Die innere Not des Protestantismus." Verlag
Friedrich Reinhardt, Basel.

208


	Theologie und Kirche. III., Die Kirche ; Teil IV
	Anhang

