
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 3

Artikel: Aussprache : um Tolstoi ; Ueber die Keuschheit ; Nachschrift der
Redaktion

Autor: Friedmann, Robert / Strasser, Charlot / L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kreuze flüchten, wenn man vom Kreuze Erlösung holen kann,
vermag man den Weg der Nachfolge zu gehen. Gewiss! Nur mit dem
Kreuze bewaffnet, vermag man den Dämonen zu trotzen Wer sich
am tiefsten in das Kreuz als Gabe versenkt, wird am stärksten und
sieghaftesten das Kreuz als Aufgabe erfassen. Aber es ist wohl von
tiefster Bedeutung, dass im Evangelium Jesus zu seinen Jüngern
von dem Kreuze redet, das sie aufnehmen sollen, bevor sie noch
sein Kreuz gesehen haben. Das ist, meine ich, ewig der rechte
Weg: zuerst — nicht zeitlich, sondern grundsätzlich verstanden —
der Kampf um das Reich in der Nachfolge, und dann das Kreuz
Christi, das Kreuz auf Golgotha, als Gabe, als Trost, als Kraft,
als Sieg L. R a g a z.

Aussprache
iiiiiiiiiiiiiiiiii

Um Tolstoi.
1.

Sehr geehrter Herr Professor!
Gestatten Sie mir, dass ich, wenn auch reichlich spät, zu dem Aufsatz

„Der Löwe Tolstoi" von Dr. Chariot Strasser Stellung nehme, der im
Oktober-November 1929 in den „Neuen Wegen" erschien, und dessen Erscheinen

mir „in der Seele weh tat". Wenn ich mich heute mit einer gewissen
Lebhaftigkeit dagegen wende, so geschieht das sicher nicht aus persönlichen,
sondern allein aus prinzipiellen Gründen: einerseits ist es ja leider noch
immer Brauch, das Thema „Tolstoi" zum Tummelplatz der oft
widersprechendsten psychologischen oder moralphilosophischen Behauptungen zu
machen, die einer Unklarheit entspringen und richtig gestellt werden müssen,
sofern einem Tolstoi etwas Wesentliches bedeutet, und dann glaube ich
anderseits doch, dass eine solche Polemik in ihrer Konsequenz auch einen
positiven Sinn haben könnte, sofern nämlich gerade die entscheidenden Punkte
aufgehellt würden, und so an die Stelle einer Warnung vor Tolstoi eine
rechte Förderung durch Tolstoi treten könnte.

Was will denn eigentlich der Verfasser? Oft scheint es, als wolle er
überhaupt nichts Bestimmtes, als schwanke er zwischen Literaturkritik,
Psychologie und Moralismus unentschieden hin und her. Es ist zwar irgendwie

fühlbar, dass die aufrichtige Absicht bestand, ein Wort zum Lobe
Tolstois auszusprechen, aber leider werden solche Worte so weitgehend
durch entgegenstehende Behauptungen wieder aufgehoben, dass zuletzt nichts
übrig bleibt als ein unbefriedigender Eindruck. Der Grundzug dieses ganzen
Aufsatzes, der lehrreich sein könnte für die Art, wie man einem Grossen aus
dem Reiche des Geistes doch nicht begegnen dürfte, ist durchaus unklar und
verschwommen. Doch liegt jedenfalls die Hauptbetonung auf der Psychologie,

und zwar einer, die offenbar aus der ärztlichen Sphäre stammt, also
aus der Psychopathologie, bzw. der nervenärztlichen Praxis. Wohlan. Ich
liebe zwar solche Darstellungen nicht, weil sie die eigentliche „Wertfrage"
nicht lösen können, aber immerhin lässt sich ein solcher Standpunkt
einheitlich festhalten (wie z. B. in den Büchern von Freimarck, H. Beck und
Ossipow). Das ist nun aber hier gar nicht der Fall, denn — hinter der
Psychologie verbirgt sich doch wieder eine ausgesprochen moralische Ab-

110



sieht, nämlich die Anerkennung strengster sittlicher Forderungen in der
Gesellschaft. Aber auch dieser an sich durchaus berechtigte Standpunkt wird
sogleich aufgehoben, indem erstens durch den ausführlichen Hinweis auf
Tolstois persönliche Mangelhaftigkeit die Unmöglichkeit einer solchen höheren

Ethik bewiesen werden sollte — wer wusste nicht längst darum, aber
kennt auch der Verfasser die Tagebücher mit den erschütternden Zeugnissen
des inneren Kampfes? — und zweitens, indem mit tiefer Befriedigung darauf
hingewiesen wird, dass die grossen Dichtungen Tolstois glücklicherweise
doch weit über allen Moralismus erhaben seien (was literarisch ja unbedingt
gut ist, von einem streng moralistischen Standpunkte aus aber eher zu
bedauern wäre)... Die ganze innere Tragik des modernen Abendländers
könnte man beinahe aus diesen Tatsachen ablesen, vor allem die Hemmungen,
bei allem guten Willen zum Wesen der Religion vorzudringen, es zu erfassen
und zu verstehen. In dem grossen Konkurrenzkampfe: Wissenschaft und
Religion, der sich in der Seele abspielt, siegt heute doch zuletzt fast immer
die Wissenschaft. Man geht aus, um eine Lanze für die Religion zu brechen,
und lässt sich dabei ganz unbewusst von den rationalen Kategorien der
Wissenschaft, im besondern der Psychologie, leiten. Das ist jene furchtbare
Gespaltenheit des abendländischen Geistes, die seine wahre Unerlöstheit ist,
seine mangelnde Wiedergeburt. Es liegt ein geheimer Unglaube an das
Ewige, das man eben nicht kennt, darin — trotz allen manifesten Bekenntnissen

— und ein ebenso geheimer, nicht zugestandener Glaube an die
Unbedingtheit jenes eigentümlichen Kulturgebildes „Wissenschaft", dem man
fast wie einem Götzen dient, obgleich dessen Relativität offen zugestanden ist.
Wenn ein Mann wie der Verfasser, der ja selbstredend von den besten
Absichten hinsichtlich der Religion geleitet war, so weit in der Selbsttäuschung
gehen kann, wie mag es dann um all die vielen Tausende beschaffen sein,
die in rechter Unkenntnis der Lage nur einer solchen Wissenschaftlichkeit
nachjagen, und auf wirklich religiöse Menschen überlegen herabsehen? —

Auf Einzelheiten einzugehen, glaube ich leicht verzichten zu können,
da ja nach dem eben Gesagten gar nicht einzelne Punkte zur Diskussion
stehen und übrigens auch die Zeit seit dem Erscheinen schon recht
verstrichen ist. Aber das Eine muss doch ganz prinzipiell einmal ausgesprochen
werden : von der Sphäre des Nervenarztes oder
Denkpsychologen führt überhaupt keine Brücke zum
Verständnis des religiösen Menschen oder allgemein
zur Sphäre des Heiligen. Das sind zwei Stockwerke in der
Hierarchie des Geistes, die bewusst und deutlich geschieden werden müssen.
Alle Angriffe gegen religiöse Auseinandersetzungen etwa von Seiten der
Psychologen verfehlen schon im Ausgangspunkte ihr Ziel, weil sie
naturgemäss nur innerhalb ihrer eigenen Sphäre Geltung besitzen können, nicht
aber darüber hinaus. Das „Heilige" aber — säkular gesprochen der „Wert",
noch besser der „absolute Wert" — wird davon überhaupt nicht berührt oder
geklärt oder gedeutet

Es ist zwar richtig, dass Tolstoi die Bergpredigt — weltlich verstanden:
die Moral — bewusst so sehr in den Vordergrund schob, dass es scheinen
könnte, als wäre sie ihm das Einzige, und Tolstoi darum wenigstens von
hier aus kritisierbar. Aber wer nur einigermassen den Geisteskampf Tolstois
von innen her geschaut oder gar durchlebt hat, der weiss, dass ihm alles
Ethische nur Erscheinungsform für ein noch Tieferes und Unbedingteres war,
das heisst, dass alles Tun und Lassen nur Sinnverwirklichung sein sollte und
Sinnerfüllung, durch welche das Leben den vom ewigen Urgrund vorgezeichneten

Plan annimmt, und so die innere Heiligung gewinnt. Die Ethik, wenn
sie überhaupt befreiend sein soll und nicht bloss Konvention, ist immer nur
Folge, nie Grund. Und was sollte da noch die Psychologie mit ihren
Erklärungen?

111



,- *K"" i ¦¦ •¦ o \^; ¦

Wenn also entgegen den Meinungen Dr. Strassers die Moral bei Tolstoi
auch durchaus nicht etwas Letztes ist, so muss ich doch auf einen Punkt
in dem Aufsatze, der dieses Thema betrifft, noch im besonderen eingehen.
Es ist das Problem der Sexualethik. Es ist doch seltsam: seit vierzig Jahren
verbindet sich mit dem Namen Tolstoi in weitesten Kreisen ganz von selbst
sofort auch die Vorstellung von der Kreuzersonate. (So auch im vorliegen-
Falle.) Es scheint fast, als wäre sie Tolstois populärstes oder aufregendstes

Werk, — wo sie doch fast sein schlechtestes oder fragwürdigstes Werk
ist. Es ist, als wollte man den Namen Tolstoi gewaltsam entwerten, indem
immer wieder das Schiefe dieses merkwürdigen Buches betont wird, wobei
man vorgibt, dass darin die ultima ratio Tolstois zu diesem Problem liege.
Und doch — nichts irriger als dies. Gewiss hat Tolstoi auch mit den hier
geschilderten Extremen gerungen, aber wer wirklich den Tiefen seines
Kampfes um eine neue, religiös fundierte Sexualmoral gerecht werden will,
und wer aus diesem Kampfe für sich selber wirklich lernen will, der möge
doch zu allererst zu den Briefen und Tagebüchern greifen, wo uns der
persönlichste und reinste Tolstoi entgegentritt. Leider hat nun der Verfasser
gerade diese erschütternden Dokumente gänzlich vernachlässigt, obgleich
sie doch heute jedermann schon so leicht zugänglich sind1) (und hat an ihrer
Stelle lieber zwei Seiten lang eine sehr seltsame Anschauung Lenins über
religiöse Dinge im Wortlaut zitiert). Im Interesse einer positiven Förderung
dieser meiner Polemik füge ich darum die Abschrift eines Briefes bei, der
sich ausschliesslich mit dem Thema der „Keuschheit" beschäftigt, und
welcher meinem Empfinden nach nun wirklich Tiefes und sexualethisch Letztes
ausspricht, damit aber freilich ganz andere Dinge als z. B. die Kreuzersonate

enthält. Im übrigen glaube ich nicht, dass dem Texte selbst noch
etwas hinzuzufügen wäre.

Ich fasse zusammen: auch für uns ist Tolstoi gewiss kein Heiliger, kein
vollkommenes Vorbild, aber er ist uns doch ein ganz starker Wegführer,
ein Erwecker und Unruhestifter der Seele, ein Mahner in der Wüste wie
wenige, und vor allem einer, der mit der letzten und unbedingten Ehrlichkeit uns
den Kampf enthüllte, den jeder durchzukämpfen hat, der wirklich um das
Geistige ringt und sich nicht begnügt mit den Begriffen einer bürgerlichen
Konvention. Nur sehr wenigen begnadeten Naturen erschliesst sich dieses
Höchste sozusagen im Schlafe, — die mit der Sünde beladenen Sterblichen
werden im allgemeinen um das Geistige weit mehr ringen, als es schon
immer und in letzter Konsequenz besitzen. — Doch wozu so vieler Worte?
Was dem Kreise der Leser der „Neuen Wege" Tolstoi ist, hat uns ja Leonhard

Ragaz mit so wunderbarer Feinheit gesagt, als er im September 1928
anlässlich des hundertsten Geburtstages einen Gedenkartikel schrieb. Tolstoi
ist kein Punkt zum Stehenbleiben, wohl aber ist die „Idee Tolstoi" eine ewige
Mahnung und ein ewiger Aufruf zum Weiterschreiten. Denn ihr letzter
Sinn ist das Wort der Bergpredigt: „Darum sollt ihr so vollkommen sein
wie euer Vater im Himmel vollkommen ist."

Wien, Anfangs Jänner 1930. Robert Friedmann.
Ueber die Keuschheit.

Aus einem Briefe von Leo N. Tolstoi an E. J. Popow vom 17.
September 1890. (Bald nach dem Erscheinen der Kreuzersonate.)2)

Ich glaube, die Ursache der Seelenlast und des Kampfes, in dem Sie
stehen und ich stehe, ist vor allem darin zu suchen, dass wir noch nicht
von der Sorge um den Ruhm bei den Menschen, um das Urteil der Men-

x) Siehe Bücherverzeichnis, Neue Wege, Oktober 1928.

2) Aus A. Luther, Leo Tolstoi, ein Leben in Selbstbekenntnissen, Leipzig,
Bibliographisches Institut, 1924, 445 Seiten. (Tagebuchblätter und Briefe.)

112



}:-y ïx:x / ¦ ïcx '"-y. v- -'v v," -rtf»-.

sehen über uns freigeworden sind. Versuchen Sie doch, Ihre Zweifel, ob
man ohne Rücksicht auf die Meinung der Leute handeln darf, zu überwinden;

denn nichts verwirrt uns so bei unseren Entscheidungen, und nichts
schwächt uns so im Handeln, ...wie die Vermengung zweier Motive: des
Wirkens um Gottes und um des menschlichen Ruhmes willen. Man weiss
nicht, wo das eine endigt und das andere anfängt... Darum ist mein
einziger Rat: alle Kräfte daran zu setzen, die Sorge um die Meinung der
Leute auszuschalten, damit man sich klar werde, woran man glaubt. Das
beste Mittel dazu, das stets zur Hand ist, ist Selbsterniedrigung, und dann
ein Leben nach dem eigenen Glauben. Leben nach dem
eigenen Glauben aber nenne ich folgendes: nehmen wir an, der Mensch
weiss von sich, dass nach seinem Glauben die Ausschweifung — wir wollen
es einmal auf die Geschlechtsverhältnisse anwenden — ein Uebel sei; er
kann daher nicht mit verschiedenen Weibern verkehren, sondern lebt mit
einer Frau und möchte ausserdem glauben, dass volle Keuschheit besser sei
als Zügellosigkeit, und sucht daher auch seinen Verkehr mit der einen Frau
einzustellen, ist aber noch nicht so weit, um sagen zu können, dass er dazu
nicht imstande sei. Und so bewegt sich der Mensch zwischen diesen zwei
Schranken... Und darum rate ich Ihnen: suchen, bestimmen Sie die Grenze
dessen, was Sie Ihrem Glauben gemäss nicht können und dessen,
was Sie nicht zu können wünschen, aber noch können, und bewegen Sie sich
von dem ersten auf das zweite zu.

Wir aber machen immer den gleichen Fehler: wir stellen uns eine
Aufgabe, die unsere Kräfte übersteigt, sagen z. B., wir wollen ganz keusch sein,
um dann, wenn wir das Unerfüllbare nicht erfüllt haben, zu sagen: „Es ist
unmöglich," und uns vom Guten loszusagen, zu dem wir doch streben sollten.

Nicht die Keuschheit soll der Mensch sich zur
Aufgabe machen, sondern das Streben nach Keuschheit.

Keusch kann ein lebendiger Mensch, streng
genommen, nicht sein. Ein lebendiger Mensch kann nur
nach Keuschheit streben, eben weil er nicht keusch,
sondern lüstern ist. Ware der Mensch nicht lüstern, so gäbe es den
Begriff Keuschheit für ihn gar nicht. Der Fehler besteht darin,
dass man sich die Keuschheit (d.i. den äusseren Zustand der
Keuschheit) zur Aufgabe macht, und nicht das Streben
nach Keuschheit, d. i. die innere Anerkennung, dass
immer, in allen Lebenslagen, die Keuschheit vor der
Unkeuschheit den Vorzug verdient, die grössere
Reinheit vor der geringeren.

Dieser Fehler ist sehr bedeutungsvoll. Für einen Menschen, der sich
den äusseren Zustand der Keuschheit zur Aufgabe gemacht hat, vernichtet die
Abweichung von diesem äusseren Zustande, der „Fall", alles, und macht der
Möglichkeit weiteren Wirkens und Lebens ein Ende. Für den Menschen
aber, der im Streben nach Keuschheit seine Aufgabe sieht, gibt es keinen

„Fai 1", keinen Abbruch des Wirkens, und Versuchung und Fall
können dem Streben nach Keuschheit kein Ende machen, ja im Gegenteil,
sie stärken es noch.

Um nun alles, was ich darüber denke, kurz zusammenzufassen, sage ich
folgendes:

1. Man bemühe sich, die Sorge um die Meinung der Leute möglichst von
sich fern zu halten und diese Frage so zu stellen, als befände man sich im
Angesicht des Todes

2. Sich möglichst tief in der Meinung der Menschen herabzusetzen,
besonders in der Meinung der Person, von der die Versuchung ausgeht...
man muss sich vor ihr demütigen, erniedrigen.

3. Nicht vergessen, dass man nie ganz keusch war, und es nie sein wird,

113



sondern dass man sich auf einer gewissen Stufe der Annäherung an die
Keuschheit befindet, und darum nie an diesem Näherkommen
verzweifeln. In den Augenblicken der Versuchung, ja selbst des „Falles",
bleibe dessen bewusst, wonach du strebst, und sprich zu dir selbst: ich
sündige, aber ich hasse die Sünde, und ich weiss, dass, wenn nicht jetzt, so
doch später der Sieg nicht ihr, sondern mir zufallen wird.

Nun sehen Sie, — so habe ich klar oder unklar, wie ich's verstand,
Ihnen gesagt, lieber Freund, was ich durchdacht habe und durchdenke,
durchfühlt habe und durchfühle. Vielleicht können Sie es brauchen, ja gewiss
— den wir alle gehen denselben Weg...

*
Aus dem Tagebuch.

Pigorow, 3. August 1898.
Meine Anschauungen sind gewissen weitverbreiteten Missdeutungen

ausgesetzt, die manchmal beabsichtigt, manchmal auch unbeabsichtigt sind, und
die, ich muss es gestehen, mich ärgern.

c) Ich sage, man solle nach Keuschheit streben, in diesem Sinne sei
Jungfräulichkeit die erste, die reine Ehe die zweite, und die unreine Ehe, d. h.
die Untreue in der Ehe, die dritte Stufe, — und man wirft mir vor, ich
leugnete die Ehe und predige den Untergang des Menschengeschlechtes.

2.

Eigentlich möchte ich meinen unvermuteten Gegner belehren: wenn man
jemanden liebt, und besonders, wenn jemand liebenswert ist, dann darf es
trotz allem nicht „in der Seele weh tun", sofern man der Wahrheit zuliebe
nicht nur die Licht-, sondern auch die Schattenseiten für sich und die andern
aufdeckt. Tolstoi würde dies verlangen. Eine davon abweichende Stellungnahme

müsste sich gegen seine Lehre richten. Mein Gegner sollte sich
überlegen, ob die in meinem Aufsatz von allen Seiten betrachtete und dargestellte,

in vielem für mich zwiespältige, aber auch tiefste Bewunderung
hervorrufende Persönlichkeit Tolstois, oder ob eine noch so schön in Ergebenheit

schwimmende Anbetung als „verschwommen" zu beurteilen sei? Ich
versuchte die Forderungen, ja die prophetischen Forderungen Tolstois an die
Welt hervorzuheben, seiner künstlerischen Grösse gerecht zu werden, aber
auch die Schwankungen seines persönlichen Alltagslebens nicht zu vergessen.
Ich bewies es, ich belegte es. Sollte die Wahrheit über die Gesamtzusammenhänge

in der Seele Tolstois „verschwommen" wirken können? Mein
Gegner möge sich überlegen, ob wir das Recht haben, in unserer mit Werten
„verschwommen", allzu subjektivistisch umgehenden Zeit solche Ausdrücke
wie: „Mir tut es in der Seele weh", — „ich liebe es nicht, wenn man ..."
usw. zu gebrauchen? Wir bedürfen der Wahrheit, welche den
Gesamtzusammenhängen des Menschen entspricht. Bekenntnisse sind eine private
Angelegenheit. Uns dürfen nur objektive Werte angehen, und wir haben
objektive Werte zu fordern. Der religiöse Mensch, als welcher sich mein
Gegner ausgibt, hat sogar bei seinem Heiligenkultus kein Recht auf „gefühls-
mässige", subjektive Bewertungen. Auf die Tatsache, auf die sich mein
Gegner beruft, dass er Tolstois Geisteskämpfe „durchgelebt" habe, wie auch
auf private Einfühlungsexkurse anderer Personen in das Tolstoische Leben
und Werk bin ich in meinen Ausführungen über Tolstoi nicht eingegangen.
Es wäre zwar eine nicht uninteressante Arbeit für sich: Tolstoi im Gesichtswinkel

verschiedener Denkmethoden. „Der Löwe Tolstoi" wird nicht nur
gelesen, sondern leider nach Standpunkten um- und nachgedichtet. Ich möchte
zum Schluss meinen es mit der Welt wohlmeinenden Angreifer nochmals
belehren: Nachdem er enthusiastisch, in Gefühlen pendelnd, für das
Heiligreligiöse, „mit Menschenhänden nicht zu Berührende" im Leben Tolstois

114



lediglich vage, mit Ahnungen arbeitende Worte orakelt, kommt er bei der
Zusammenfassung — zu was? Ich verweise ihn auf seine eigenen Schluss-
Worte. Stehen sie denn mit seinen vorher gemachten Ausführungen im
Einklang? Sind diese Worte nicht viel entwertender, degradierender für Tolstoi,
als ich sie am Ende meines eigenen Aufsatzes oder gar in den an Tolstoi
gerichteten Verszeilen ausdrückte:

Der Not des Leibes fliehend, suchte er den Geist.
Allein, der Körper hatte sich titanisch lieb.
Im Leben strauchelte der Heilige zumeist.
Aus Heiligem, das uns von Werk zu Werken blieb,
Ward uns ein Weltgeist, der zu Sternen aufwärts weist.

Chariot Strasser.
Nachschrift der Redaktion.

Die beste Frucht dieser Diskussion war wohl eine neue eifrige Beschäftigung

mit Tolstois Werken selbst. Ich verweise zu diesem Zwecke
auch auf das Verzeichnis der Werke Tolstois, das Dr. Friedmann selbst
im Oktoberheft 1928 gegeben hat, und erinnere zugleich an seinen Aufsatz über
Tolstoi: „W as sollen wir tun" im Septemberheft desselben Jahres
und an sein kostbares Büchlein: Leo Tolstoi (Rütten u, Loening, Frankfurt).

L. R.

Theologie und Kirche.1)
hl

Die Kirche.
Und nun die Kirche!
Wie gesagt: Das ist, für mich wenigstens, das weitaus wichtigere,

tiefere, schwerere Problem. Wohl auch für Professor Brunner, denn
er stellt ja, wie die ganze „neue Theologie", die Theologie ganz und
gar in den Dienst der Kirche, macht ihren Sinn und ihr Recht ganz
von Sinn und Recht der Kirche abhängig.

Aber nun die Kirche selbst, wie steht es mit ihr?

1.

Auch hier muss zuerst der gemeinsame Boden aufgezeigt werden.
Ich möchte darum, was ich im allgemeinen erklärt habe, auch hier
im besonderen wiederholen : Mein Kampf gegen die Kirche ist stets
von der Voraussetzung getragen gewesen, dass es sich dabei um
etwas Grosses handle. Gerade das ist ja von Vielen nicht
verstanden worden. Sie bekämpfen die Kirche nicht, weil ihnen das
unnötig vorkommt. Sie ist ihnen, wenn nicht quantité négligeable,

x) Vgl. Nr. 2. Es seien gerade hier einige Druckfehler verbessert, die
leider im ersten Teil dieses Aufsatzes stehen geblieben sind. S. 57, Z. 16
von oben muss es heissen: „Wir Andern" (statt „wie"), S. 62, Z. 23 von
oben: „hier" statt „dort"), S. 62, Z. 10 von unten: „philologischhistorischen"

(statt „philosophisch-historischen"), S. 63, Z. 12 von oben
„ausserhalb des Erlebens" (statt „dem Erleben").

115



heimgegangen ist) das Bedürfnis empfunden, noch ein letztes Wort, ein Wort
des Vermächtnisses zu sagen.1) Dieses letzte Wort fügt sich gut zu jenem
ersten. War jenes erste seiner Aufgabe gemäss etwas mehr negativ, indem
es zeigte, was an unserem religiös-kirchlichen Wesen veraltet und unwahr
sei, so stellt dieses letzte, trotzdem es auch ihm an kritischer Schärfe nicht
fehlt, doch mehr das Positive in den Mittelpunkt; das Reich Gottes für die
Erde als Kern des Christentums, besser: der in Jesus Christus und den
Propheten vor und den Aposteln nach ihm kundgewordenen Wahrheit. Dieses
Reich Gottes ist auch der Inhalt der Bibel. Weil aber Gott der Lebendige
ist, so darf sein Wort nie blos als ein Schriftwort schriftgelehrtenhaft behandelt,

soedern muss als lebendiges Wort verstanden werden, innerhalb
wie ausserhalb der Bibel.

Zimmermann wendet sich mit der Betonung dieser Wahrheit gegen das
neue Theologengeschlecht, das nach der Abwendung vom falschen Liberalismus
und Modernismus der letzten Epoche nun in Gefahr steht, ins Schriftgelehrten-
tum und Theologentum zu verfallen. Er warnt vor dieser Gefahr und sagt
Aehnliches wie wir es auch sagen.

Ob er gehört wird? Es besteht wenig Aussicht dafür. War sein erstes
Wort im guten Sinne zeitgemäss, so ist sein letztes, wieder im guten Sinne,
unzeitgemäss. Das heutige jüngste Theologengeschlecht schwärmt für Kirche,
Theologie, Kultus und verachtet die Fragen der Verwirklichung, die
für Zimmermann die wichtigsten sind. Aber wenn dieses Intermezzo vorüber
sein und sich gezeigt haben wird, dass dieses Theologen- und Schriftgelehrtenvolk

die Zeichen der Zeit wieder einmal nicht erkannt hat (man lese Matth. 12,
48 ff.), dann wird hin und wieder einer auf dieses Testament eines bescheidenen

Pioniers hinweisen und ihm dafür danken.
Der Schreibende sagt nicht gerade zu der ganzen Theologie dieses

Testamentes Ja, wohl aber zu seiner ganzen Gesinnung. Man darf und
muss alle, die dafür Zeit und Sinn haben, auffordern, es nicht ungelesen zu
lassen. L. R.

Sprüche.
Es ist besser, sein Kreuz zu tragen als zu schleppen.

Bretonisches Sprichwort.
Gott verhängt kein Ding über uns, womit er nicht uns zu sich

locke. Eckhart.
Die Offenbarung der Liebe ist die Erlösung der Welt.

Pestalozzi.
Auf die Zukunft wirken kann man nur um den Preis, sich bei der

Gegenwart zu diskreditieren. Richard Rothe.

Berichtigungen.
1. Die Schrift von Dr. Friedmann: Tolstoi, ist nicht bei Rütten

u. Lönnig, sondern bei Georg Müller, München, herausgekommen.
2. Druckfehler: S. 115, Z. 14 v. oben, lies: wäre (statt war);

S. 120, Z. 18 v. unten, Gott (statt Gottes), S. 121, Z. 16 u. 24 v. unten,
Johann is (statt Johannes); S. 124, Z. 5 v. unten, lies: Ich will (statt
will); S. 154, Z. 6 v.'oben: sogar (statt ganz).

x) Alfred Zimmermann, „Die innere Not des Protestantismus." Verlag
Friedrich Reinhardt, Basel.

208


	Aussprache : um Tolstoi ; Ueber die Keuschheit ; Nachschrift der Redaktion
	Anhang

