
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 3

Artikel: Die doppelte Gestalt des Kreuzes

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die doppelte Gestalt des Kreuzes.
Damals sprach Jesus zu seinen Jüngern: Wer mir

nachgehen will, der verleugne sich selbst, nehme sein
Kreuz auf und folge mir. Matth. 16, 24.

Das Kreuz ist das alte Zeichen des Christentums. Darüber kann
kein Zweifel sein. Aber in welchem Sinn ist es das?

1.
In einer doppelten Gestalt gleichsam ragt das Kreuz inmitten der

Christenheit empor — man dürfte vielleicht so weit gehen, nicht
bloss von zwei Auffassungen des Kreuzes, sondern von zweierlei
Art von Kreuz zu reden.

Das Kreuz ist die grosse Gabe Gottes an die Welt. Es ist der
Trost der Welt. An ihm erscheint die Liebe Gottes in der letzten
Vollendung ihrer Offenbarung und in der höchsten Steigerung ihres
Wunders. Hier steigt sie in die tiefsten Tiefen der Not, des Schicksals,

des Todes, der Schuld hinunter. Das Kreuz — ob es nun sein
müsste oder nicht — wird zum Siegel, das auf das ganze Evangelium

gedrückt wird, auch auf die Bergpredigt und das Gleichnis vom
verlorenen Sohn. Zum Kreuze darf sich flüchten, wer sonst auf der
weiten Welt, in den Bereichen seiner Seele, im hohen Himmel und in
der tiefen Hölle keine Zuflucht mehr hat — wer es fassen kann, fasse
es! —; an das Kreuz darf sich klammern, wen die Wellen der
Verzweiflung in die Tiefe reissen wollen; das Kreuz, von dem das Blut
Christi rinnt, ist die letzte, festeste Burg der Freiheit für die
Seele. Die Auferstehung ist vielleicht noch mehr als das Kreuz,
das Osterlicht noch herrlicher als das Karfreitagsdunkel, und
vielleicht sollte Ostern noch viel mehr unser Höchstes, sollte das offene
Grab unser Zeichen sein, aber das Kreuz, wenn es nicht das Ziel
sein soll, so bleibt es doch der Weg. Es ist die offenbare Liebe Gottes

in ihrer Unbedingtheit und Unglaublichkeit; es ist die Vergebung
der Schuld, die Erhellung des Schicksals, die Ueberwindung des

Todes; es ist Gottes kostbarste Gabe an die Menschheit — an die
Menschheit, wahrhaftig nicht bloss an die Christenheit.

Und es ist nicht nur Gabe, es ist auch das Gericht der Welt.
Am Kreuze wird ja nicht nur das offenbar, was siegt, sondern
auch das, was besiegtwird: es wird offenbar die Schuld, wird
offenbar das Schicksal, wird offenbar der Tod. Das ganze
Weltwesen wird vom Kreuze her gerichtet. Das Kreuz ragt, so wie
Dürer und Andere es dargestellt, nicht nur hoch über der Welt,
sondern auch hoch über d i e Welt empor. In der Selbstverleugnung
der höchsten Liebe, die sich am Kreuze Gott hingibt, so dass Gott
in ihr sich der Welt hingeben kann, tritt das wahrhaft Unendliche

105



-¦'

und Uebernatürliche hervor. Denn hier ist aufgehoben, was alles
Endliche bindet: das Suchen seiner selbst; hier ist der stärkste Trieb
der unerlösten Natur überwunden: der Trieb nach Macht und
Geltung. Der Gott, der uns am Kreuze erscheint, ist darum nicht nur
ein höchster Ausdruck für Welt und Natur — er ist der Heilige, ist
der Richter. Er kann uns darum wirklich von der Welt erlösen.
Das Kreuz ist die ewige Reinigung der Welt wie der Seele. Sie
verfaulten, verkämen ohne das Kreuz. Es allein ist der Welt mit ihren
gewaltigen Götzen und dem Selbstbetrug der Seele überlegen, so
wie es dem Schicksal, der Schuld und dem Tod überlegen ist. Es
allein offenbart damit, als letztes Wort, den lebendigen Gott.
Und wie es die Welt richtet, so richtet es die Religion, die Christenheit,

die Frömmigkeit, die Kirche, die Theologie. Diese vor allem
— wer es fassen kann, fasse es — haben ja Christus getötet. Denn
auf die Initiative der Kirche hin hat der Staat das Kreuz auf
Golgotha aufgerichtet.

Das ist die eine Gestalt des Kreuzes: die edle Gabe Gottes, der
Trost und das Gericht der Welt. So hat es, abgekürzt ausgedrückt,
zuerst und vor allem Paulus gesehen.

Aber es gibt noch eine andere Gestalt des Kreuzes. Sie tritt uns
sozusagen noch vorher entgegen, in den Evangelien, in den Worten
Christi, im Wege Jesu selbst. Hier ist das Kreuz Aufgabe, die
letzte, schwerste, edelste Aufgabe des Jüngers Christi, und das
heisst: des Menschen, der den Weg Gottes gehen will. Das Kreuz
ist das eigentliche Zeichen, dass ein Weg der Weg Gottes ist. Hier
erhebt sich das Kreuz auf dem Wege der Nachfolge. Dieser ist
ein Sterben : die Hingabe des natürlichen Menschen mit seiner
Selbstbehauptung, seinem Trieb nach Macht und Geltung in die
Selbstverleugnung, in den Tod. Dieser Weg setzt den Dienst an der Sache
Gottes in der Welt, die ja Christi Sache ist, voraus. Nur was uns
auf d i e se m Wege begegnet, darf ja Kreuz genannt werden. Denn
was uns in natürlichem Schicksal zustösst : Krankheit, Armut, Niederlage

aller Art, das nennt man ja wohl auch etwa Kreuz, aber
unbefugter Weise. Es ist ein ganz und gar verweltlichter und ver-
äusserlichter Sprachgebrauch. Denn das ist Leid, Not, Unglück, aber
Kreuz, Kreuz im eigentlichen Sinn gibt es nur in der Nachfolge Christi;

nur auf diesem Wege erhebt sich dieses Zeichen. Kreuz im
ursprünglichen, hohen Sinne ist bloss das Leiden, das uns im Dienste
Gottes und um dieses Dienstes willen, „um der Gerechtigkeit
willen", widerfährt. Es ist die Meinung Christi, es ist auch die Meinung
des ganzen Neuen Testamentes, dass keiner den Weg Gottes gehen
könne, ohne auf das Kreuz zu stossen. Kreuz zu tragen, ist
aber die höchste Ehre, die dem Jünger widerfahren kann. Es
gibt nichts Grösseres, als, mit Kierkegaard zu reden, um der Lehre
willen leiden. Das Kreuz bezeichnet den Ort, wo Gott und Welt

106



hart zusammenstossen, auf Leben und Tod, und auch im Leben des
Jüngers soll, wie im Leben des Meisters, Gott die Welt besiegen,
soll Gott über und um uns stärker sein, als die Welt in uns und
um uns, soll der Glaube stärker sein als die Furcht, die Liebe mächtiger

als der Hass. Darum kann keiner diesen Ort umgehen, wenn
er Jesus nachgehen will.

An diesem Punkte fällt die Entscheidung. Wie Viele kehren um,
biegen ab und wie Viele zerbrechen damit vor diesem Zeichen. Sie
wollen wohl das Kreuz als Gabe annehmen, aber sie lehnen es ab,
wo es als Aufgabe vor sie hintritt; sie sind bereit, vom Kreuze
getragen zu werden, aber sie wollen es nicht selbst tragen.

2.

Wir sehen, dass die beiden Arten, das Kreuz zu verstehen, in
Widerspruch zu einander, ja in Streit miteinander geraten können.

An und für sich müsste das nicht sein. Gerade das, was der
Mensch an der Gabe des Kreuzes erlebt, kann ihn anfeuern und
stärken, die Aufgabe des Kreuzes anzunehmen, und umgekehrt wird
er gerade durch die Aufgabe des Kreuzes auf dem Wege der Nachfolge

zu der Gabe des Kreuzes getrieben. Wir können nicht im
Ernste uns von dem Kreuze getragen fühlen, ohne bereit zu sein,
es selbst zu tragen, und umgekehrt, wer wollte sich getrauen, sein
Kreuz zu tragen, ohne von dem Kreuze getragen zu werden

Und doch sehen wir, wie diese beiden Arten, das Kreuz zu
verstehen, zu zwei mächtigen Grundformen der ganzen Christussache,
ja bis zu zwei Arten von Christentum auseinander gehen.

Auf der einen Seite rühmt man das Kreuz als Gabe. Man
versenkt sich in die Abgründe seines Reichtums und seiner Geheimnisse.
Man baut sowohl einen Kultus als eine Theologie darauf. Wie das
Kreuz die Grundform aller Kirchen ist und der Altar dort steht, wo
seine Arme sich schneiden, so ruht der ganze gewaltige Dombau
der christlichen Theologie auf dem Opfertod Christi. Der Römerbrief

des Paulus ist im Protestantismus meistens ihr Ausgangspunkt.
Welch eine wundervolle Mannigfaltigkeit des Wortes vom Kreuze
steigt aus dem Kirchengesangbuch auf, welch eine Herrlichkeit des
Kreuzes aus der ganzen Kunst des Christentums Vom ersten
Kreuzeszeichen in den frühchristlichen Katakomben bis zu Grünewaid
und Dürer, vom Ausruf des Paulus : „O welche Tiefe des Reichtums
und der Weisheit und der Erkenntnis Gottes!" (Römer 11, 32) bis
zu der Matthäuspassion von Bach, welch eine Rolle des Kreuzes!

Aber nun geschieht es wohl, dass man bei dieser Gabe des Kreuzes

stehen bleibt. Man ruht darin aus, aber nicht vom Weg zum
Weg, vom Kampf zum Kampf, sondern man verharrt in der
Ruhe. Es entsteht jener Quietismus, der die Sache Jesu in der
Welt miatt setzt. Die Schuld des Menschen, die am Kreuze gesühnt

107



wird, erscheint so gross, dass unser eigenes Tun, womit wir, unser
Kreuz tragend, das sühnende Leiden Christi vollenden könnten und
— sollten (vgl. Kol. 1,24) als lächerlich erscheint. Man nimmt bloss,
aber man gibt nicht. Die Sache Gottes in der Welt wird vergessen.
Man glaubt im Namen des Kreuzes — dem Kreuze ausweichen zu
dürfen. Dass am Kreuze die Welt versöhnt und zugleich gerichtet,
gerichtet und zugleich versöhnt ist, erscheint so sehr als das Wesentliche,

dass die Weltarbeit im Dienste Gottes darob verblasst. Man
überlässt die Welt — Gott? ja, aber unter Umständen auch den Götzen

und dem Teufel. Denn was können wir tun? Das Kreuz als Gabe
verschlingt das Kreuz als Aufgabe, die Gnade entwertet die Tat, die
„Rechtfertigung aus dem Glauben allein" verdrängt die Nachfolge,
die Vergebung der Sünden, die man empfängt, lähmt die Erwartung
des Reiches und den Kampf um das Reich. Das Kreuz wird zur
stärksten Beruhigung der unerlösten Welt, zur Zuflucht einer trägen
und feigen Frömmigkeit, zur beliebtesten Freistatt der religiösen
Selbstsucht, und mit alledem zur schlimmsten Unwahrheit.

Man könnte freilich einwenden, es gebe auch die umgekehrte
Gefahr : Dass man das Kreuz viel zu sehr bloss als A u f g a b e und zu
wenig als Gabe verstehe, dass man ob der Nachfolge die Rechtfertigung,

ob dem Tun die Gnade, ob dem Trachten nach dem Reiche
die Vergebung der Schuld übersehe. Gewiss gibt es auch diese
Einseitigkeit. Sie ist die Gefahr der andern Grundform, welche die
Sache Christi annimmt. Auf dieser Linie gehen mehr die Ketzer,
gehen die Hussiten, gehen die Täufer, gehen alle die, welche die
Bergpredigt vielleicht mehr beschäftigt, als der Römerbrief; auf dieser

Linie geht Tolstoi, gehen manche Formen des religiös gearteten
Sozialismus, geht — wir dürfen ihn wohl einfach hier einreihen —
der Rationalismus, Hier kann die Gefahr des Moralismus entstehen.
Hier kann man vom Tun des Menschen zu viel erwarten. Hier mag
an Stelle des Quietismus ein Aktivismus treten, der ebensogut
zur Versandung führen kann, wie der Quietismus zur Versumpfung.

Gewiss. Aber ich frage : Wo liegt für uns, liegt für das Christentum,

wie es heute ist, liegt für den natürlichen Menschen die g r ö s -

sere Gefahr? Es wollen doch alle lieber nehmen als geben; es
wollen doch alle Gott beanspruchen; es wollen doch alle von Christus

Gewinn haben — auch die weltlichsten und oberflächlichsten
aller Christen wollen es irgendwie. Irgendwie wollen sie Hilfe,
Erquickung, Trost. Ja, Trost vor allem wollen sie. Aber wer
will Gottes Sache? Wer will zuerst das Reich Gottes und
seine Gerechtigkeit? Wer will das Kreuz auf sich nehmen, das

wirkliche Kreuz? Sind das Viele? Was für eine Rolle spielt
dieses Kreuz in der Christenheit? Erregt es nicht Entsetzen, wo
es sich vor Menschen erhebt, die doch „Christen" sein wollen, die
doch getauft, unterrichtet, konfirmiert sind?

108



-ÏÏJTOf«--"«-'

Aber nun scheint mir klar: Wenn wir nicht das Kreuz als
Aufgabe annehmen wollen, wird auch das Kreuz als Gabe entwertet.
Es verliert seine Kraft. Denn wie sollen wir die Gabe auch nur
verstehen, wenn wir der Aufgabe aus dem Wege gehen Nur wenn
wir die Weltüberlegenheit des Kreuzes in der ganzen Bitterkeit des

unsrigen — des echten, in der Nachfolge uns entgegentretenden
— erfahren, können wir an die Weltüberlegenheit des Kreuzes

Christi, an den in ihm offenbaren Sieg über Schicksal, Schuld und
Tod glauben. Nur wenn wir in der Selbstverleugnung, der Absage
an uns selbst, an den Machttrieb, Ehrtrieb, Genusstrieb, Besitztrieb
Gottes Gericht über uns erleben, können wir das Gericht erfassen,
das vom Kreuz auf Golgotha über die Welt ergeht. Nur wenn wir
in der Liebe, der Demut der Liebe und dem Dienst der Liebe, die ja
die Seele der Nachfolge sind, etwas von dem Sinn der Liebe merken,
können wir das Wunder der Liebe, die uns am Kreuze unsere
Schuld vergibt, erfassen. Nur im Tun können wir die Notwendigkeit
der Gnade und auch ihre Heiligkeit erfahren; wer müssig die Gnade
haben will, entwertet das Kreuz. Nur im Sterben der Nachfolge
können wir die Osterkraft erleben, die am Kreuze aufstrahlt. Kurz :

nur in der Paradoxie der Aufgabe des Kreuzes lernen wir die Paradoxie

seiner Gabe erfassen.
Weil dem so ist, so sehe ich keinen andern Weg für die

Aufwertung des Kreuzes in der Christenheit und in der Welt (versteht
man, warum ich einen so banalen Ausdruck wähle?), als dass das
Kreuz aus dem Reiche beschaulicher, bloss empfangender, geniessen-
der, ästhetischer Frömmigkeit herabsteige in den Kampf um die
Sache Gottes in der Welt, in den Kampf um seine Herrschaft gegen
die Herrschaft der Götzen und Satans. Das Kreuz muss aus einer
Religion, einer Theologie, einer Frömmigkeit zu einer Wirklichkeit
des Alltags werden. Das Kreuz muss aus der Kirche, dem Hörsaal
oder gar Konzertraum, aber auch aus dem stillen Kämmerlein der
mystischen Andacht heraus und in die Fabrik, in den Ratsaal, die
Volksversammlung hinein, auf den Marktplatz hinaus, in die
Abgründe der Not, des Lasters, des Verbrechens hinab, in die W e 11
hinein. In dem Masse, als dies geschieht, werden wir auch wieder
verstehen, was uns durch das Kreuz geschenkt wird. Das ist
ein Teil der Erneuerung der Christenheit, deren wir bedürfen. Es
geht durch, das Kreuz zum Kreuze — und durch das Kreuz zu
Ostern. Darum freue sich, wem auf seinem Wege das Kreuz
entgegentritt, das echte Kreuz, das Kreuz der Nachfolge; denn mit der
Aufgabe des Kreuzes wird er die Herrlichkeit seiner Gabe erfahren.
Kehre doch ja vor dem Kreuze nicht um, sonst verfehlst du — das
Kreuz! Du verfehlst den lebendigen Gott, du verfehlst dich selbst,
du verfehlst Ostern.

Freilich, freilich, es ist auch umgekehrt: nur wenn man zum

109



Kreuze flüchten, wenn man vom Kreuze Erlösung holen kann,
vermag man den Weg der Nachfolge zu gehen. Gewiss! Nur mit dem
Kreuze bewaffnet, vermag man den Dämonen zu trotzen Wer sich
am tiefsten in das Kreuz als Gabe versenkt, wird am stärksten und
sieghaftesten das Kreuz als Aufgabe erfassen. Aber es ist wohl von
tiefster Bedeutung, dass im Evangelium Jesus zu seinen Jüngern
von dem Kreuze redet, das sie aufnehmen sollen, bevor sie noch
sein Kreuz gesehen haben. Das ist, meine ich, ewig der rechte
Weg: zuerst — nicht zeitlich, sondern grundsätzlich verstanden —
der Kampf um das Reich in der Nachfolge, und dann das Kreuz
Christi, das Kreuz auf Golgotha, als Gabe, als Trost, als Kraft,
als Sieg L. R a g a z.

Aussprache
iiiiiiiiiiiiiiiiii

Um Tolstoi.
1.

Sehr geehrter Herr Professor!
Gestatten Sie mir, dass ich, wenn auch reichlich spät, zu dem Aufsatz

„Der Löwe Tolstoi" von Dr. Chariot Strasser Stellung nehme, der im
Oktober-November 1929 in den „Neuen Wegen" erschien, und dessen Erscheinen

mir „in der Seele weh tat". Wenn ich mich heute mit einer gewissen
Lebhaftigkeit dagegen wende, so geschieht das sicher nicht aus persönlichen,
sondern allein aus prinzipiellen Gründen: einerseits ist es ja leider noch
immer Brauch, das Thema „Tolstoi" zum Tummelplatz der oft
widersprechendsten psychologischen oder moralphilosophischen Behauptungen zu
machen, die einer Unklarheit entspringen und richtig gestellt werden müssen,
sofern einem Tolstoi etwas Wesentliches bedeutet, und dann glaube ich
anderseits doch, dass eine solche Polemik in ihrer Konsequenz auch einen
positiven Sinn haben könnte, sofern nämlich gerade die entscheidenden Punkte
aufgehellt würden, und so an die Stelle einer Warnung vor Tolstoi eine
rechte Förderung durch Tolstoi treten könnte.

Was will denn eigentlich der Verfasser? Oft scheint es, als wolle er
überhaupt nichts Bestimmtes, als schwanke er zwischen Literaturkritik,
Psychologie und Moralismus unentschieden hin und her. Es ist zwar irgendwie

fühlbar, dass die aufrichtige Absicht bestand, ein Wort zum Lobe
Tolstois auszusprechen, aber leider werden solche Worte so weitgehend
durch entgegenstehende Behauptungen wieder aufgehoben, dass zuletzt nichts
übrig bleibt als ein unbefriedigender Eindruck. Der Grundzug dieses ganzen
Aufsatzes, der lehrreich sein könnte für die Art, wie man einem Grossen aus
dem Reiche des Geistes doch nicht begegnen dürfte, ist durchaus unklar und
verschwommen. Doch liegt jedenfalls die Hauptbetonung auf der Psychologie,

und zwar einer, die offenbar aus der ärztlichen Sphäre stammt, also
aus der Psychopathologie, bzw. der nervenärztlichen Praxis. Wohlan. Ich
liebe zwar solche Darstellungen nicht, weil sie die eigentliche „Wertfrage"
nicht lösen können, aber immerhin lässt sich ein solcher Standpunkt
einheitlich festhalten (wie z. B. in den Büchern von Freimarck, H. Beck und
Ossipow). Das ist nun aber hier gar nicht der Fall, denn — hinter der
Psychologie verbirgt sich doch wieder eine ausgesprochen moralische Ab-

110


	Die doppelte Gestalt des Kreuzes

