Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 2

Artikel: Theologie und Kirche : eine freundschaftliche Antwort. I., Der Sinn
unseres Gegensatzes ; Il., Die Theologie

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135982

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

und frei im Glauben, aber du sollst dich in der Liebe an die Ordnun-
gen von Religion und Weltreich binden®, jener spricht: ,,Du sollst
in der Liebe auf den Bruder Riicksicht nehmen, auf dass du jhm nicht
Aergernis gebest, wo es nicht von Gott aus sein muss, aber du
bist im Glauben Sohn und Freier.“ Das aber bedeutet eine Umwal-
zung von gewaltiger Tragweite. Mit dieser Einschrankung, die doch
nur eine Erlauterung und Verschiarfung ist, sagen wir: derkoénig-
liche Jesus muss wieder entdeckt werden.
L. Ragaz.

| Theologie und Kirche.

Fine freundschaftliche Antwort.)

Motto: Wiirde der Herr Jesus, wenn er jetzt unter uns wandelte,
wohl zu einer andern Kleidung als der Laien-Tracht sich ent-

schliessen konnen?
%

Das kann ich unter allen Umstinden nicht, irgend einen beson-
ders zugeschnittenen Rock fiir das dem Christentum zu-
passende Kleid zu halten. Nur im Laien-Gewande fiihlt sich das
Christentum wahrhait als sich selbst.

£

Christum frei machen zu helien von der Kirche, das muss in un-
sern Tagen eine der Hauptbestrebungen der Gliubigen sein,
*

An freier Luit fromm zu sein, das ist's, worauf es jetzt
ankommit. Richard Rothe.

*

I. Der Sinn unseres Gegensatzes.

Ich mochte Herrn Professor Brunner zuerst dafiir danken, dass
er von dem, was zwischen ihm und uns Andern (ich denke dabei
besonders an mich, darf aber mehr oder weniger doch im Namen
Vieler sprechen) wohl am meisten strittig ist, auf eine Weise
gesprochen hat, die eine voéllig unpolemische, rein freundschaft-
liche, nicht auf Rechthaben und Rechtbehalten, sondern bloss auf
Verstindigung eingestellte Erorterung moglich, ja verhaltnisméssig
leicht macht. Das soll denn auch das einzige Ziel dieser Antwort
sein. Sie will also auch micht etwa den Versuch machen, iiber
diese beiden gewaltigen Themen: Theologie und Kirche, alles zu
sagen, was zu sagen ware. Es kann sich in diesem Zusammenhang
ausschliesslich nur darum handeln, das Problem, und das bedeutet
hier also: die beiderseitige Stellung zu Theologie und Kirche, so
klar als moglich zu machen, zu zeigen, worin wir iibereinstimmen
und worin wir vielleicht auseinandergehen, und dann die Frage auf-

1) Vgl. den Aufsatz von Professor Brunner ,Theologie und Ge-
meinschaift’ im Septemberheft 1929,

55



zuwerfen, welche Bedeutung der allfallig vorhandene Gegensatz
habe, ob er zu tiberbriicken sei oder nicht, und wenn jenes, auf
welche Weise dies geschehen méchte.

Finig sind wir von vornherein darin, dass es sich um Fragen
von allergrosster Bedeutung handelt, um zentrale, letzte, entschei-
dende Fragen. Als solche haben wir sie immer betrachtet und be-
handelt. Man konnte mir — um jetzt nur von mir zu reden —
auch nicht mit einem Schein von Recht vorwerfen, dass ich sie auf
leichte oder gar leichtfertige Art behandelt habe. Das Problem der
Kirche ist das schwerste und quilendste meines Lebens. Mein
Kampi gegen Kapitalismus und Militarismus ist, damit verglichen,
ein Kinderspiel. Das Problem der Theologie aber ist mit dem der
Kirche, wie iibrigens auch mit dem der ,Religion* und «des ,,Chri-
stentums®, aufs engste verbunden. Ich bin siebzehn Jahre Pfarrer
und dreizehn Jahre Professor der Theologie gewesen und miisste
ein Lump sein, wenn ich Kirche und Theologie nicht ernst genom-
men hatte. Ich habe sie, meistens mehr in Form von schwerem
Ringen, eine zeitlang freilich auch in Form von enthusiastischer
Kirchlichkeit, sehr ernst, t6tlich ernst genommen. Dieser letztere
Ausdruck ist keine Uebertreibung; denn was es fiir mich bedeu-
tete, mit dreiundfiinfzig Jahren die Arbeit eines Lebens (wenigstens
in der Berufsform, die aber keine Kleinigkeit ist) aufzugeben, kann
sich ja vorstellen, wer ein wenig die Fahigkeit besitzt, sich in das
Leben eines Andern zu versetzen. In diesen wie in andern Zu-
sammenhingen hat Kierkegaard fiir mein Leben eine ganz
entscheidende Rolle gespielt, natiirkich nur so, dass die tiefe Un-
ruhe, die fiir mich aus Theologie und Kirche immer wieder aui-
stieg, in ihm sozusagen Fleisch und Blut wurde. So hat er mich
durch mein ganzes waches Leben begleitet. Erst spit ist dann
Blumhardt dazu gekommen, als das Ja, welches das Nein Kier-
kegaards erginzte und erfiillte, nicht etwa aufhob. Ich habe auch in
demjenigen Werk, das ich, soweit meine letzten Absichten und
Ziele in Betracht kommen, neben dem Blumhardtbuch, als mein
Hauptwerk betrachte: , Weltreich, Religion und Gottesherrschait®,
dieses Problem in den Mittelpunkt gestellt und es, glaube ich, bis
zut den letzten Wurzeln verfolgt. Wenn mein Kampf gegen Theo-
logie und Kirche leidenschaftlich geworden ist, so zeugt das in den
Augen von Menschen, die eine Ahnung von Psychologie haben,
nicht gegen dieses Ernstnehmen. Gegen Heiligtiimer kdmpfen, ich
meine: gegen Maichte, die uns selbst Heiligtiimer waren und die
es Andern, der grossen Mehrheit der fiir uns in Betracht Kom-
menden, noch sind, kimpfen kann man nur mit Leidenschait. Nie,
aber auch gar nie und auf keiner hochsten Hohe ist das anders ge-
schehen. Kiihle Ruhe wire hier die schlechteste Art des Kampies,
wire direkt Blasphemie. Die Leidenschait des Kampfers gegen sol-

56



¢he Machte ist das Zeugnis, wie er sie ehrt.') Ich meine darum,
Menschen, denen Theologie und Kirche noch geltende und zwar
iebendige Heiligtiimer sind, miissten sich uns viel naher fiihlen,
also solchen, die sie bloss 'fiir Selbstverstandlichkeiten halten, die
ihnen zwar »d;enen aber kithlen Herzens. Feindschait, ja Hass
(um diese starksten vielleicht allzustarken Ausdriicke hier zu
brauchen) sind immer noch unendlich mehr wert als Lauheit und
Sattheit.

Aber unsere Uebereinstimmung geht noch weiter. Wir sind in
der Sache selbst zunachst durchaus nicht so weit auseinander,
wie es scheint, sondern mehr in den W orten. Was wir als Theo-
logie und Kirche bekampfen, ist nicht genau dasselbe wie idas, was
ihr als solche verteidigt. Wir reden insofern aneinander vorbei.
Ich will, etwas voraus nehmend, was freilich erst im Konkreten
recht verstindlich werden kann, den Sachverhalt so ausdriicken:
was wir bei unserem Kampfie vor Augen haben
sindweniger bestimmte Begriffe oder Institutionen, als
bestimmte Machte. Ich meine den Ausdruck ,,Machte’ im
intensiven Sinne, so wie die Bibel, wie besonders Paulus davon
redet. (Vgl. besonders Romer 8, 38 und als Erlauterung dazu
Epheser 6, 12.) Es sind, das ist ja bloss ein synonymes Wort da-
fiir, nicht Formen des Denkens und Tuns, die wir meinen, sondern
Gewalten, bestimmt charakterisierte Tendenzen des geistigen
und alles Lebens itberhaupt. In diesem Sinn allein, nicht als Dog-
matiker oder Doktrindre, kimpfen wir auch gegen ,,Staat und ,,Ge-
walt’, wie gegen ,,Frommigkeit”, | Religion®, , Christentum®. Diese
unsere Art zu denken und zu reden ist nicht ganz leicht verstind-
lich. Sie ist auch anstossig. Gute Freunde haben uns darum von
jeher darob getadelt. Aber gerade diese Linie miissen wir be-
haupten, im Denken, Reden und Tun, gerade darauf kommt es an.
Da koénnen wir, diirfen wir nicht anders. Gerade diese paradoxe
Rede weist auf die entscheidende Durchbruchsstelle hin. Mit einer
grossen Wendung der Sache muss auch die Sprache verin-
dert werden. Dringt die Sprache nicht durch, so ist das ein Zei-
chen, dass auch die Sache nicht durchdringt, wenigstens vorlaufig
nicht. Unser Unternehmen ist gewaltig, scheinbar aussichtslos.
Ware es bloss unser Unternehmen, so ware es vermessen. Wir
glauben aber, es sei G ottes Unternehmen in unsern Tagen. Wir
glauben «damit auch auf dem Boden der Bibel zu stehen, glau-
ben also das lebendige und geschriebene Wort Gottes Fir uns
zu haben.

In diesem Unternehmen konnten wir mit euch, liebe Freunde

1) Auch gegen grosse Minner wie Luther — um mit Bedacht gerade ihn
zu nengen —, kann man nicht mit einer kiihlen Ueberlegenheit kdmplen, die

in Wirklichkeit doch nur Ueberheblichkeit ware; man ehrt sie durch Leiden-
schaft.

57



und Gegner von der ,,neuen Theologie* und mit Andern, weitgehend,
ja wesentlich einig sein. Es trennt uns jedenfalls ein grosses Stiick
weit nicht die Sache, sondern bloss die Sprache. Ob hinter dieser
Verschiedenheit der Sprache sich dann doch auch eine der Sache
erhebt, wollen wir priifen.

Und endlich: Wir wollennichtauflosen, sondern
erfiillen — erfiillen auch das, was Theologie und Kirche meinen.
Unsere Auflésung will Erfiillung sein, wie umgekehrt nur die Er-
fiillung uns zur Auflosung wird. Auf Grund dieser allgemeinen
,,Einigkeit im Geiste* wollen wir also an die Priifung des zwischen
uns wirklich oder scheinbar vorhandenen Gegensatzes gehen.

'1I. Die Theologie.
1.

Auch ich beginne mit der Theologie und zwar, weil ihr Pro-
blem mir doch weniger wichtig, weniger letzthinig ‘ist als das der
Kirche und das Wichtigste zuletzt kommen soll.

Was ich vorhin im allgemeinen getan, will ich hier nun im
Konkreten wiederholen : Wir sind zunichst nicht so weit auseinander,
als es scheint. Was wir Andern meinen, wenn wir ,,die Theologie®
und die ,, Theologen‘“ verwerfen, ist nicht genau das, was Professor
Brunner und seine Gesinnungsgenossen verteidigen.

Um vor allem einen fast lacherlichen Irmtum- zu beseitigen, den
freilich Professor Brunner ganz sicher nicht teilt: es ist uns nie
eingefallen, das Denken und Wissen auf irgend einem Le-
bensgebiet gering zu schitzen, solange wenigstens, als es sich in
seinen Grenzen halt, und diese Grenzen wollen selbstverstind-
lich auch Professor Brunner und seine Freunde respektiert wissen,
ja sie sogar an einem bestimmten Punkte mit einer Entschiedenheit,
ja Schroftheit betonen, die in der Sache durchaus meine Zustim-
mung hat. Wir begreifen und anerkennen durchaus das Bediirinis
und Recht, ja, in bestimmtem Sinne, die Pflicht dessen, was wir
mit einem leider so ungeniigenden Worte ,religidses Denken‘ nen-
nen mogen. Professor Brunner, als mein einstiger Schiiler, weiss,
welch ein ernstes und intensives Amliegen mir dieses Denken ist.
Ich darf ja bei diesem Anlass gestehen, dass Philosophie und
Theologie fiir mich geradezu eine Leidenschaft sind. Also weg
mit allen Méirlein von unserer Missachtung des Denkens zugunsten
des blossen unbestimmten ,,Gefithls. Ich bin zwar, seitdem ich zur
geistigen Selbstindigkeit gelangt bin, nach einem kurzen Inter-
mezzo, das unter dem Zeichen Biedermanns stand (damals war
ich auch kirchlich!), Antirationalist und Antiintellektualist, und
darin bestand neben dem Antinaturalismus ein Teil meines Lebens-
kampfes — aber so steht, wenn man diese Begriife richtig nimmt,
auch Professor Brunner und erst recht, trotz gelegentlichen

58



Seitenspriingen, Professor Barth. Ich habe zwar den Logismus,
aber nie den Logos verachtet. Und auch in bezug auf die Theolo-
gie habe ich immer betont, dass man, wenn man sie einmal treibe
— was seinen guten Sinn habe — sie recht, und das heisst:
grindlich treiben miisse. Denn nur so kénne man die Theologie
durch Theologie iiberwinden, was ein besonderer Auftrag eben des
Piarrers sei. Es kann mir also auch nicht einfallen, etwa die B e -
rufsarbeit eines Professors der Theologie gering zu schatzen.
Ich schitze sie hochstens anders, als vielleicht Viele tun, aber
nicht geringer.")

Aber freilich: Theologieistnicht WortGottes. Sie
unterscheidet sich auch dann, wenn man sie in der denkbar giinstig-
sten Form nimmt, vom ,,Wort Gottes”“ wie die Wasserleitung von
der Quelle. Unter ,,Wort Gottes“ verstehe auch ich in diesem Zu-
sammenhang zunichst das in der B i b e | enthaltene. Ich nun meine,
wir miissten immer wieder unsere Theologie, und ware es die voll-
kommenste, zerbrechen (,,iiberwinden*), damit das durch den Geist
(das testimonium spiritus sancti internum «der protestantischen Viter)
ausgelegte biblische Wort von Gott allein gelte. Damit sollte ich
zunichst der ,neuen Theologie* nicht fern stehen. Sie will ja streng
- und strikt bloss Auslegung des Wortes Gottes in der Bibel sein —
,,das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie!**) Dieses biblische
Wort mochte ich freilich als ein leben dig es, nicht als ein schrift-
gelehrtes verstanden wissen, als ein, in diesem Sinne, immer
wieder neu werdendes, stets morgenirisches. Aber auch dieses Be-
streben wiirde uns ja wohl nicht entzweien; anders meinen ja die
Freunde und Gegner von der ,neuen Theolog1e“ es auch nicht.

Wir sind weiter darin einig, dass auch wir keineswegs (wie
man uns andichtet) die Botschaft von Gott und seinem Reiche in ei-
nem romantisch unklaren E rleben haben, sondern sie auch als
eine L e hre fassen wollen. Sie will freilich m e h r sein, als bloss
Leh re, namlich Leben, Kraft, Geist — auch darin sind wir wohl
einig? — aber sie wird auch zu einer Lehre. Und dies nach der
Meinung der Bibel selbst. So fassen auch wir sie. Wer will denn
verkennen, dass die ganze , religids-soziale” Auffassung der Churi-
stus-Wahrheit eine Lehre ist, die Lehre vom gekommenen und
kommenden Reich Gottes — um dafiir den kiirzesten Ausdruck zu
wahlen? Vielleicht ist sie auch schon zu stark Lehre!)

1) Ich mochte nicht unterlassen, bei dieser Gelegenheit, ein Versiumnis
nachholend, auf die Schriit von Prof. Dr. W. Gut ,Der Sinn freier
Theologie“ hinweisen, die fiir unser Thema wichtig ist.

?) So lautet der Titel eines bekannten Vortrages von Professor Barth.

; Ich wiirde niemals leugnen, dass es auch eine ziemlich ausge-
arbeitete  religios-soziale Theologie" gebe. Ich selbst hatte und habe

eine Theologie, selbstverstindlich. Aber vor dieser Theologie, wenn sie mehr
sein will, als was ich aller Theologie zubillige, warne ich erst recht.

59



2.

Denn hier beginnen wir nun zundchst auseinander zu gehen.
Ich muss mich lebhaft dagegen wenden, dass diese Lehre, soweit
sie in der Bibel enthalten ist, Theologie genannt werde.
Sie ist dort E vangelium, das heisst: Botschait, irche Botschaft,
nicht Theologie. Ich glaube, es sei entscheidend wichtig, dies fest-
zuhalten. Professor Brunner fasst fiir mein Urteil den Begriff der
Theologie zu weit, so weit, dass einiges darunter fallt, was ich
niemals Theologie nennen wiirde. Fiir ihn sind auch Paulus und
Johannes (vielleicht sogar die Propheten?) Theologen, genauer
gesagt: sind die paulinischen und johanneischen Schriften Theo-
logie, zum mindesten teilweise Theologie. Ich wiirde sie bloss
Zeugmnis nennen. Ja, Professor Brunmer scheint geneigt, alles
Nachdenken iiber die durch die Bibel und durch das Leben aui-
geworfenen Probleme des Verhiltnisses zwischen Gott und Mensch
Theologie zu nennen, wobei dann bloss etwa zwischen einer wild-
gewachsenen ,,Laientheologie oder ,,Freischarlertheologie* und der
wissenschaftlich strengen, gelehrten, ,,reguliren Theologie* zu unter-
scheiden wire.") Das halte ich fiir falsch, fiir irrefithrend. Theologie
ist fiir mich etwas Anderes als Evangelium oder apostolisches Zeug-
nis und als natiirlich gewachsenes Denken iiber gottliche Dinge.
Was denn? Das soll in Balde gesagt werden.

Zunichst aber muss noch ein weiterer Punkt erfasst werden.
Die ,neue Theologie* will nach ihrer eigenen Versicherung nichts
mehr und nichts weniger sein, als ,,Auslegung des Wortes Gottes®,
und zwar des in der Bibel renthaltemem ja, auf ihre Weise, Ve -
kindigung dieses Wortes Gottes. Sie will dies in dem Sinne
sein, dass sie, zum Unterschied von der laienhaften Art, das Wort
Gottes aufzunehmen, dieses in seinem ganzen Zusammenhang, dazu
auf Grund strenger historischer und philologischer Forschung und
in der Auseinandersetzung mit ihr, wie auf der andern: Seite mit der
Weltkultur, besonders ihren Einwinden gegen es, darzustellen
unternimmt. Sie wire also ein Notbehelf. Wenn ich Professor
Brunner recht verstehe, so erschiene auch ihm als das Bessere,
dass es Theologie in diesem Sinne nicht geben miisste, dass das
Wort Gottes ohne solche Vermittlung in ungebrochener Lamenhaftng-
keit zu den Menschen sprache. Darin waren wir von Herzen eins.
~Ich frage bloss: ist das nicht schon eine ganz gewaltige Einschran-
kung des Wertes der Theologie? Ist damit nicht schon eine ganz
eindringliche Warnungstafel gegen sie aufgerichtet? Und ich er-
klare: diese Einschrinkung, diese Warn:ungstafel meinen w ir unter
andern, wenn wir gegen die ,,Theologie* kampfen.

Aber ich habe noch eine Frage zu stellen, die wohl noch viel

1) Die Ausdriicke: , Freischirlertheologie“ und ,regulire Theologie"
stammen von Prof. Barth (vgl. Prolegomena zur Dogmatik, S. 114).

00



kritischer ist: Wer biingt uns dafiir, dass die Theologie berufen
ist, die Aufgabe zu 10sen, die Professor Brunner und fast noch
paradoxer etwa Professor Barth ihr stellen? ,,Auslegung des Wor-
tes Gottes*, das ist eine sehr grosse, eine sehr anspruchsvolle Sache.
Woher nimmt die Theologie diesen Anspruch? Oder reden wir
konkreter: Woher nehmen die Professoren der Theologie (und in
diesem Sinne die Theologen iiberlraupt) einen soichen Anspruch?
Woher haben sie die besondere Berufung dafiir? Sie haben eine
,,Berufung‘ fiir Philologie und Historie (obschon auch dieses Letz-
tere nur in einem &usserlichen Sinn; denn die Deutung des Sin-
nes der Geschichte ist nicht Sache des Gelehrten als solchen), dazu
fiir eine gewisse philosophisch-kulturelle Schulung und Bildung —
aber fiir die Auslegung des Wortes Gottes? Gewiss, Einzelne unter
ihnen mogen «diese Berufung haben (wie auch einzelne Pfarrer),
und ich bin ferne davon, dies zu bestreiten, aber an sich ist Beruf
(und darum handelt es sich ja) selbstverstandlich noch nicht Be-
rufung. Als Berufsleute sind Professoren (und Pfarrer) nicht Pro-
pheten und nicht Apostel, sondern zunéchst ganz einfach Schrift-
gelehrte Es ist eine ganz unerlaubte Fiktion, wenn wir
ihnen meh r zuschreiben. Dann haben wir ]edenfaxlls die Bibel
gegen uns, aber mit ihr auch die ganze Erfahrung der Ge-
schichte: sie zeigen uns beide, dass das Wort
Gottes, und das heisst: die Sache Gottes durch-
wegsvonniemandsowenig verstanden, vonnie-
mand so arg verraten, von niemand so leiden-
schaftlich bekimpit wird wie von den religid-
sen Berufsleuten. Sollte da nicht ein Zusammenhang
bestehen, den wir um keinen Preis iibersehen diirfen? Ich hoffe
diesen Zusammenhang bald ein wenig aufzeigen zu kénnen. Vor-
laufig scheint mir e in Ergebnis klar zu sein: Wirmiissen den
Anspruchder Theologiestark,sehrstarkherab-
setzen. Im Angesicht der Bibel und der Geschichte sollte sie
alles eher wagen, als zu behaupten, Theologie sei eine Art authen-
tischer Auslegung des Wortes Gottes. ,,Theclogie als Wort Got-
tes* ist die Geschichte einer der schlimmsten Verwechslungen, die
die Sache Gottes von jeher bedroht haben. Es ist eine ungeheuer-
liche Fiktion, so ungeheuerlich, wie sie nur je dem Religionswahn
der Menschen einfallen konnte; es ist ein menschlicher Babels-
turm, wie die Hybris des Menschen keinen hoheren je gebaut hat.
Gerade die ,,neue Theologie*, deren Pathos und Recht ja der Kampt
gegen «die Hybris des Menschen und fiir die Ehre Gottes ist, darf
am allerwenigsten selbst einen solchen Turm bauen, ohne sich
selbst in tragischem innerem Widerspruch zu vernichten.

Was ist denn also Theologie? Was kann sie sein? Etwas sehr
Bescheidenes. Keine Koénigin jedenfalls, sondern

01



nureine Karrnerin, kein Generalstab (wie Barth zu
meinen scheint), sondern blossein Korpsvon Schan z-
grabern und Technikern. Sie soll biblische Philologie
treiben (wenn moglich in gutem Stil), soll, so gut sie kann, die
Kirchen- und Religionsgeschichte darstellen; sie soll das Verhaltnis
der Wahrheit Christi zu Philosophie, Wissenschaft und Kultur be-
handeln; sie soll Anleitung zum Dienst an der Gemeinde geben;
sie soll mit einem Wort eine wissenschaftliche Besin-
nung auf die Wahrheit Christi sein. Das ist der hochste Gipfel
ihrer Aufgabe; so weit begleiten wir die ,neue Theologie® und
stehen mit ihr auf festem Boden. Aber wenn diese der Theologie
die Aufgabe zuweist, das Wort Gottes auszulegen, ja sogar zu
verkiindigen, «dann springt sie in die Luit. Dann ist sie nicht nur
von der Bibel, sondern auch von Luther verlassen, um von Kierke-
gaard und Blumhardt nicht zu reden. Das Wort Gottes aus-
zulegen ist ganz ausschliesslich Sache des hei-
ligen Geistes, und dieser ist ganz frei, er weht,
wo er will; er kann ausnahmsweise, mit einem frischen Stoss
von aussen her, sogar in theologische Fakultaten hineinwehen —
und ich bin geneigt, zu glauben, dass er das in den Anfangszeiten
der ,,neuen Theologie“ besonders energisch getan hat — aber im
Brauch hat er, gerade nicht dort zu wehen, sondern in Gottes
grosser, freier Welt. Dort steht der Pr op h'et auf und erhebt
sich von Gott selbst her der Sturm seines Geistes.

Das ist, in meinen Augen, der bescheidene Sinn der Theologie.
Sie istdazu da, sich selbst zu iiberwinden, immer
wieder von den Kanalsystemen, die so leicht zu Kerkern werden,
zum lebendigen Gott und seinem lebendigen Wort zu fithren, das
viel unmittelbarer spricht als alle Theologie.

3.

Aber das ist nur mein erstes Wort. Es fithrt in seiner letzten
Wendung von selber weiter. Das Stichwort ,junmittelbar ist es,
das uns den Weg zeigt. Alle Theologie ist ein Sy stem, das Wort
in einem etwas weiteren Sinn verstanden. Sie ist zunachst ein
System philosophisch-historischen Wissens. Aber sie ist auch ein
System von Gedanken. Das Letztere gilt besonders von ihrer Dog-
matik und Ethik. Sie kann sich (wie etwa Professor Barth zu ver-
suchen scheint) bemiihen, diesem System zu entrinnen, aber es kann
ihr nicht gelingen, denn das System ist in ihrem inmersten Wesen
begriindet. Ich komme hier auf den Punkt, den auch Professor
Brunner beriihrt und der fiir mich sehr wesentlich ist, an dem ich
auch als Professor der Dogmatik und Ethik besonders schmerz-
lich gelitten habe.

Der Gott der Bibel, der wirkliche Gott, ist nicht syste-

02



matisch — er ist der Eine, gewiss, in all seinem Tun, aber nicht
systematischinseiner Mitteilung. Er kann das nicht,
weil er der Lebendige ist. Er ist fred. Er ist paradox. ‘Er
tut sich kund in: immer neuen Taten. Und er tut sich kund dem,
der glaubt und gehorcht. Er tut sich kund in einer ganz
konkreten Situation. Seine Erkenntnis ist also, wie Kierkegaard
sagt, existentiell bedingt. Dieser Art, wie Gott, der wirk-
liche Gott, sein Wort mitteilt, kann und s.olll wohl d!iwe Predigt
versuchen, gerecht zu werden, aber der theologische Be-
trieb kann es nicht. Hier wird von Gott und seinem Wort sozu-
sagen in einem besonderen Raum geredet, ohne mehr als zufélligen
Zusammenhang und ausserhalb dem Erleben, der konkreten Si-
tuation, also nicht existentiell. Darum aber wird hier nicht da-
von geredet, vielmehr: bloss davon geredet, in einem schlechte-
ren Sinne geredet. Hier wird Gott und sein Wort zum System.
Denn zur Wissenschaft gehort unbedingt System. Das
System aber stammt aus der statischen Welt, die nicht die
Welt des lebendigen Gottes ist; es stammt aus Griechenland,
stammt aus der Philosophie. Alle Theologie wird
darum, mag sie sich auch noch so sehr dagegen
strauben, unweigerlich Philosophie.

Weil ich Theologie so verstehe, kann ich, wie ich schon be-
merkt habe, niemals zugeben, dass die Apostel oder gar die -
Propheten Theologen gewesen seien ocer auch nur Theologie
getrieben hatten. Es fehlt bei ihnen das Element, das zur Theolo-
gie ganz notwendig gehort: die Wissenschaft Man braucht
nur das Wort auszusprechen, um sofort den ganzen Unterschied
zwischen der Theologie und der Welt der Bibel in aller Starke zu
empliinden. Wissenschaft und Philosophie sind (trotz dem Prolog
des Johannes, ja gerade erst recht!) der Bibel fremd. Das sind
zwei Welten. In der Bibel lebt und atmet von Anfang bis zum
Ende die gottliche Unmittelbarkeit. Sie ist Zeugnis
von dem, was die Zeugen unmittelbar gesehen und gehdrt haben.
(Vel. Apostelgesch 4, 20.) Es fehlt darum auch alles Systema-
tisch-Begriffliche im Sinne der Wissenschaft. Es fehlt auch
bei Paulus, wie es bei Johannes fehlt. Was dem oberflachlichen
Blick als Sys-tem erscheinen mdchte, ist vielmehr, was ich ein
Schauen nennen moéchte, besser vielleicht: ein entfaltetes Zeug-
nis dessen, was der Apostel geschaut hat. Es ist darin eine Voll-
macht, die kein Berufstheologe, ja mnicht einmal der berufene
Theologe besitzt.

Vor diesem biblischen Zeugnis muss immer wieder die Theo-
logie zerbrechen. Vor ihm kann — fiir den Protestantismus wenig-
stens — kein Dogma als irgend eine autoritative Formel beste-
hen. Es enthalt alles, was das Dogma enthalt, auf dessen sach -

63



liche Wahrheit nachdriicklich hinzuweisen ich ja stets zu einer
meiner Hauptaufgaben gemacht habe — aber sie enthilt noch un-
endlich mehr und enthilt es anders. Auf dieses unmittel-
bareWortGottes — das selbst auch immer wieder nicht buch-
stabenmassig, sondern lebendig und aus dem Geist verstanden
und verkiindigt werden soll — hinzuweisen, ist fiir uns ein Teil |
der Bedeutung des Stichwortes: ,Los von der Theologie®.

Auch das Ringen eines Luther und eines Kierkegaard
wiirde ich also in seinem Wesentlichen nie als Theologie gelten
lassen. Das ist vielmehr prophetische Art. Theologie kommt
gelegentlich dazu — wie ja sogar Jesus gelegentlich ein wenig
Theologie treibt, fast zum Spiel, der Theologie spottend — aber
sie ist das weniger Wertvolle an ihrem Werk und ist daran eine
blosse Kruste. Es ist aber iiberhaupt ausserst bedenklich, so
wie man es heute tut, von ,,theologischer Besinnung* zu reden. Man
sollte, wenn das Wort nicht leider auch belastet wire, ven ,reli-
gioser Besinnung®“ oder besser, von Besinnung auf die Wahr-
heit Christi, vom Suchen nach der Erkenntnis Gottes reden. Sonst
wird wissenschaftlich-begriffliche, schulméassige, gelehrte, in einem
weiteren Sinn philosophische Arbeit mit dem Suchen Gottes selbst
verwechselt. Das hat aber seine bosen Folgen. Es fithrt zu Trug-
bildern, vor allem zu jener Verwechslung des angenommenen
Systems, also der Theologie, mit dem wirklichen Goti. Man
hat eine Theologie — wird von ihr gehabt! — und meint, darin
Gott selbst zu haben. Mag der Professor noch so sehr davor
warnen, es niitzt nichts, seine Warnung wird selbst ein Teil
seiner Theologie, seines Systems; sie wird ein Paragraph seiner
»Dogmatik® oder ,,praktischen Theologie“. Denn sein ganzes Tun,
soweit es, in d iesem Sinne, Theologie, also System, Wissenschaft
von Gott ist, widerspricht dieser Warnung. Es gibt eine Art,
Theologie zu trelben die dieser Gefahr noch am ehesten e:ntge\h\t
das ist aber eine T'h)eologie g eg en die Theologie, eine Theologie,
die immer wieder sich selbst aufhebt, also, wenn ich nun so
sagen darf, die Theologie, wie ich sie — als Notbehelf und Hilfs-
mittel — gelten lassen kann; jede andere Auffassung fithrt auf
breiter Strasse zu jener argen Verwechslung, dass man in einem
System: von Gedanken {iber Gott oder das Wort Gottes Gott selbst
zu haben glaubt. Das ist aber der schlimmste Trug, den es gibt.
- Man hat dann Religion, aber nicht Reich Gottes, Philosophie, aber
nicht Wort Gottes. Man hat, auch wenn man es nicht Wort haben
will, ein ,,Wissen* von Gott, aber wenn von irgend einem Wissen
(das falsches Wissen ist), dann gilt vom Wissen von Gott:
,Das Wissen blahet auf. (1. Kor. 8,1.) Und man ist auf dem Wege
zum Pfaffentum. Die Beriihrung mit Gott selbst macht demiitig,
macht natiirlich, macht kindlich, macht laienhaft; aber sobald man

64



ein System hat, geht man der Grundbedingung verlustig, die fiir das
Verstehen und Empfangen der Wahrheit Gottes gesetzt ist: ,,Selig
sind, die geistlich arm sind, denn ihrer ist das Himmelreich.
~ (Matth. 5, 3.) Man ist ja dann nicht arm, sondern ,reich®,
ist irgendwie beatus possidens, ist irgendwie Verteidiger von reli-
gidsen ,vested interests“. Nichts aber trennt von Goit mehr als der
Besitz. ,,Wahrlich, ich sage euch, eher wird ein Kamel durch ein
Nadel6hr gehen, als ein Reicher in das Reich Gottes.“ (Matth. 19,
24) Darum gibt es keinen Panzer, der fester und
undurchd}rqnghcher gegen Gott selbst schiitz-
te, als gerade die Theologle
Aber ich habe auch damit mein letztes Wort noch micht gesagt.
Was ist denn, frage ich, Kern und Stern, iiberhaupt der Sinn des
Wortes Gottes? Doch gewi—ss die Botschaft vom Reiche Got-
tes fiir die Erde. Was aber ist das Reich Gottes? Wie kommt
es? Es kommt in lebendigen Aeusserungen des lebendigen Gottes;
es kommt in Erweisungen seiner Macht und Kraft, womit seine
Liebe die Welt erlést. Daran zu glauben und darum auch zu
kampfen, ist doch wohl die Aufgabe des Jiingers Christi. Das ist
aber nicht eine Aufgabe der Lehre, sondern der T at, deren Kern
der Gehorsam istt Nur im Zuslammerrblmang damit
hat Lehreeinen Wert, bleibtsie lebendig, ist sie
selbst WortGottes. Aber dieser Zusammenhang kann natur-
gemaiss nicht in jenem besonderen Raum hengestellt sein. Mitten in
der Welt drin, in Kampf und Leiden, in Hoffen und Bitten, erfahrt
man das Reich, kommt es — kommt es mit seinen Giitern und
Gaben, die so untheoretisch, so untheologisch: einfach, so weltlich
dazu sind, mit seiner Gerechtigkeit, Liebe und Hilfe. H ie r erfasst
sie der Prophet, der Laie, das Kind. Dem gegeniiber muss alle
Theologie wie Nebel zerfliessen.

4.

So, meine ich, habe die Parole: »Los von der Theologie einen

guten Smn sei sie notwendig, sei sie biblisch, sei sie reformato-
risch.

Sie ist reformatorisch.

Besonders Luther hat desen Kampf gekdmpft, auch durch
Theologie, vielleicht gelegentlich in ihr stecken bleibend, aber doch
hat er d as gemeint. D as meint sein Kampf gegen die Scholastik,
meint die Riickkehr zum Wort Gottes — diese Losung géht immer
gegen die Theologie, die immer Scholastikist. Das meint
auch das Wort vom allgemeinen Priestertum. Denn
wie sollte es ein solches geben, wenn die Theologie allein recht wiiss-
te, was Wort Gottes ist? Wire dann nicht die Hierarchie durch die
Theologie ersetzt? Miisste der Laie dann nicht den Schriftgelehrten

* 6



fragen, was Gott sei und wolle? Darum hat die Reformation
den. Menschen die Bibel in die Hand gegeben als das unmit-
telbare Wort Gottes selbst und hat durchaus gemeint, dass alles
Christenvolk sie verstehen konne. Damit sollte das allgemeine
Priestertum fest untermauert sein. Sie gab dem ,,Laien* den Schliis-
sel zur Bibel, den ihnen selbst nicht eine Theologie, sondern Gottes
prophetische Erleuchtung, die Bibel selbst geschenkt hatte, und iiber-
liess sie weiter der Fithrung dessen, der ja auch allein sein eigenes
Wort recht auslegen kann.”) Awuf diesem Wege mé&chten auch wir
gehen. Wir glauben, dass Gott selbst heute wieder allem Volk
einen solchen Schliissel schenken wolle, in der Erkenntnis des Rei-
ches seiner Gerechtigkeit, von dem allein die Bibel redet; wir méchten
mithelfen, dass die biblische Botschaft neu zu den Menschen komme;
wir glauben, dass Gott neu der Christenheit nahen wolle, um seine
Wahrheit allem Volk aufzuschliessen, dass sie wieder laienhaft, volks-
erfiillend und welterfiillend werden wolle.

Wenn also die Parole: ,Los von der Theologie!“ durchaus
dem Sinn der Reformation entspricht, so erst recht dem der Bibel.

Wenn irgend etwas biblisch ist, so ist es die Wahrheit, dass Gott
der Lebendige, unser Vater, einerseits am wenigsten von den reli-
giosen Berufsleuten verstanden wird, anderseits dem Menschen als
Menschen unmittelbar verstidndlich ist und sich un-
mittelbar kund tut. Gott ist ein Weltgott und — man er-
laube den kithnen Ausdruck — ein Laiengott, kein Gott der
Philosophie und Theologie, der Wissenschaft und Gelehrsamkeit;
er ist kein Gott der Priester und Schriftgelehrten. ,,Das Gebot, das
ich dir heute gebiete, heisst es im fiinften Buch Mosis (30, 11 if.)
,,ist «dir nicht verborgen noch zu ferne, noch im Himmel, dass du
mochtest sagen: Wer will uns in den Himmel fahren und es uns
holen, dass wir es horen und tun? Es ist auch nicht jenseits des
- Meeres, dass du mochtest sagen: Wer will uns iiber das Meer
fahren und es uns holen, dass wir es horen und tun? Denn es
ist das Wort garnahe beidir, es ist in deinem Mund und in
deinem Herzen, dass du es tuest. Dieses Wort atmet schon pro-

1) Man vergleiche dazu folgende Aeusserung Zwinglis: JIch weiss ge-
wiss, dass G ott mich lehrt [sc. die Schrift zu verstehen]; denn ich habe darin
meine Erfahrung. Ich habe wohl soviel in meinen jungen Jahren in mensch-
licher Lehre zugenommen, wie manche meines Alters, und als ich vor jetzt
sieben oder acht Jahren anfing, mich ganz an die Heilige Schrift zu halten,
so wollte mir die Philosophie und Theologie der Zinker immer Einwiirie
machen. Da kam ich zuletzt dahin, dass ich dachte — durch die Schrift und
das [lebendige] Wort Gottes selbst dazu gefiihrt — ,,Du musst das alles liegen
lassen und die Meinung Gottes nur aus seinem eignen schlichten Worte kennen
lernen. Da fing ich an, Gott um seine Erleuchtung zu bitten, und die Schrift
begann mir, obwohl ich sie ganz einfach las, um vieles heller zu werden, als
wenn ich viele Kommentare und Auslegungen gelesen hitte.“

66



phetischen Geist. Die Propheten selbst sind, mit einer Aus-
nahme, alle Laien und Weltleute Das ist doch eine gewal-
tige Tatsache. Nicht als religiose oder kirchliche Berufsleute, son-
dern vor allem auch gegen diese, auch nicht als Gelehrte, die
religidse Philosophie trieben oder eine geschriebene Urkunde aus-
legten, sondern aus einem unmittelbaren Auftrag Gottes verkiindigen
und vertreten sie Gottes Wort und Willen, und sie tun das ganz
unsystematisch, lebendig, aktuell, in der konkreten Situation, sie tun
es vor allem existentiell, als Menschen, die nicht ,,Gotteslehre
treiben, sondern mitten im Weltleben Gottes Werk tun und Gottes
Kampf kampfen. Ihr Werk, ithr Kampf, ihr Gehorsam ist das
Wesentliche, ihr Wort nur der Kommentar dazu. Eine Lehre
haben sie gar nicht. Gott wird trotz der Héhe und Verborgenheit,
die ihm bleibt, doch ungeheuer realistisch, nahe, fassbar,
greifbar. Im Alltag in dler Materie, in der lebentdugen weltlichen
Wirklichkeit lebt er und will seine =Gler|ech.ﬁ-gkeit zur Geltung kom-
men. Darum ist er laienhaft, unmittelbar verstindlich. Darum
braucht es keine Theologie — sie erschiene hier fast lacherlich, fast
blasphemisch — sondern nur Gehorsam. ,Es ist dir gesagt, o
Mensch, was recht ist und was Gott von dir fordert: recht tun,
Liebe tiben wund demiitig wandeln vor deinem Gott.“ (Micha
6, 8.) Erkenntnis Golites ist Erkenntnis seines Willens und
wenn dieser in Gerechtigkeit und Giite Wirklichkeit wird, dann
wird sie die Erde bedecken, wie Wasser den Meeresboden. (Jesaja
11, 1-—9.) Den Gipfel aber ersteigt diese prophetische Linie in dem
Wort des Jeremia (31, 31 fi.): , Firwahr, es kommt die Zeit —
ist das Wort des Herrnn — da will ich mit dem Hause Israel und
mit dem Hause Juda einen neuen Bund schliessen; nicht wie der
Bund war, den ich mit ihren Vatern schloss, als ich sie bei der
Hand nahm, um sie aus Aegypten wegzufiihren, welchen Bund
mit mir sie gebrochen haben, obwohl ich doch ihr Herr war, —
ist der Spruch Gottes — sondern darin soll der Bund bestehen, den
ich nach dieser Zeit mit dem Hause Israel schliessen will, ist der
Spruch Gottes: Ich lege mein Gesetz in ihr Inneres und schreibe
es ihnen ins Herz, und s o will ich ihr Gott sein und sie sollen
mein Volk sein! Fiirderhin sollen sie micht mehr Einer den An-
dern, oder ein Bruder den andern belehren: Erkennet Gott! Denn
sie werden mich allesamt erkennen, vom Kleinsten bis zum Gross-
ten — ist der Spruch Gottes.“ Ich meine, das bedeute doch wohl
das Ende der Theologie!

Diese Verheissung ist in J e s us erfiillt. Denn in ihm istderneue
Bund Wairklichkeit. Und wenn irgend etwas fest steht, so doch
sicher das Eine, dass sein Kampf in vorderster Linie der Theo-
logie gegolten hat, die ihm als Schriftgelehrsamkeit entgegen-
trat. Aus diesem Kampf heraus hat er das Wort gesprochen: ,Ich

67



danke dir, Vater, dass du dieses den Klugen und Weisen verborgen
und es den Unmiindigen offenbart hast“ (Matth. 11, 23 ff.) und
jene andern: ,,Wahrlich, ich sage euch, wenn ihr nicht umkehret
und werdet wie die Kinder, so kénnet thr nicht in das Reich Got-
tes eingehen. (Matth. 18, 3.) Durch ihn ist das Reich Gottes erst
recht Alltag geworden und Gott als Vater ist erst recht seinen
Kindern unmittelbar verstindlich. Das ganze Evangelium ist
durchaus laienhaft. Es ist michts, aber auch gar nichts darin, was
einer theologischen Vermittlung bediirite. Diese kann es bloss ver-
derben. Was sie tun kann, ist eine allerbescheidenste Handreichung.
Diese schadet nur in dem Masse nicht, als sie sich ihrer Gefahr und
Grenze bewusst bleibt. ,,Das Wort ward Fleisch® bedeutet auch
das wirkliche Ende der Theologie. Nun heisst der Weg: ,,Selig
sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott schauen.‘
(Mai’rh 5, 8.)

Die Befneiu-ng der Sache Gottes von der Theologie ist eine der
grossen, dauernden Angelegenheiten des Reiches Gottes. In diesem
Sinne bleibt die Parole: ,Los von der Theologie!* durchaus eines
der Programmworte «des Reiches Gottes. Dieser Kampf ist ihm
eingestiftet und gehort zu seinem Wesen. Er ist ein Teil des Kamp-
fes, der zwischen Religion und Reich Gottes besteht. Er dist auf
dem Boden der Bibel und der Reformation, die sich auf die Bibel
stellt, durchaus legitim, und nicht nur legitim, sondern notwendig.
Er ist, in unsern Tagen, die Fortsetzung des Kampfes Jesu gegen
die Schriftgelehrten, des Kampies des Paulus gegen das Gesetz
und des Kampfes Luthers gegen die Scholastik. Er ist zu allen
Zeiten der Kampf des lebendigen Gottes und seines Wortes gegen
seine Verwechslung mit Menschenwort und Menschenmache.

el

" 2.

Damit glaube ich das gesagt zu haben, was zur Verstindigung
dariiber, was wir meinen, notwendig ist. Dass es nicht alles ist,
was zu sagen ware, ist selbstverstandlich.') Nun will ich, das
Ergebnis zusammenfassend, zu zeigen versuchen, was uns mit der
,neuen Theologie* verbindet und was uns von ihr — vorlaufig
wenigstens — trennt.

Wir kimpfen also nicht gegen das Denken iiber gottliche
Dinge, wenn wir auch diesem Denken seine bestimmten Schranken
setzen. Wir kdmpfen noch weniger gegen das Ringen um die
Wahrheit, sondern beteiligen uns daran mit allen Fasern un- .
seres Wesens. Auch sind wir durchaus darin einig, dass diese
Wahrheit nicht in wallenden Gefiihlen oder romantischen Erleb-
nissen zu finden ist, sondern nur in G ott selbst, der sich uns in

1) Ich darf wohl nochmals aut das Kapitel ,Los von der Theologie!* in
meinem Buche: ,Weltreich, Religion und Gottesherrschaft
verweisen.

1¢¢

68



seinem ,,Worte‘ offenbart, das zusammengefasst C h r i st us heisst.
Auch wir stellen uns durchaus auf den ,,Boden der Offenbarung*,
auf den Granitfels der biblischen Wahrheit. Wir haben es nie an-
ders gehalten und gelehrt, seit wir selbstindig geworden sind.
Wir sind auch mit den theologischen Tendenzen der ,neuen Theo-
logie* weitgehend einverstanden, teilen in Hauptpunkten ihre Posi-
tionen und Oppositionen. Sie ge‘h’c damit bloss auf dem Wege, den
wir auch gegangen sind und gehen, etwas weiter — vielleicht z u
weit — aber wir gehéren mit ihr trortzdem soweit reine Theologie
in Frage kommt, auf eine grosse Strecke in eine Front.

Was wir als Theologie bekam pfen, ist also nicht eine be-
stimmte Theologie, ist auch nicht einfach die theologische Arbeit
als solche, sondern: einmal der theologische Habitus,
sodann eine bestimmte Schitzung der Aufgabe der Theologie,
weiter eine bestimmte Art, sie iiberhaupt in den Zusammen -
hang der Sache Gottes einzuordnen und endlich die Theologie
als ,M ach t“ die Gott und seinem Reiche im Wege steht.

Wir bekdmpien die Theologie als Habitus, als eine Geistes-
. art, die den ganzen Menschen gefangen nimmt und die sich in den
Figenschaften Adussert, die wir wenigstens angedeutet haben, vor
allem in einem gewissen groberem oder feinerem Wahn geistlichen
Besitzes (,,Reichtums‘‘), sodann in einer gewissen Form, Gott in-
tellektuell) im System zw haben, ferner in einer gewissen
L2geistlichen“ Art, die den Theologen zu einem religidsen
Berufsmenschen macht und ihm die Unmittelbarkeit raubt, die zu
Gott und seinem Reiche gehért — um von allem Groberen zu
schweigen.

Wir bekampien eine Ueberschitz ung der Theologie. Eine
solche scheint uns, wie ich gezeigt habe, bei der ,,neuen Theologie‘
vorzuliegen. Wir halten es fiir einen Irrtum den die Geschichte
als solchen deutlich genug gepragt hat, allzuviel Gewicht auf die
dogmatische Form der Wahrheit U legen. Dabei bleiben wir,
mag man uns Ketzernamen geben, so viele als man will. Alles
G rosse das auch an der Orthodoxie war und ist, in Ehren! Wie
gesagt, war es eine meiner Lebensaufgaben, dies zu zeigen, und
zwar schon zu einer Zeit, wo man dafiir nur unglaubiges Staunen
hatte. Auch halte ich diese Aufgabe noch nicht fiir erledigt. Aber
wir diirfen doch dariiber nicht blind werden fiir den Fluch der
Orthodoxie, diirfen: doch nicht vergessen, dass die Orthodoxie stets
eine Ablenkung vom Reiche Gottes ist, wie die Bibel
es versteht. Denn sie fiihrt von der Linie der Kraft auf die Linie
der Worte und zuletzt doch immer vom lebendigen Gott zum
Begriffs-Gott. Darum war keiner der g an z grossen Méinner Got-
tes, keiner der Durchbrecher orthodox. Ich habe irither nie
die ,neue Theologie* gemeint, wenn ich von der ,neuen Ortho-

69



doxie* sprach, aber wer Professor Barths ,,Prolegomena zur Dog-
matik“ gelesen hat, der weiss, dass trotz einiger noch vorhandenen
Ketzereien diese Gefahr wirklich droht. Und auch etwas vom
Fluch der Orthodoxie ist bereits spiirbar.

Dieser Fehler der ,neuen Theologie“ hiangt aber mit einem
andern zusammen, den ich als ihren Hauptiehler, ihr proton pseu-
dos empfinde: das ist der ganze Zusammenhang ihrer theo-
logischen Arbeit. Ich meine damit, dass sie diese viel zu sehr als
selbstdndige Sache betreibt, viel zu sehr als Theologie um
der Theologie willen, viel zu sehr abgetrennt von der lebendigen
Wirklichkeit des Kampfes um das Reich Gottes in der Welt. Und
doch hat Gotteserkenntnis nur in diesem Zusammenhang einen
Sinn, kann es iiberhaupt nur in diesem Zusammenhang Erkennt-
nis Gottes, des wirklichen Gottes, geben, kann es auch nur in
diesem Zusammenhang eine richtig orientierte theologische
Arbeit geben. Ohne diesen Zusammenhang wird alle Theologie —
wie alle Religion, alle Kirchlichkeit, alle Frommigkeit, ja sogar
alles Gottsuchen — zu Willkiir, Konstruktion, Schriftgelehrsam-
keit. Es entwickelt sich ein Theologismus. Professor Brunner
sieht diese Gefahr sehr deutlich. Das beweisen die Schlusspartien
seines Buches: , Der Mittler, von dem ich ein andermal hoffe
reden zu konnen. Aber ich fiirchte oft, auch er erliege ihr doch
dann und wann. Jedenfalls tun es viele seiner Schiiler. Das alles aber
ist mir darum so schmerzlich, erscheint mir als Tragddie, als es die
Theologisierung einer Sache ist, die einen viel grdsseren, freieren,
umfassenderen, lebendigeren Sinn hatte.

Ich kann auch nicht zugeben, dass Theologie eine Tendenz in sich
trage, der Gemeinschaft zu dienen. Unsere eigene tragische
Erfahrung bestitigt uns dafiir viel zu sehr, was die ganze Kirchen-
geschichte uns entgegenschreit: dass Theologie eine der schlimmsten
Maichte der Zerreissung der Gemeinschaft ist. Ich erinnere, statt an
viele, nur an das Beispiel des Marburger Gespraches. Im Angesicht
dieser Tatsache erscheint m i r wenigstens die Ueberschrift des Awf-
satzes von Professor Brunner: ,,Theologie und Gemeinschaft fast
wie Ironie.

Ich schliesse diesen Teil meiner Ausfithrungen, indem ich noch-
mals zusammenfassend sage: wir bekdmpien als Theologie nicht
eine Institution, nicht eine Berufsarbeit als solche — die wir stets
hochschitzen —, nicht das ernste und strenge Denken, noch weniger
das Suchen nach einer Wahrheit, die wirklich eine solche ist, oder
bestimmte Fassungen dieser Wahrheit, sondern wir bekdmpfen da-
mit eine ,,M acht“ jene Macht, die ich nun wieder zu charakteri-
- sieren versucht habe und die eine der stirksten Hindernisse ist, die
sich Gott und seinem Reiche in den Weg stellen. L.Ragaz.

(Ein zweiter Teil folgt.)

70



	Theologie und Kirche : eine freundschaftliche Antwort. I., Der Sinn unseres Gegensatzes ; II., Die Theologie

