
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 2

Artikel: Theologie und Kirche : eine freundschaftliche Antwort. I., Der Sinn
unseres Gegensatzes ; II., Die Theologie

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und frei im Glauben, aber du sollst dich in der Liebe an die Ordnungen

von Religion und Weltreich binden", jener spricht: „Du sollst
in der Liebe auf den Bruder Rücksicht nehmen, auf dass du ihm nicht
Aergernis gebest, wo es nicht von Gott aus sein muss, aber du
bist im Glauben Sohn und Freier." Das aber bedeutet eine Umwälzung

von gewaltiger Tragweite. Mit dieser Einschränkung, die doch
nur eine Erläuterung und Verschärfung ist, sagen wir : d e r k ö n i g -

liehe Jesus muss wieder entdeckt werden.
L. Ragaz.

Theologie und Kirche.
Eine freundschaftliche Antwort.1)

Motto : Würde der Herr Jesus, wenn er jetzt unter uns wandelte,
wohl zu einer andern Kleidung als der Laien -Tracht sich ent-
schliessen können?

*
Das kann ich unter allen Umständen nicht, irgend einen besonders

zugeschnittenen Rock für das dem Christentum
zupassende Kleid zu halten. Nur im Laien -Gewände fühlt sich das
Christentum wahrhaft als sich selbst.

Christum frei machen zu helfen von der Kirche, das muss in
unsern Tagen eine der Hauptbestrebungen der Gläubigen sein.

*
An freier Luft fromm zu sein, das ist's, worauf es jetzt

ankommt Richard Rothe.
*

I. Der Sinn unseres Gegensatzes.
Ich möchte Herrn Professor Brunner zuerst dafür danken, dass

er von dem, was zwischen ihm und uns Andern (ich denke dabei
besonders an mich, darf aber mehr oder weniger doch im Namen
Vieler sprechen) wohl am meisten strittig ist, auf eine Weise
gesprochen hat, die eine völlig unpolemische, rein freundschaftliche,

nicht auf Rechthaben und RechtbehiaMen, sondern bloss auf
Verständigung eingestellte Erörterung möglich, ja verhältnismässig
leicht macht. Das soll denn auch das einzige Ziel dieser Antwort
sein. Sie will also auch nicht etwa den Versuch machen, über
diese beiden gewaltigen Themen: Theologie und Kirche, alles zu
sagen, was zu sagen wäre. Es kann sich in diesem Zusammenhang
ausschliesslich nur darum handeln, das Problem, und das bedeutet
hier also: die beiderseitige Stellung zu Theologie und Kirche, so
klar als möglich zu machen, zu zeigen, worin wir übereinstimmen
und worin wir vielleicht auseinandergehen, und dann die Frage auf-

x) Vgl. den Aufsatz von Professor Brunner „Theologie und
Gemeinschaft" im Septemberheft 1929.

55



zuwerfen, welche Bedeutung der aillfällig vorhandene Gegensatz
habe, ob er zu überbrücken sei oder nicht, und wenn jenes, auf
welche Weise dies geschehen möchte.

Einig sind wir von vornherein darin, dass es sich um Fragen
von allergrösster Bedeutung handelt, um zentrale, letzte, entscheidende

Fragen. Als solche haben wir sie immer betrachtet und
behandelt. Man könnte mir — um jetzt nur von mir zu reden —
auch nicht mit einem Schein von Recht vorwerfen, dass ich sie auf
leichte oder gar leichtfertige Art behandelt habe. Das Problem der
Kirche ist das schwerste und quälendste meines Lebens, Mein
Kampf gegen' Kapitalismus und Militarismus ist, damit verglichen,
ein Kinderspiel. Das Problem der Theologie aber ist mit dem der
Kirche, wie übrigens auch mit dem der „Religion" und1 des
„Christentums", aufs engste verbunden. Ich bin siebzehn Jahre Pfarrer
und dreizehn Jahre Professor der Theologie gewesen und müsste
ein Lump sein, wenn ich Kirche und Theologie nicht ernst genommen

hätte. Ich habe sie, meistens mehr in Form von schwerem
Ringen, eine zeitlang freilich auch in Form von enthusiastischer
Kirchlichkeit, sehr ernst, tötlich ernst genommen. Dieser letztere
Ausdruck ist keine Uebertreibung; denn was es für mich bedeutete,

mit dreiundfünfzig Jahren die Arbeit eines Lebens (wenigstens
in der Berufsform, die aber keine Kleinigkeit ist) aufzugeben, kann
sich ja vorstellen, wer ein wenig die Fähigkeit besitzt, sich in das
Leben eines Andern zu versetzen. In diesen wie in andern
Zusammenhängen hat Kierkegaard für mein Leben eine ganz
entscheidende Rolle gespielt, natürlich nur so, dass die tiefe
Unruhe, die für mich aus Theologie und Kirche immer wieder
aufstieg, in ihm sozusagen Fleisch und Blut wurde. So hat er mich
durch mein ganzes waches Leben begleitet. Erst spät ist dann
Blumhardt dazu gekommen, als das Ja, welches das Nein
Kierkegaards ergänzte und erfüllte, nicht etwa aufhob. Ich habe auch in
demjenigen Werk, das ich, soweit meine letzten Absichten und
Ziele in Betracht kommen, neben dem Blumihardtbuch, als mein
Hauptwerk betrachte: „Weltreich, Religion und Gottesherrschaft",
dieses Problem in den Mittelpunkt: gestellt und es, glaube ich, bis
zu den letzten Wurzeln verfolgt. Wenn mein Kampf gegen Theologie

und Kirche leidenschaftlich geworden ist, so zeugt das in den
Augen von Menschen, die eine Ahnung von Psychologie haben,
nicht gegen dieses Ernstnehmen. Gegen Heiligtümer kämpfen, ich
meine: gegen Mächte, die uns selbst Heiligtümer waren und die
es Andern, der grossen Mehrheit der für uns in Betracht
Kommenden, noch sind, kämpfen kann man nur mit Leidenschaft. Nie,
aber auch gar nie und auf keiner höchsten Höhe ist das anders
geschehen. Kühle Ruhe wäre hier die schlechteste Art des Kampfes,
wäre direkt Blasphemie. Die Leidenschaft des Kämpfers gegen sol-

56



che Mächte ist das Zeugnis, wie er sie ehrt.1) Ich meine darum,
Menschen, denen Theologie und Kirche noch geltende und zwar
lebendige Heiligtümer sind, müssten sich uns viel näher fühlen,
also solchen, die sie bloss für Selbstverständlichkeiten halten, die
ihnen zwar dienen, aber kühlen Herzens. Feindschaft, ja Hass
(um diese stärksten, vielleicht allzustarken Ausdrücke hier zu
brauchen) sind immer noch unendlich mehr wert als Lauheit und
Sattheit.

Aber unsere Uebereinstimmung geht noch weiter. Wir sind in
der Sache selbst zunächst durchaus nicht so weit auseinander,
wie es scheint, sondern mehr in den Worten. Was wir als Theologie

und Kirche bekämpfen, ist nicht genau dasselbe wie das, was
ihr als solche verteidigt. Wir reden insofern aneinander vorbei.
Ich will, etwas voraus nehmend, was freilich erst im Konkreten
recht verständlich werden kann, den Sachverhalt so ausdrücken:
was wir bei unserem Kampfe vor Augen haben
sind weniger bestimmte Begriffe oder Institutionen, a 1 s
bestimmte Mächte. Ich meine den Ausdruck „Mächte" im
intensiven Sinne, so wie die Bibel, wie besonders Paulus davon
redet. (Vgl. besonders Römer 8, 38 und als Erläuterung dazu
Epheser 6, 12.) Es sind, das ist ja bloss ein synonymes Wort
dafür, nicht Formen des Denkens und Tuns, die wir meinen, sondern
G e w a 11 e n, bestimmt charakterisierte Tendenzen des geistigen
und alles Lebens überhaupt. In diesem Sinn allein, nicht als Dog-
matiker oder Doktrinäre, kämpfen wir auch gegen „Staat" und
„Gewalt", wie gegen „Frömmigkeit", „Religion", „Christentum". Diese
unsere Art zu denken und zu reden ist nicht ganz leicht verständlich.

Sie ist auch anstössig. Gute Freunde haben uns darum von
jeher darob getadelt. Aber gerade diese Linie müssen wir
behaupten,, im Denken, Reden und Tun, gerade darauf kommt es an.
Da können wir, dürfen wir nicht anders. Gerade diese paradoxe
Rede weist auf die entscheidende Durchbruchsstelle hin. Mit einer
grossen Wendung der Sache muss auch die S p r a c h e verändert

werden. Dringt die Sprache nicht durch, so ist das ein
Zeichen, dass auch die Sache nicht durchdringt, wenigstens vorläufig
nicht. Unser Unternehmen ist gewaltig, scheinbar aussichtslos.
Wäre es bloss unser Unternehmen, so wäre es vermessen. Wir
glauben aber, es sei G ottes Unternehmen in unsern Tagen. Wir
glauben damit auch auf dem Boden der B i b e 1 zu stehen, glauben

also das lebendige und geschriebene Wort Gottes für uns
zu haben.

In diesem Unternehmen könnten wir mit euch, liebe Freunde
1) Auch gegen grosse Männer wie Luther — um mit Bedacht gerade ihn

zu nennen —, kann man nicht mit einer kühlen Ueberlegenheit kämpfen, die
in Wirklichkeit doch nur Ueberheblichkeit wäre; man ehrt sie durch Leidenschaft.

57



und Gegner von der „neuen Theologie" und mit Andern, weitgehend,
ja wesentlich einig sein. Es trennt uns jedenfalls ein grosses Stück
weit nicht die Sache, sondern bloss die Sprache. Ob hinter dieser
Verschiedenheit der Sprache sich dann doch auch eine der Sache
erhebt, wollen wir prüfen.

Und endlich: Wir wo lien n ich t auf lösen, sondern
erfüllen — erfüllen auch das, was Theologie und Kirche meinen.
Unsere Auflösung will Erfüllung sein, wie umgekehrt nur die
Erfüllung uns zur Auflösung wird. Auf Grund dieser allgemeinen
„Einigkeit im Geiste" wollen wir also an die Prüfung des zwischen
uns wirklich oder scheinbar vorhandenien Gegensatzes gehen.

II. Die Theologie.
1.

Auch ich beginne mit der Theologie und zwar, weil ihr
Problem mir doch weniger wichtig, weniger letzthinig ist als das der
Kirche und das Wichtigste zuletzt kommen soll.

Was ich vorhin im allgemeinen getan, will ich hier nun im
Konkreten wiederholen : Wir sind zunächst nicht so weit auseinander,
als es scheint. Was wir Andern meinen, wenn wir „die Theologie"
und die „Theologen" verwerfen, ist nicht genau das, was Professor
Brunner und seine Gesinnungsgenossen verteidigen.

Um vor allem einen fast lächerlichen Irrtum zu beseitigen, den
freilich Professor Brunner ganz sicher nicht teilt: es ist uns nie
eingefallen, das Denken und Wissen auf irgend einem
Lebensgebiet gering zu schätzen, solange wenigstens, als es sich in
seinen Grenzen hält, und diese Grenzen wollen! selbstverständlich

auch Professor Brunner und seine Freunde respektiert wissen,
ja sie sogar an einem bestimmten Punkte mit einer Entschiedenheit,
ja Schroffheit betonen, die in der Sache durchaus meine Zustimmung

hat. Wir begreifen und anerkennen durchaus das Bedürfnis
und Recht, ja, in bestimmtem Sinne, die Pflicht dessen, was wir
mit einem leider so ungenügenden Worte „religiöses Denken" nennen

mögen. Professor Brunner, als mein einstiger Schüler, weiss,
welch ein ernstes und intensives Anliegen mir dieses Denken ist.
Ich darf ja bei diesem Anlass gestehen, dass Philosophie und
Theologie für mich geradezu eine Leidenschaft sind. Also weg
mit allen Märlein von unserer Missachtung des Denkens zugunsten
des blossen unbestimmten „Gefühls". Ich bin zwar, seitdem ich zur
geistigen Selbständigkeit gelangt bin, nach einem kurzen
Intermezzo, das unter dem Zeichen Biedermanns stand (damals war
ich auch kirchlich!), Antirationalist und Antiintellektualist, und
darin bestand neben dem Antinaturalismus ein Teil meines
Lebenskampfes — aber so steht, wenn man diese Begriffe richtig nimmt,
auch Professor Brunner und erst recht, trotz gelegentlichen

58



¦

Seitensprüngen, Professor Barth. Ich habe zwar den Logismus,
aber nie den Logos verachtet. Und auch in bezug auf die Theologie

habe ich immer betont, dass man, wenn man sie einmal treibe
— was seinen guten Sinn habe — sie recht, und das heisst:
gründlich treiben müsse. Denn nur so könne man die Theologie
durch Theologie überwinden, was ein besonderer Auftrag eben des
Pfarrers sei. Es kann mir also auch nicht einfallen, etwa die B e -

rufsarbeit eines Professors der Theologie gering zu schätzen,.
Ich schätze sie höchstens anders, als vielleicht Viele tun, aber
nicht geringer.1)

Aber freilich :TheologieistnichtWortGottes. Sie
unterscheidet sich auch dann, wenn man sie in der denkbar günstigsten

Form nimmt, vom „Wort Gottes" wie die Wasserleitung von
der Quelle. Unter „Wort Gottes" verstehe auch ich in diesem
Zusammenhang zunächst das in der Bibel enthaltene. Ich nun meine,
wir müssten immer wieder unsere Theologie, und wäre es die
vollkommenste, zerbrechen („überwinden"), damit das durch den Geist
(das testimonium spiritus sancti internum der protestantischen Väter)
ausgelegte biblische Wort von Gott aHein gelte. Damit sollte ich
zunächst der „neuen Theologie" nicht fern stehen. Sie will ja streng
und strikt bloss Auslegung des Wortes Gottes in der Bibel sein —
„das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie!"2) Dieses biblische
Wort möchte ich freilich als ein 1 e b e n d i g e s, nicht als ein
schriftgelehrtes verstanden wissen, als ein, in d i e s e m Sinne, immer
wieder neu werdendes, stets morgenfrisches. Aber auch dieses
Bestreben würde uns ja wohl nicht entzweien; anders meinen ja die
Freunde und Gegner von der „neuen Theologie" es auch nicht.

Wir sind weiter darin einig, dass auch wir keineswegs (wie
man uns andichtet) die Botschaft von Gott und seinem Reiche in
einem romantisch unklaren Erleben haben, sondern sie auch als
eine Lehre fassen wollen. Sie will freilich mehr sein, als bloss
Lehre, nämlich Leben, Kraft, Geist — auch darin sind wir wohl
einig? — aber sie wird auch zu einer Lehre. Und dies nach der
Meinung der Bibel selbst. So fassen auch wir sie. Wer will denn
verkennen, dass die ganze „religiös-soziale" Auffassung der
Christus-Wahrheit eine Lehre ist, die Lehre vom gekommenen und
kommenden Reich Gottes — um dafür den kürzesten Ausdruck zu
wählen Vielleicht ist sie auch schon zu stark Lehre !3)

x) Ich möchte nicht unterlassen, bei dieser Gelegenheit, ein Versäumnis
nachholend, auf die Schrift von Prof. Dr. W. Gut „Der Sinn freier
Theologie" hinweisen, die für unser Thema wichtig ist.

2) So lautet der Titel eines bekannten Vortrages von Professor Barth.
3) Ich würde niemals leugnen, dass es auch eine ziemlich

ausgearbeitete „religiös-soziale Theologie" gebe. Ich selbst hatte und habe
eine Theologie, selbstverständlich. Aber vor dieser Theologie, wenn sie mehr
sein will, als was ich aller Theologie zubillige, warne ich erst recht

59



2.
Denn hier beginnen wir nun zunächst auseinander zu gehen.

Ich muss mich lebhaft dagegen wenden, dass diese Lehre, soweit
sie in der Bibel enthalten ist, Theologie genannt werde.
Sie ist dort Evangeli u m, das heisst : Botschaft, frohe Botschaft,
nicht Theologie. Ich glaube, es sei entscheidend! wichtig, dies
festzuhalten. Professor Brunner fasst für mein Urteil den Begriff der
Theologie zu weit, so weit, dass einiges darunter fällt, was ich
niemals Theologie nennen würde. Für ihn sind auch Paulus und
Johannes (vielleicht sogar die Propheten?) Theologen, genauer
gesagt: sind die paulinischen und johanneischen Schriften Theologie,

zum mindesten teilweise Theologie. Ich würde sie bloss
Zeugnis nennen. Ja, Professor Brunner scheint geneigt, alles
Nachdenken über die durch die Bibel und durch das Leben
aufgeworfenen Probleme des Verhältnisses zwischen Gott und Mensch
Theologie zu nennen, wobei dann bloss etwa zwischen einer
wildgewachsenen „Laientheologie" oder „Freischärlertheologie" und der
wissenschaftlich strengen, gelehrten, „regulären Theologie" zu
unterscheiden wäre.1) Das halte ich für falsch, für irreführend. Theologie
ist für mich etwas Anderes als Evangelium oder apostolisches Zeugnis

und als natürlich gewachsenes Denken über göttliche Dinge.
Was denn? Das soll in Bälde gesagt werden.

Zunächst aber muss noch ein weiterer Punkt erfasst werden.
Die „neue Theologie" will nach ihrer eigenen Versicherung nichts
mehr und nichts weniger sein, als „Auslegung des Wortes Gottes",
und zwar des in der Bibel enthaltenen, ja, auf ihre Weise, V e r -

kün d i g u n g dieses Wortes Gottes. Sie will dies in dem Sinne
sein, dass sie, zum Unterschied von der laienhaften Art, das Wort
Gottes aufzunehmen, dieses in seinem ganzen Zusammenhang, dazu
auf Grund strenger historischer und philologischer Forschung und
in der Auseinandersetzung mit ihr, wie auf der andern Seite mit der
Weltkultur, besonders ihren Einwänden gegen es, darzustellen
unternimmt. Sie wäre also ein Notbehelf. Wenn ich Professor
Brunner recht verstehe, so erschiene auch ihm als das Bessere,
dass es Theologie in diesem Sinne nicht geben müsste, dass das
Wort Gottes ohne solche Vermittlung in ungebrochener Laienhaftig-
keit zu den Menschen spräche. Darin wären wir von Herzen eins.
Ich frage bloss: ist das nicht schon eine ganz gewaltige Einschränkung

des Wertes der Theologie? Ist damit nicht schon eine ganz
eindringliche Warnungstafel gegen sie aufgerichtet? Und ich
erkläre: diese Einschränkung, diese Warnungstafel meinen w i r unter
andern, wenn wir gegen die „Theologie" kämpfen.

Aber ich habe noch eine Frage zu stelilen, die wohl noch viel
1) Die Ausdrücke: „Freischärlertheologie" und „reguläre Theologie"

stammen von Prof. Barth (vgl. Prolegomena zur Dogmatik, S. 114).

60



»- ¦ ¦¦ Z. ¦. ¦¦ ¦ - ¦¦¦¦' T-

kritischer ist: Wer bürgt uns dafür, dass die Theologie berufen
ist, die Aufgabe zu lösen', die Professor Brunner und fast noch
paradoxer etwa Professor Barth ihr stellen? „Auslegung des Wortes

Gottes", das ist eine sehr grosse, eine sehr anspruchsvolle Sache.
Woher nimmt die Theologie diesen Anspruch? Oder reden wir
konkreter: Woher nehmen die Professoren der Theologie (und in
diesem Sinne die Theologen überhaupt) einen solchen Anspruch?
Woher haben sie die besondere Berufung dafür? Sie haben eine
„Berufung" für Philologie und Historie (obschon auch dieses Letztere

nur in einem äusserlichen Siimi; denn die Deutung des Sinnes
der Geschichte ist nicht Sache des Gelehrten' als solchen), dazu

für eine gewisse philosophisch-kulturelle Schulung und Bildung —
aber für die Auslegung des Wortes Gottes? Gewiss, Einzelne unter
ihnen mögen diese Berufung haben (wie auch einzelne Pfarrer),
und ich bin ferne davon, dies zu bestreiten, aber an sich ist Beruf
(und darum handelt es sich ja) selbstverständlich noch nicht
Berufung. Als Berufsleute sind Professoren (und Pfarrer) nicht
Propheten und nicht Apostel, sondern zunächst ganz einfach
Schriftgelehrte. Es ist eine ganz unerlaubte Fiktion, wenn wir
ihnen mehr zuschreiben. Dann haben wir jedenfalls die Bibel
gegen uns, aber mit ihr auch die ganze Erfahrung der
Geschichte: sie zeigen uns beide, dass das Wort
Gottes, und das heisst: die Sache Gottes durchwegs

von niemand so wenig verstanden, von
niemand so arg verraten, von niemand so
leidenschaftlich bekämpft wird wie von den religiösen

Beruf s le uten. Sollte da nicht ein Zusammenhang
bestehen, den wir um keinen Preis übersehen dürfen? Ich hoffe
diesen Zusammenhang bald1 ein wenig aufzeigen zu können.
Vorläufig scheint mir e i n Ergebnis klar zu sein : Wirmüssenden
A n spruc h derTheologi e star k, sehrst a rk h erabsetze

n. Im Angesicht der Bibel und der Geschichte sollte sie
alles eher wagen, als zu behaupten, Theologie sei eine Art authentischer

Auslegung des Wortes Gottes. „Theologie als Wort Gottes"

ist die Geschichte einer der schlimmsten Verwechslungen, die
die Sache Gottes von jeher bedroht haben. Es ist eine ungeheuerliche

Fiktion, so ungeheuerlich, wie sie nur je dem Religionswahn
der Menschen einfallen konnte; es ist ein menschlicher Babelsturm,

wie die Hybris des Menschen keinen höheren je gebaut hat.
Gerade die „neue Theologie", deren Pathos und Recht ja der Kampf
gegen die Hybris des Menschen und für die Ehre Gottes ist, darf
am allerwenigsten selbst einen solchen Turm bauen, ohne sich
selbst in tragischem innerem Widerspruch zu vernichten.

Was ist denn also Theologie? Was kann sie sein? Etwas sehr
Bescheidenes. Keine Königin jedenfalls, sondern

61



nureine Kärrnerin, kein Generalstab (wie Barth zu
meinen scheint), s o n d e r n bloss ein Kor ps von
Schanzgräbern und Technikern. Sie soll biblische Philologie
treiben (wenn möglich in gutem Stil), soll, so gut sie kann, die
Kirchen- und Religionsgeschichte darstellen; sie soll das Verhältnis
der Wahrheit Christi zu Philosophie, Wissenschaft und Kultur
behandeln; sie soll Anleitung zum Dienst an der Gemeinde geben;
sie soll mit einem Wort eine wissenschaftliche Besinnung

auf die Wahrheit Christi sein. Das ist der höchste Gipfel
ihrer Aufgabe; so weit begleiten wir die „neue Theologie" und
stehen mit ihr auf festem Boden. Aber wenn diese der Theologie
die Aufgabe zuweist, das Wort Gottes auszulegen, ja sogar zu
verkündigen, dann springt sie in die Luft. Dann ist sie nicht nur
von der Bibel, sondern auch von Luther verlassen, um, von Kierkegaard

und Blumhardt nicht zu reden. DasWortGottes
auszulegen ist ganz ausschliesslich Sache des
heiligen Geistes, und dieser ist ganz frei, er weht,
wo er will; er kann ausnahmsweise, mit einem frischen Stoss
von aussen her, sogar in theologische Fakultäten hineinwehen —•
und ich bin geneigt, zu glauben, dass er das in den Anfangszeiten
der „neuen Theologie" besonders energisch getan hat — aber im
Brauch hat er, gerade nicht dort zu wehen, sondern in Gottes
grosser, freier Welt. Dort steht der Prophet auf und erhebt
sich von Gott selbst her der Sturm seines Geistes.

Das ist, in meinen Augen, der bescheidene Sinn der Theologie.
Sie ist dazu da, sich selbst zu überwinden, immer
wieder von den Kanalsystemen, die so leicht zu Kerkern werden,
zum lebendigen Gott und seinem lebendigen Wort zu führen, das
viel unmittelbarer spricht als alle Theologie.

Aber das ist nur mein erstes Wort. Es führt in seiner letzten
Wendung von selber weiter. Das Stichwort „unmittelbar" ist es,
das uns den Weg zeigt. Alle Theologie ist ein S y s t e m, das Wort
in einem etwas weiteren Sinn verstanden. Sie ist zunächst ein
System philosophisch-historischen Wissens. Aber sie ist auch ein
System vom Gedanken. Das Letztere gilt besonders von ihrer Dog-
matik und Ethik. Sie kann sich (wie etwa Professor Barth zu
versuchen scheint) bemühen, diesem System zu entrinnen, aber es kann
ihr nicht gelingen, denn das System ist in ihrem innersten Wesen
begründet. Ich komme hier auf den Punkt, den auch Professor
Brunner berührt und der für mich sehr wesentlich ist, an dem ich
auch als Professor der Dogmatik und Ethik besonders schmerzlich

gelitten habe.
Der Gott der Bibel, der wirkliche Gott, ist nicht syste-

62



ma tisch — er ist der Eine, gewiss, in all seinem Tun, a h e r n i c h t
systematisch i n s e i n e r Mitteilung. Er kann das nicht,
weil er der Lebendige ist. Er ist frei. Er ist paradox. 'Er
tut sich kund in immer neuen Taten. Und er tut sich kund dem,
der glaubt und gehorcht. Er tut sich kund in einer ganz
konkreten Situation. Seine Erkenntnis ist also, wie Kierkegaard
sagt, existentiell bedingt. Dieser Art, wie Gott, der wirkliche

Gott, sein Wort mitteilt, kann und soll wohl die Predigt
versuchen, gerecht zu werden, aber der theologische
Betrieb kann es nicht. Hier wird von Gott und seinem Wort
sozusagen in einem besonderen Raum geredet, ohne mehr als zufälligen
Zusammenhang und ausserhalb dem Erleben, der konkreten
Situation, also nicht existentiell. Darum aber wird hier nicht
davon geredet, vielmehr : bloss davon geredet, in einem schlechteren

Sinne geredet. Hier wird Gott und sein Wort zum System.
Denn zur Wissenschaft gehört unbedingt System. Das
System aber stammt aus der statisch e n Welt, die nicht die
Welt des lebendigen Gottes ist; es stammt aus Griechenland,
stammt aus der Philosophie. Alle Theologie wird
darum, mag sie sich auch noch so sehr dagegen
sträuben, unweigerlich Philosophie.

Weil ich Theologie so verstehe, kann ich, wie ich schon
bemerkt habe, niemals zugeben, dass die Apostel oder gar die

Propheten Theologen gewesen seien oder auch nur Theologie
getrieben hätten. Es fehlt bei ihnen das Element, das zur Theologie

ganz notwendig gehört: die Wissenschaft. Man braucht
nur das Wort auszusprechen, um sofort den ganzen Unterschied
zwischen der Theologie und der Welt der Bibel in aller Stärke zu
empfinden. Wissenschaft und Philosophie sind (trotz dem Prolog
des Johannes, ja gerade erst recht!) der Bibel fremd. Das sind
zwei Welten. In der Bibel lebt und atmet von Anfang bis zum
Ende die göttliche Unmittelbarkeit. Sie ist Zeugnis
von dem, was die Zeugen unmittelbar gesehen und gehört haben.
(Vgl. Apositelgesch. 4, 20.) Es fehlt darum auch alles Systematise

h-Be g riffliche im Sinne der Wissenschaft. Es fehlt auch
bei Paulus, wie es bei Johannes fehlt. Was dem oberflächlichen
Blick als System erscheinen möchte, ist vielmehr, was ich ein
Schauen nennen möchte, besser vielleicht : ein entfaltetes Zeugnis

dessen, was der Apostel geschaut hat. Es ist darin eine
Vollmacht, die kein Berufstheologe, ja nicht einmal der berufene
Theologe besitzt.

Vor diesem biblischen Zeugnis muss immer wieder die Theologie

zerbrechen. Vor ihm kann — für den Protestantismus wenigstens

— kein Dogma als irgend eine autoritative Formel bestehen.

Es enthält alles, was das Dogma enthält, auf dessen s a c h -

63



Ty^y-f.yi:*

liehe Wahrheit nachdrücklich hinzuweisen ich ja stets zu einer
meiner Hauptaufgaben gemacht habe — aber sie enthält noch
unendlich mehr und enthält es anders. Auf dieses unmittcibare

WortGottes — das selbst auch immer wieder nicht buch-
stabenmässig, sondern lebendig und aus dem Geist verstanden
und verkündigt werden soll — hinzuweisen', ist für uns ein Teil
der Bedeutung des Stichwortes: „Los von, der Theologie".

Auch das Ringen eines Luther und eines Kierkegaard
würde ich also in seinem Wesentlichen nie als Theologie gelten
lassen. Das ist vielmehr prophetische Art. Theologie kommt
gelegentlich dazu — wie ja sogar Jesus gelegentlich ein wenig
Theologie treibt, fast zum Spiel, der Theologie spottend — aber
sie ist das weniger Wertvolle an ihrem Werk und ist daran eine
blosse Kruste. Es ist aber überhaupt äusserst bedenklich, so
wie man es heute tut, von „theologischer Besinnung" zu reden. Man
sollte, wenn das Wort nicht leider auch belastet wäre, von
„religiöser Besinnung" oder besser, von Besinnung auf die Wahrheit

Christi, vom Suchen nach der Erkenntnis Gottes reden. Sonst
wird wissenschaftlich-begriffliche, schulmässige, gelehrte, in einem
weiteren Sinn philosophische Arbeit mit dem Suchen Gottes selbst
verwechselt. Das hat aber seine bösen Folgen. Es führt zu
Trugbildern, vor allem zu jener Verwechslung des angenommenen
Systems, also der Theologie, mit dem wirklichen Gott. Man
hat eine Theologie — wird von ihr gehabt! — und meint, darin
Gott selbst zu haben. Mag der Professor noch so sehr davor
warnen, es nützt nichts, seine Warnung wird selbst ein Teil
seiner Theologie, seines Systems; sie wird ein Paragraph seiner
„Dogmatik" oder „praktischen Theologie". Denn sein ganzes Tun,
soweit es, in d i e s e m Sinne, Theologie, also System, Wissenschaft
von Gott ist, widerspricht dieser Warnung. Es gibt eine Art,
Theologie zu treiben, die dieser Gefahr noch am ehesten entgeht,
das ist aber eine Theologie gegen die Theologie, eine Theologie,
die immer wieder sich selbst aufhebt, also, wenn ich nun so
sagen darf, die Theologie, wie ich sie — als Notbehelf und
Hilfsmittel — gelten lassen kann; jede andere Auffassung führt auf
breiter Strasse zu jener argen Verwechslung, dass man in einem
System von Gedanken über Gott oder das Wort Gottes Gott selbst
zu haben glaubt. Das ist aber der schlimmste Trug, den es gibt.
Mani hat dann Religion, aber nicht Reich Gottes, Philosophie, aber
nicht Wort Gottes. Man hat, auch wenn man es nicht Wort haben
will, ein „Wissen" von Gott, aber wenn von irgend einem Wissen
(das falsches Wissen ist), dann gilt vom Wissen von Gott:
„Das Wissen blähet auf." (1. Kor. 8,1.) Und man ist auf dem Wege
zum Pfaffentum. Die Berührung mit Gott selbst macht demütig,
macht natürlich, macht kindlich, macht laienhaft; aber sobald man

64



¦'¦*¦->-.•- y.'^A-'-*'¦¦¦.

ein System hat, geht man der Grundbedingung verlustig, die für das
Verstehen und Empfangen der Wahrheit Gottes gesetzt ist: „Selig
sind, die geistlich arm sind, denn ihrer ist das Himmelreich."
(Matth. 5, 3.) Man ist ja dann nicht arm, sondern „reich",
ist irgendwie beatus possidens, ist irgendwie Verteidiger von
religiösen „vested interests". Nichts aber trennt von Gott mehr als der
Besitz. „Wahrlich, ich sage euch, eher wird ein Kamel durch ein
Nadelöhr gehen, als ein Reicher in das Reich Gottes." (Matth. 19,
24.) Darum gibt es keinen Panzer, der fester und
undurchdringlicher gegen Gott selbst schützte,

als gerade die T h e o 1 o g i e.
Aber ich habe auch damit mein letztes Wort noch nicht gesagt.

Was ist denn, frage ich, Kern und Stern, überhaupt der Sinn des
Wortes Gottes? Doch gewiss die Botschaft vom Reiche Gottes

für die Erdte. Was aber ist das Reich Gottes? Wie kommt
es? Es kommt in lebendigen Aeusserungen des lebendigen Gottes;
es kommt in Erweisungen seiner Macht und Kraft, womit seine
Liebe die Welt erlöst. Daran zu glauben und darum auch zu
kämpfen, ist doch wohl die Aufgabe des Jüngers Christi. Das ist
aber nicht eine Aufgabe der Lehre, sondern der T a t, deren Kern
der Gehorsam ist. Nur im Zusammenhang damit
hat Lehre einen Wert, bleibt sie lebendig, ist sie
s e 1 b s t W o r t G o 11 e s. Aber dieser Zusammenhang kann
naturgemäss nicht in jenem besonderen Raum hergestellt sein. Mitten in
der Welt drin, in Kampf und Leiden, in Hoffen und Bitten, erfährt
man das Reich, kommt es — kommt es mit seinen Gütern und
Gaben, die so untheoretisch, so untheologisch einfach, so weltlich
dazu sind, mit seiner Gerechtigkeit, Liebe und Hilfe. Hier erfasst
sie der Prophet, der Laie, das Kind. Dem gegenüber muss alle
Theologie wie Nebel zerfliessen.

4.

So, meine ich, habe die Parole: „Los von der Theologie" einen
guten Sinn, sei sie notwendig, sei sie biblisch, sei sie reformatorisch.

Sie ist reformatorisch.
Besonders Luther hat desen Kampf gekämpft, auch durch

Theologie, vielleicht gelegentlich in ihr stecken bleibendi, aber doch
hat er das gemeint. Das meint sein Kampf gegen die Scholastik,
meint die Rückkehr zum Wort Gottes — diese Losung geht immer
gegen die Theologie, die immer Scholastik ist. Das meint
auch das Wort vom allgemeinen Priestertum. Denn
wie sollte es ein solches geben, wenn die Theologie allein recht wusste,

was Wort Gottes ist? Wäre dann nicht die Hierarchie durch die
Theologie ersetzt Müsste der Laie dann nicht den Schriftgelehrten

• 65



fragen, was Gott sei und wolle? Darum hat die Reformation
den Menschen die Bibel in die Hand gegeben als das
unmittelbare Wort Gottes selbst und hat durchaus gemeint, dass alles
Christenvolk sie verstehen könne. Damit sollte das allgemeine
Priestertum fest untermauert sein. Sie gab dem „Laien" den Schlüssel

zur Bibel, den ihnen selbst nicht eine Theologie, sondern Gottes
prophetische Erleuchtung, die Bibel selbst geschenkt hatte, und über-
liess sie weiter der Führung dessen, der ja auch allein sein eigenes
Wort recht auslegen kann.1) Auf diesem Wege möchten auch wir
gehen. Wir glauben, dass Gott selbst heute wieder allem Volk
einen solchen Schlüssel schenken wolle, in der Erkenntnis des
Reiches seiner Gerechtigkeit, von dem allein die Bibel redet; wir möchten
mithelfen, dass die biblische Botschaft neu zu den Menschen komme;
wir glauben, dass Gott neu der Christenheit nahen wolle, um seine
Wahrheit allem Volk aufzuschliessen, dass sie wieder laienhaft,
volkserfüllend und welterfüllend werden wolle.

Wenn also die Parole: „Los von der Theologie!" durchaus
dem Sinn der Reformation entspricht, so erst recht dem der Bibel.

Wenn irgend etwas biblisch ist, so ist es die Wahrheit, dass Gott
der Lebendige, unser Vater, einerseits am wenigsten von den
religiösen Berufsleuten verstanden wird, anderseits dem Menschen als
Menschen unmittelbar verständlich ist und sich
unmittelbar kund tut. Gott ist ein Weltgott und — man
erlaube den kühnen Ausdruck — ein Laiengott, kein Gott der
Philosophie und Theologie, der Wissenschaft und Gelehrsamkeit;
er ist kein Gott der Priester und Schriftgelehrten. „Das Gebot, das
ich dir heute gebiete," heisst es im fünften Buch Mosis (30, 11 ff.)
„ist dir nicht verborgen noch zu ferne, noch im Himmel, dass du
möchtest sagen: Wer will uns in den Himmel fahren und es uns
holen, dass wir es hören und tun? Es ist auch nicht jenseits des
Meeres, dass du möchtest sagen: Wer will uns über das Meer
fahren und es uns holen, dass wir es hören und tun? Denn es
ist das Wort gar nahe bei dir, es ist in deinem Mund und in
deinem Herzen, dass du es tuest." Dieses Wort atmet schon p r o -

1) Man vergleiche dazu folgende Aeusserung Z w i n g 1 i s : „Ich weiss
gewiss, dass Gott mich lehrt [sc. die Schrift zu verstehen] ; denn ich habe darin
meine Erfahrung. Ich habe wohl soviel in meinen jungen Jahren in menschlicher

Lehre zugenommen, wie manche meines Alters, und als ich vor jetzt
sieben oder acht Jahren anfing, mich ganz an die Heilige Schrift zu halten,
so wollte mir die Philosophie und Theologie der zanker immer Einwürfe
machen. Da kam ich zuletzt dahin, dass ich dachte — durch die Schrift und
das [lebendige] Wort Gottes selbst dazu geführt — „Du musst das alles liegen
lassen und die Meinung Gottes nur aus seinem eignen schlichten Worte kennen
lernen. Da fing ich an, Gott um seine Erleuchtung zu bitten, und die Schrift
begann mir, obwohl ich sie ganz einfach las, um vieles heller zu werden, als
wenn ich viele Kommentare und Auslegungen gelesen hätte."

66



phetischen Geist. Die Propheten selbst sind, mit einer
Ausnahme, alle Laien und W e 111 e u t e. Das ist doch eine gewaltige

Tatsache. Nicht als religiöse oder kirchliche Berufsleute,
sondern vor allem auch gegen diese, auch nicht als Gelehrte, die
religiöse Philosophie trieben oder eine geschriebene Urkunde
auslegten, sondern aus einem unmittelbaren Auftrag Gottes verkündigen
und vertreten sie Gottes Wort und Willen, und sie tun das ganz
unsystematisch, lebendig, aktuell, in der konkreten Situation, sie tun
es vor allem existentiell, als Menschen, die nicht „Gotteslehre"
treiben,, sondern mitten im Weltleben Gottes Werk tun und Gottes
Kampf kämpfen. Ihr Werk, ihr Kampf, ihr Gehorsam ist das
Wesentliche, ihr Wort nur der Kommentar dazu. Eine Lehre
haben sie gar nicht. Gott wird trotz der Höhe und Verborgenheit,
die ihm bleibt, doch ungeheuer realistisch, nahe, fassbar,
greifbar. Im Alltag, in der Materie, in der lebendigen, weltlichen
Wirklichkeit lebt er und will seine Gerechtigkeit zur Geltung kommen.

Darum ist er laienhaft, unmittelbar verständlich. Darum
braucht es keine Theologie — sie erschiene hier fast lächerlich, fast
blasphemisch — sondern; nur Gehorsam. „Es ist dir gesagt, o
Mensch, was recht ist und was Gott von dir fordert: recht tun,
Liebe üben und demütig wandeln vor deinem Gott." (Micha
6, 8.) Erkenntnis Gottes ist Erkenntnis seines Willens und
wenn dieser in Gerechtigkeit und Güte Wirklichkeit wird, dann
wird sie die Erde bedecken, wie Wasser den Meeresboden. (Jesaja
11, 1—9.) Den Gipfel aber ersteigt diese prophetische Linie in dem
Wort des Jeremia (31, 31 ff.): „Fürwahr, es kommt die Zeit —
ist das Wort des Herrn — da will ich mit dem Hause Israel und
mit dem Hause Juda einen neuen Bund schliessen; nicht wie der
Bund war, den ich mit ihren Vätern schloss, als ich sie bei der
Hand nahm, um sie aus Aegypten wegzuführen, welchen Bund
mit mir sie gebrochen haben, obwohl ich doch ihr Herr war, —
ist der Spruch Gottes — sondern darin soll der Bund bestehen, den
ich nach dieser Zeit mit dem Hause Israel schliessen will, ist der
Spruch Gottes: Ich lege mein Gesetz in ihr Inneres und schreibe
es ihnen ins Herz, und s o will ich ihr Gott sein und sie sollen
mein Volk sein! Fürderhin sollen sie nicht mehr Einer den
Andern, oder ein Bruder den andern belehren: Erkennet Gott! Denn
sie werden mich allesamt erkennen, vom Kleinsten bis zum Grössten

— ist der Spruch Gottes." Ich meine, das bedeute doch wohl
das Ende der Theologie!

Diese Verheissung ist in J e s us erfüllt. Denn in ihm ist der neue
Bund Wirklichkeit. Und wenn irgend etwas fest steht, so doch
sicher das Eine, dass sein Kampf in vorderster Linie der Theologie

gegolten hat, die ihm als Schriftgelehrsamkeit entgegentrat.

Aus diesem Kampf heraus hat er das Wort gesprochen : „Ich

67



danke dir, Vater, dass du dieses den Klugen und Weisen verborgen
und es den Unmündigen offenbart hast" (Matth. 11, 23 ff.) und
jene andern: „Wahrlich, ich sage euch, wenn ihr nicht umkehret
und werdet wie die Kinder, so könnet ihr nicht in das Reich Gottes

eingehen." (Matth. 18, 3.) Durch ihn ist das Reich Gottes erst
recht Alltag geworden und Gott als Vater ist erst recht seinen
Kindern unmittelbar verständlich. Das ganze Evangelium ist
durchaus laienhaft. Es ist nichts, aber auch gar nichts darin, was
einer theologischen Vermittlung bedürfte. Diese kann es bloss
verderben. Was sie tun kann, ist eine allerbescheidenste Handreichung.
Diese schadet nur in dem Masse nicht, als sie sich ihrer Gefahr und
Grenze bewusst bleibt. „Das Wort ward Fleisch" bedeutet auch
das wirkliche Ende der Theologie. Nun heisst der Weg: „Selig
sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott schauen."
(Matth. 5, 8.)

Die Befreiung der Sache Gottes von der Theologie ist eine der
grossen, dauernden Angelegenheiten des Reiches Gottes. In diesem
Sinne bleibt die Parole: „Los von der Theologie!" durchaus eines
der Programmworte des Reiches Gottes. Dieser Kampf ist ihm
eingestiftet und gehört zu seinem Wesen. Er ist ein Teil des Kampfes,

der zwischen Religion und Reich Gottes besteht. Er ist auf
dem Boden der Bibel und der Reformation, die sich auf die Bibel
stellt, durchaus legitim, und nicht nur legitim, sondern notwendig.
Er ist, in unsern Tagen, die Fortsetzung des Kampfes Jesu gegen
die Schriftgelehrten, des Kampfes des Paulus gegen das Gesetz
und des Kampfes Luthers gegen die Scholastik. Er ist zu allen
Zeiten der Kampf des lebendigen Gottes und seines Wortes gegen
seine Verwechslung mit Menschenwort und Menschenmache.

5.
Damit glaube ich das gesagt zu haben, was zur Verständigung

darüber, was wir meinen, notwendig ist. Dass es nicht alles ist,
was zu sagen wäre, ist selbstverständlich.1) Nun will ich, das
Ergebnis zusammenfassend, zu zeigen versuchen, was uns mit der
„neuen Theologie" verbindet und was uns von ihr — vorläufig
wenigstens — trennt.

Wir kämpfen also nicht gegen das Denken über göttliche
Dinge, wenn wir auch diesem Denken seine bestimimten Schranken
setzen. Wir kämpfen noch weniger gegen das Ringen um die
Wahrheit, sondern beteiligen uns daran mit allen Fasern
unseres Wesens. Auch sind wir durchaus darin einig, dass diese
Wahrheit nicht in wallenden Gefühlen oder romantischen Erlebnissen

zu finden ist, sondern nur in Gott selbst, der sich uns in
1) Ich darf wohl nochmals auf das Kapitel „Los von der Theologie!" in

meinem Buche: „Weltreich, Religion und Gottesherrschaft"
verweisen.

68



seinem „Worte" offenbart, das zusammengefasst Christus heisst.
Auch wir stellen uns durchaus auf den „Boden der Offenbarung",
auf den Granitfels der biblischen Wahrheit. Wir haben es nie anr
ders gehalten und gelehrt, seit wir selbständig geworden sind.
Wir sind auch mit den theologischen Tendenzen der „neuen
Theologie" weitgehend einverstanden, teilen in Hauptpunkten ihre
Positionen und Oppositionen. Sie geht damit bloss auf dem Wege, den
wir auch gegangen sind und gehen, etwas weiter — vielleicht z u
weit — aber wir gehören mit ihr trotzdem, soweit reine Theologie
in Frage kommt, auf eine grosse Strecke in eine Front.

Was wir als Theologie bekämpfen, ist also nicht eine
bestimmte Theologie, ist auch nicht einfach die theologische Arbeit
als solche, sondern' einmal der theologische Habitus,
sodann eine bestimmte Schätzung der Aufgabe der Theologie,
weiter eine bestimmte Art, sie überhaupt in den Zusammenhang

der Sache Gottes einzuordnen! und endlich die Theologie
als „Macht", die Gott und seinem Reiche im Wege steht.

Wir bekämpfen die Theologie als H a b i t u s, als eine Geistesart,

die den ganzen Menschen gefangen nimmt und die sich in den
Eigenschaften äussert, die wir wenigstens angedeutet haben, vor
allem in einem gewissen gröberem oder feinerem Wahn geistlichen
Besitzes („Reichtums"), sodann in einer gewissen Form, Gott
intellektuell, im System zu haben, ferner in einer gewissen
„g ei© tide h e n" A r t, die den Theologen zu einem religiösen
Berufsmenschen macht und ihm die Unmittelbarkeit raubt, die zu
Gott und seinem Reiche gehört — um von allem Gröberen zu
schweigen.

Wir bekämpfen eine Ueberschätzung der Theologie. Eine
solche scheint uns, wie ich gezeigt habe, bei der „neuen Theologie"
vorzuliegen. Wir halten es für einen Irrtum, den die Geschichte
als solchen deutlich genug geprägt hat, allzuviel Gewicht auf die
dogmatische Form der Wahrheit zu legen. Dabei bleiben wir,
mag man uns Ketzernamen geben, so viele als man will. Alles
Grosse das auch an der Orthodoxie war und ist, in Ehren Wie
gesagt, war es eine meiner Lebensaufgaben', dies zu zeigen, und
zwar schon zu einer Zeit, wo man: dafür nur ungläubiges Staunen
hatte. Auch halte ich diese Aufgabe noch nicht für erledigt. Aber
wir dürfen doch darüber nicht blind werden für den Fluch der
Orthodoxie, dürfen doch nicht vergessen, dass die Orthodoxie stets
eine Ablenkung vom Reiche Gottes ist, wie die Bibel
es versteht. Denn sie führt von der Linie der Kraft auf die Linie
der Worte und zuletzt doch immer vom lebendigen Gott zum
Begriffs-Gott. Darum war keiner der ganz grossen Männer Gottes,

keiner der Durchbrecher orthodox. Ich habe früher nie
die „neue Theologie" gemeint, wenn ich von der „neuen Ortho-

69



doxie" sprach, aber wer Professor Barths „Prolegomena zur Dog-
matik" gelesen hat, der weiss, dass trotz einiger noch vorhandenen
Ketzereien diese Gefahr wirklich droht. Und auch etwas vom
Fluch der Orthodoxie ist bereits spürbar.

Dieser Fehler der „neuen Theologie" hängt aber mit einem
andern zusammen, den ich als ihren Hauptfehler, ihr proton pseu-
dos empfinde : das ist der ganze Zusammenhang ihrer
theologischen Arbeit. Ich meine damit, dass sie diese viel zu sehr als
selbständige Sache betreibt, viel zu sehr als Theologie um
der Theologie willen, viel zu sehr abgetrennt von der lebendigen
Wirklichkeit des Kampfes um das Reich Gottes in der Welt. Und
doch hat Gotteserkenntnis nur in diesem Zusammenhang einen
Sinn, kann es überhaupt nur in diesem Zusammenhang Erkenntnis

Gotte s, des wirklichen Gottes, geben, kann es auch nur in
diesem Zusammenhang eine richtig orientierte theologische
Arbeit geben. Ohne diesen Zusammenhang wird alle Theologie —
wie alle Religion, alle Kirchlichkeit, alle Frömmigkeit, ja sogar
alles Gottsuchen — zu Willkür, Konstruktion, Schriftgelehrsamkeit.

Es entwickelt sich ein T h e o 1 o g i s m u s. Professor Brunner
sieht diese Gefahr sehr deutlich. Das beweisen die Schlusspartien
seines Buches: „Der Mittler", von dem ich ein andermal hoffe
reden zu können. Aber ich fürchte oft, auch er erliege ihr doch
dann und wann. Jedenfalls tun es viele seiner Schüler. Das alles aber
ist mir darum so schmerzlich, erscheint mir als Tragödie, als es die
Theologisierung einer Sache ist, die einen viel grösseren, freieren,
umfassenderen, lebendigeren Sinn hatte.

Ich kann auch nicht zugeben, dass Theologie eine Tendenz in sich
trage, der Gemeinschaft zu dienen, Unsere eigene tragische
Erfahrung bestätigt uns dafür viel zu sehr, was die ganze
Kirchengeschichte uns entgegenschreit : dass Theologie eine der schlimmsten
Mächte der Zerreissung der Gemeinschaft ist. Ich erinnere, statt an
viele, nur an das Beispiel des Marburger Gespräches. Im Angesicht
dieser Tatsache erscheint m i r wenigstens die Ueberschrift des
Aufsatzes von Professor Brunner: „Theologie und Gemeinschaft" fast
wie Ironie.

Ich schliesse diesen Teil meiner Ausführungen, indem ich nochmals

zusammenfassend sage: wir bekämpfen als Theologie nicht
eine Institution, nicht eine Berufsarbeit als solche — die wir stets
hochschätzen —, nicht das ernste und strenge Denken, noch weniger
das Suchen nach einer Wahrheit, die wirklich eine solche ist, oder
bestimmte Fassungen dieser Wahrheit, sondern wir bekämpfen
damit eine „M ach t", jene Macht, die ich nun wieder zu charakterisieren

versucht habe und die eine der stärksten Hindernisse ist, die
sich Gott und seinem Reiche in den Weg stellen. L. R a g a z.

(Ein zweiter Teil folgt.)

70


	Theologie und Kirche : eine freundschaftliche Antwort. I., Der Sinn unseres Gegensatzes ; II., Die Theologie

