
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 2

Artikel: Der königliche Jesus : ein vergessenes Stück des Evangeliums

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der königliche Jesus.
Ein vergessenes Stück des Evangeliums.

Als sie nach Kapernaum kamen, gingen die Einzüger der
Doppeldrachmen Petrus an und sprachen: „Entrichtet euer
Meister die Doppeldrachmen nicht?" Sagte er: „Doch, doch!"
aber wie er ins Haus hineinging, ist Jesus ihm zuvorgekommen
und sagt: „Was meinst du Simon: Von wem fordern die Könige
der Erde Zölle und Steuer? Etwa von ihren Söhnen oder von
den Fremden?" Als er darauf sagte: „Von den Fremden,"
sprach Jesus zu ihm: „Also sind doch wohl die Söhne frei!
Aber damit wir ihnen nicht Aergernis geben, so gehe ans Meer
[gemeint ist der See Genezareth, das „Galiläische Meer"], wirf
deine Angelrute aus, nimmt den ersten Fisch, den du herausziehst,

und wenn du seinen Mund öffnest, wirst du einen Stater
[ein Stater betrug zwei Doppeldrachmen] finden: den nimm und
gib ihn für dich und mich."

Evangelium nach Matthäus 17, 24—27.

Warum in aller Welt hat man dies Stück Evangelium vergessen?
Denn vergessen ist es. Es spielt keine Rolle. Man geht daran rasch,
wie in Verlegenheit, vorbei. Und doch ist es von gewaltiger
Bedeutsamkeit. Warum denn hat man dieses leuchtende Kleinod mit einem
Tuch zugedeckt? Warum hat man dieses wesentliche Stück des
Evangeliums vergessen

Doch machen wir uns zuerst klar, worum es sich handelt. Die
Juden zahlten, wenn sie irgendwie noch Gewicht auf die Zugehörigkeit

zu ihrem Volke legten, jährlich eine Kopfsteuer an den Tempelschatz,

der für das damalige Judentum etwa das bedeutete, was heute
die zionistischen Fonds, nur dass er noch viel offizieller und heiliger
war. Diese Kopfsteuer betrug zwei Drachmen : in unserem heutigen
Geldwert, wenn ich recht berichtet bin, etwa zwei Taler. Mit dem
Ansinnen, diese Steuer zu zahlen, gelangen die Einzüger auch an
Jesus. Aber nicht direkt. Sie scheinen der Sache nicht zu trauen.
Darum machen sie sich an Petrus und fragen ihn, ob sein Meister
die Steuer nicht zahle? Sie setzen also voraus, dass er es wirklich
nicht tue. Schon das ist bezeichnend. Petrus freilich, der ja hin und
wieder etwas zu rasch meint, er sei der rechte Ausleger dessen,
was Jesus vertritt und sich darin gewaltig irren kann, antwortet ohne
viel Besinnen: „Doch — natürlich, warum denn nicht?" Aber er
trifft damit auch diesmal nicht des Meisters wahren Sinn. Jesus, über
seine Antwort beunruhigt (er hat offenbar das Gespräch gehört),
kommt ihm zuvor und stellt ihn zur Rede. „Verlangen die Könige
der Erde Zölle und Steuer von den Söhnen oder von den Fremden,
das heisst: von denen, die nicht ihre Hausgenossen sind, von den
Untertanen und Ausländern?" Wie die Antwort lautet: „Von den
Fremden", erfolgt die grosse Folgerung : „Also sind die

49



S ö h n e f r e i." Es leuchtet im Evangelium das Wort von der
herrlichen Freiheit der Söhne Gottes auf.

Was will Jesus damit sagen? Ich will es zu umschreiben
versuchen : „Dieser Tempelschatz, dieses Steuerzahlen, ja, dieser Tempel
selbst ist etwas sehr Aeusserliches, uns eigentlich fremd Gewordenes.
Wir leben in etwas viel Grösserem und Geistigerem, im Reich Gottes,
das über alle Tempel hinausgeht und doch mitten unter uns ist, wir
sind freie Söhne des Vaters, gehören zu ihm, nehmen teil an seiner
Souveränität, haben Hausrecht bei ihm — was sind uns kirchlichstaatliche

Ordnungen, Grenzen und Obrigkeiten? Wir gehören
einem andern Reiche an. Darum, Simon, hast du die Frage zu rasch
beantwortet. Es versteht sich keineswegs von selbst, dass wir die
Doppeldrachme zahlen. Eigentlich versteht sich eher von selbst,
dass wir sie n i c h t zahlen. Unser Recht, dies zu tun, muss durchaus

festgestellt werden. Trotzdem bin ich freilich dafür, dass wir
die Steuer zahlen, aber nicht etwa, weil uns dazu eine Pflicht nötigte,
sondern einfach nur, um die Menschen nicht wegen einer Nebensache
vor den Kopf zu stossen. Wir wollen aus dieser Steuer nicht einen
Casus machen. Es könnte ja vielleicht gar scheinen, als ob es uns
auf den Geldbetrag ankomme, oder, wenn das nicht, als ob es uns
eine wesentliche Sache sei, gegen kirchlich-staatliche Einrichtungen
anzukämpfen. Das wäre ein starkes Missverständnis. Dann wären
wir wieder nicht Söhne, sondern revoltierende Sklaven. Auch müssen

wir, wenn wir nicht einen zwingenden Grund haben, die Steuer
zu verweigern, bedenken, dass sie den Andern eine heilige Sache ist
und wir müssen doch, wo Gott es uns erlaubt, solche Gefühle schonen.

In wichtigen Fällen können und sollen wir es ja nicht. Aber
was ist schliesslich Geld? Wächst es nicht an allen Wegen? Kann
man es nicht aus dem Wasser ziehen? Du bist ja Fischer, geh an
den See und du wirst im Maul des ersten besten Fisches unsere
Steuer finden. So sollen wirs mit dieser Steuer halten. Sie soll uns
kein Kopf- und Herzzerbrechen machen. Die zahlt uns halt der erste
beste Fisch — ohne viel Worte!"

Es ist der königliche Jesus, der so spricht ; es ist königliche

Art und Rede. Es ist die Reichsunmittelbarkeit des Sohnes und
der Söhne Gottes. Wie ganz anders steht dieser Jesus da, als die
ängstliche Gestalt, welche die konservative und reaktionäre
Auffassung aus ihm macht. Wie ganz anders ist die Haltung des
Meisters als die des Jüngers. Dieser ist auf der Stelle bereit, den
Sinn Jesu mit der konventionellen und traditionellen Haltung der
Andern zu verwechseln. „Natürlich, natürlich, ein Gottesmann wie
mein Meister zahlt doch die Tempelsteuer — er zahlt wenn möglich
das Doppelte und Dreifache der Kopfsteuer." Das ist richtige (das
heisst : falsche) Jüngerhaltung bis auf diesen Tag. Die Jünger
Jesu meinen immer, sie müssten nur noch korrekter, nur noch bra-

50



¦

ver und eifriger im Herkommen, nur noch gesetzlicher in allem sein
als die Andern. So hat Petrus, Jesu Sinn und Gottes Willen wieder
ganz in der Weise der Jünger nach Sinn und Willen der Welt
deutend, in Cäsarea Philippi zum Meister gesprochen. „Das verhüte
Gott, Herr, so was geschehe doch nicht!" Es ist überall eine
unfreie, an Religion, Kirche, frommen Brauch oder auch an die Welt
und ihre Ordnungen, Sitten und Bräuche gebundene Art. Zwar könnte

diese Jüngerhaltung (das Wort „Jünger" hier, wie man sieht,
überall in verminderndem Sinne genommen!) freilich auch ins
scheinbare Gegenteil umschlagen, sie könnte das Jüngertum in der
revoltierenden und demonstrativen Auflehnung gegen die genannten
Dinge zeigen und darin die Freiheit der Söhne kundtun wollen. Auch
das ist oft geschehen und geschieht immer wieder. Aber wie wir
schon angedeutet haben, ist auch das falsch. Es ist bloss der
umgekehrte Handschuh; es ist die Auflehnung des Sklaven oder die
Torheit des Kindes im Flegelalter, nicht die reife, ehrfürchtige,
liebende Freiheit des Sohnes.

Aber nun noch einmal die Frage: Warum ist dieses Stück des
Evangeliums, das doch wahrhaftig bedeutsam genug ist, vergessen
worden? Etwa, weil es sich in einem Wunder zuspitzt? Aber
das wäre doch ein Missverständnis, Ich bin sonst sicher nicht
geneigt, das Wunder aus den Berichten des Evangeliums wegzuerklä-
ren, aber in diesem Falle schiene es mir einfach geistlos, von einem
solchen zu reden. Ganz sicher will ja Jesus sagen : „Du kannst die
Steuer durch Fischen erwerben." Er redet paradox, wie er es ja
immer tut. Und diese Paradoxie hat im ganzen Zusammenhang, wie ich
schon gezeigt habe, einen besonderen Sinn. Warum gibt Jesus dem
Simon diese Anweisung? Warum wird dies so ausführlich berichtet,
aber dann doch nichts vom Erfolg dieses Fischzuges gesagt? Die
Erklärung liegt auf der Hand: Die Worte Jesu wollen eben nicht
eine Anweisung auf ein Wunder sein, sondern sind eine königliche
Gebärde, die zeigen soll, wie wenig diese Bezahlung der Kopfsteuer
bedeuten kann. Es ist darin ein göttlicher Humor. Aber wie dem auch
sei, auf alle Fälle steht dieses Stück im Evangelium, steht von alters
her darin. Es steht, wie die Theologen sagen, im „Kanon", in der
Urkunde, die für die Gemeinde Christi „Richtschnur" des Glaubens
und Tuns ist. Wahrhaftig, wenn es sich um ein Wunder handelte,
so hätte das die Väter nicht gekümmert, im Gegenteil: das Stück
wäre ihnen dadurch erst recht wichtig geworden. Das also kann es
nicht sein. Was ist es denn? Warum ist es vergessen worden?

Nein, es ist etwas Anderes, und wir stossen damit auf eine
fundamentale Tatsache der bisherigen Geschichte der Sache Christi dieses

Stück war der Christenheit — im Grossen und
Ganzen — zu frei, zu gross, zu königlich. Um es noch
stärker zu sagen : es war ihr zu revolutionär. Das Christen-

51



tum hat eine andere Richtung eingeschlagen, die konventionelle, welt-
mässige, kleinselige; es ist aus der Haltung der Söhne in die der
Fremden, aus der Art des Meisters in die des Jüngers, aus dem Geist
der Freiheit in den Geist der Knechtschaft verfallen. Die revolutionäre

Haltung Jesu ist grösstenteils verloren gegangen, an ihre Stelle
ist eine ängstlich konservative, ja reaktionäre getreten. Aus diesem
Geist heraus hat man Worte wie: „Gebet dem Kaiser, was des Kaisers

ist und Gott, was Gottes ist" und „Seid Untertan der Obrigkeit,
die Gewalt über euch hat" in den Vordergrund geschoben und hat
sie noch dazu knechtselig, untertänig, staatsfromm und reaktionär
ausgelegt und jenen Worten Jesu und des Apostels eine Farbe
verliehen, die sie ursprünglich gar nicht haben. Man hat das Wort
Jesu von Gott und dem Kaiser durchaus zum Vorteil des Kaisers
ausgelegt. Ganz gegen den Sinn Jesu. Wenn es für den, der die
Bibel ohne reaktionäre — auch ohne revolutionäre! — Brille liest,
etwas Sicheres gibt, so doch gewiss das Eine, dass für Jesus und
seine Jünger G o 11 a 11 e i n der Herr ist : „D e i n Name werde
geheiligt; dein Reich komme; dein Wille geschehe auf Erden wie
im Himmel; dein ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit."
Das Wort Jesu von Gott und dem Kaiser weist mit ganz deutlicher
Ironie auf dieses Oberste und Einzige hin. Nicht umsonst liegt der
Nachdruck auf dem zweiten Satzteil: „Und Gott, was Gottes ist",
während das Christentum diese Ordnung umkehrte: „Gebet Gott,
was Gottes ist, aber gebet jedenfalls dem Kaiser alles, was er
verlangt — und Gott wird wohl damit einverstanden sein, was der
Kaiser auch verlange." Das Wort Jesu muss durchaus nach jenem
andern ausgelegt werden. „Was ist's denn mit dieser Münze? Das
ist Geld, nicht wahr? Darauf steht des Kaisers Bild. Das gebet ihm,
aber das ist nichts — gebet Gott, was i h m gehört — alles !" Und
das Wort des Paulus? Man hat es schon knechtisch übersetzt:
„Untertan sein", „Obrigkeit", wo es doch heisst : „Unterordnung",
„herrschende Gewalten". Und man hat es knechtisch ausgelegt, im
Sinne eines unbedingten Gehorsams gegen die „Obrigkeit", den Paulus

selbst der „Obrigkeit", die er doch im Auge hatte, niemals
geleistet hätte. Denn undenkbar ist, dass er dem Kaiser geopfert hätte,
was man ja doch im Namen dieser „Obrigkeit" unter bestimmten
Umständen verlangte. Man verlangte es zum Beispiel von den
Soldaten; undenkbar war darum Hunderte von Jahren in den Jahrhunderten,

wo man Christus in jeder Hinsicht ami nächsten
war, dass ein Jünger Christi Soldat würde. Sofort wäre er
aus der Gemeinde ausgestossen worden. Es gibt, wo man
an den Gott der Bibel glaubt, ein Loch in der Allsouveränität

jeder irdisch-weltlichen Bindung: „Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen." Wenn man das Wort des Apostels

noch dazu nicht aus dem Zusammenhang reisst, es im

52



Gegenteil aus dem Zusammenhang mit den vorausgehenden Kapiteln
erklärt, in dem es sonst so fremd zu stehen scheint, und wenn man
besonders bedenkt, dass es in das Wort mündet: „Die Liebe ist des
Gesetzes Erfüllung", dann wird überraschend klar, dass der Apostel
genau das Gleiche sagt, was der Meister in unserem Text: „Wir
sind im Glauben Freie, weil Söhne, aber um der Liebe willen gehorchen

wir gewissen Ordnungen — soweit Gott es erlaubt." Aber
fest steht auf alle Fälle, dass der Jünger unter dem Meister steht
(auch Paulus ist oft Jünger in verminderndem Sinn, steht nicht immer
auf der vollen Höhe des königlichen Jesus), und fest steht, dass
gerade das klare Wort Jesu in dem vergessenen Stück des Evangeliums,

das für die Haltung seines ihn verstehenden Jüngers
das entscheidende ist, nach dem jenes andere und alle andern
ausgelegt werden müssen.

Darum Schluss mit der konventionellen, unfreien, reaktionären
Auslegung der Christenheit! Es leuchte die königliche Haltung Jesu
mit der Freiheit der Söhne Gottes wieder auf, sie leuchte endlich
und endgültig auf Wir sind als Söhne frei, an keine Menschengesetze

und keine irdische Ordnung gebunden. Wir sind bloss dem
Vater selbst verpflichtet; wir gehören seinem Reiche an. Darum
schieben wir souverän ein kirchliches oder staatliches Gesetz zur
Seite, wenn es Gottes Willen im Wege ist. Seine Souveränität steht
unendlich hoch darüber. Das muss endlich gelten und klar sein.
Also weigern wir, bildlich und wörtlich verstanden, Zoll und Steuer,
wenn es gilt, das Recht des Reiches zu wahren. Wir sind Söhne.
Das ganze Staatsgötzentum, das zuerst in Jahrhunderten der christlichen

Staatsdevotion und dann in solchen der Verweltlichung gross
geworden ist und als Weltmoloch Gott verdrängt und den Menschen
verschlingt, sei abgetan!

„Aber stimmt das wirklich? Es ist doch in unserem Text nicht
von einer Staatssteuer, sondern von einer Kirchensteuer die Rede?"

Antwort: Da haben wir dich, du moderner Staatschrist, in deiner
ganzen Pracht. Du meinst natürlich, die Staatssteuer sei unvergleichlich

wichtiger als die Kirchensteuer. Aber für den Israeliten war es

genau umgekehrt: ihm war die Tempelsteuer unendlich wichtiger
als die Zäsarsteuer. Darum muss es heissen : wenn wir sogar einer
so heiligen Ordnung gegenüber frei sind, wie viel mehr einer so
unheiligen, jedenfalls nebensächlichen gegenüber wie die Staatssteuer
— wörtlich und vor allem als Sinnbild eines ganzen Prinzips
verstanden Wie denn auch in den Zeiten, wo das Stück als dauernder
Bestandteil ins Evangelium kam, nach der Zerstörung Jerusalems,
der Zäsar die Doppeldrachme verlangte.

Nein, es bleibt dabei: wir sind als Söhne Freie! Der königliche
Jesus muss wiedergewonnen werden! Vieles, fast alles hängt daran!

„Aber damit wir ihnen nicht Aergernis geben!" Ja, das bleibt

53



auch! Das gehört auch zu der königlichen Haltung Jesu. Denn es
wäre nicht königlich, widerspräche dem „königlichen Gesetz" der
Liebe (Jakobus 2, 8), wenn wir nun den menschlichen Ordnungen
ohne Not Widerstand leisten wollten, bloss um damit unsere Freiheit

zu beweisen. Nein, das wäre nicht überlegen, wäre nicht königlich.

Es ist überlegen, ist königlich, dass wir sie ehren und befolgen,
wo dies nur irgend mit dem höchsten Gebot vereinbar ist. Ja, wir
müssen tief ihre relative Heiligkeit empfinden; müssen nicht
nur empfinden, wie sie Andern heilig sind, sondern auch, weil sie
a n s i c h eine Heiligkeit haben („E>enn alle Obrigkeit ist von Gott").
Wie jene königliche Haltung die höchste des Jüngers ist, so ist ihr
Missbrauch der schwerste Frevel. Nichts ist tragischer und nichts
schuldvoller, als der Missbrauch der Freiheit. Dann erst, wenn wir
so stehen, aber dann auch frei und entschieden, dürfen, sollen wir
sie beiseite schieben, wo es G o 11 gilt, wo Gott selbst mit seinem
Gebot auf den Plan tritt. Dann aber im Namen Christi selbst, im
Namen seines Wortes, seines Evangeliums.

Das gilt alles selbstverständlich nicht bloss von unserer Haltung
gegenüber Kirche und Staat mit ihren Gesetzen und Ordnungen,
sondern in allen andern menschlichen Beziehungen. Wir sind auch
hier überall frei; denn wir sind Söhne. Diese menschlichen
Ordnungen sind überall für die „Fremden". Sie reichen nicht an den
Bezirk heran, wo allein der Lebendige und Sein Reich gilt. Sie sind
Aussenwerk, sind die Stätte von „Zoll" und „Steuer". „Ein
Christenmensch ist ein freier Herr aller Dinge und niemandem Untertan
— durch den Glaube n." Aber nun verlangt gerade diese königliche

Haltung sehr oft, dass wir das an sich Erlaubte nicht tun.
Es wäre gerade nicht frei, nicht überlegen, wenn wir unsere
Sohnschaft in der übermütigen oder trotzigen Hintansetzung von Sitte
und Brauch zeigen wollten. 'Auch hier wieder gilt: Sie sind nicht
nur vielen heilig, die wir ohne Not nicht „ärgern" sollen, sondern
sie haben auch an sich eine relative Heiligkeit — sie sind in diesem
Sinne „von Gott". Hüten wir uns, sie ohne Not zu verletzen einer
vermeintlichen Freiheit des „Sohnes" zuliebe, die vielleicht doch nur
ein Prachtmantel um den gewöhnlichen Adam mit seinen unerlösten
Trieben und Leidenschaften ist! Wieder gilt: Nichts ist furchtbarer
als der Sturz Luzifers aus der missbrauchten Sohnschaft. Christi
Freiheit gilt, nicht Adams, des wirklichen Jüngers, nicht Luzifers.
„Ein Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und
jedermann Untertan — durch die Liebe!" Aber auch hier gilt:
dann, wenn wir s o stehen, dann erst recht weg mit allem
konventionellen, verheucheltem und verknechtetem Wesen, wenn der allein
heilige Gott sich selbst erhebt und spricht!

Der Unterschied dieser Haltung Jesu selbst von der des
konventionellen Christentums ist also der: dieses spricht: „Du bist Sohn

54



und frei im Glauben, aber du sollst dich in der Liebe an die Ordnungen

von Religion und Weltreich binden", jener spricht: „Du sollst
in der Liebe auf den Bruder Rücksicht nehmen, auf dass du ihm nicht
Aergernis gebest, wo es nicht von Gott aus sein muss, aber du
bist im Glauben Sohn und Freier." Das aber bedeutet eine Umwälzung

von gewaltiger Tragweite. Mit dieser Einschränkung, die doch
nur eine Erläuterung und Verschärfung ist, sagen wir : d e r k ö n i g -

liehe Jesus muss wieder entdeckt werden.
L. Ragaz.

Theologie und Kirche.
Eine freundschaftliche Antwort.1)

Motto : Würde der Herr Jesus, wenn er jetzt unter uns wandelte,
wohl zu einer andern Kleidung als der Laien -Tracht sich ent-
schliessen können?

*
Das kann ich unter allen Umständen nicht, irgend einen besonders

zugeschnittenen Rock für das dem Christentum
zupassende Kleid zu halten. Nur im Laien -Gewände fühlt sich das
Christentum wahrhaft als sich selbst.

Christum frei machen zu helfen von der Kirche, das muss in
unsern Tagen eine der Hauptbestrebungen der Gläubigen sein.

*
An freier Luft fromm zu sein, das ist's, worauf es jetzt

ankommt Richard Rothe.
*

I. Der Sinn unseres Gegensatzes.
Ich möchte Herrn Professor Brunner zuerst dafür danken, dass

er von dem, was zwischen ihm und uns Andern (ich denke dabei
besonders an mich, darf aber mehr oder weniger doch im Namen
Vieler sprechen) wohl am meisten strittig ist, auf eine Weise
gesprochen hat, die eine völlig unpolemische, rein freundschaftliche,

nicht auf Rechthaben und RechtbehiaMen, sondern bloss auf
Verständigung eingestellte Erörterung möglich, ja verhältnismässig
leicht macht. Das soll denn auch das einzige Ziel dieser Antwort
sein. Sie will also auch nicht etwa den Versuch machen, über
diese beiden gewaltigen Themen: Theologie und Kirche, alles zu
sagen, was zu sagen wäre. Es kann sich in diesem Zusammenhang
ausschliesslich nur darum handeln, das Problem, und das bedeutet
hier also: die beiderseitige Stellung zu Theologie und Kirche, so
klar als möglich zu machen, zu zeigen, worin wir übereinstimmen
und worin wir vielleicht auseinandergehen, und dann die Frage auf-

x) Vgl. den Aufsatz von Professor Brunner „Theologie und
Gemeinschaft" im Septemberheft 1929.

55


	Der königliche Jesus : ein vergessenes Stück des Evangeliums

