
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 1

Artikel: Dienstverweigerung und bürgerliche Ehrenrechte

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und Abrüstung", das ihnen, wie ihr Verhalten bewies, „spanisch" war.
Auch waren, wie man mir berichtete, ein Teil jener Helden Einwohner von
Rapperswil, die sich dort am Biertisch mit ihrem ruhmvollen Sieg brüsteten.
Es war doch selbstverständlich, dass jener Sieg von Stäfa sie reizen müsste,
einen ähnlichen in Rapperswil selbst zu erringen.

Und was geschah nun? Zunächst erklärte der Wirt, in dessen Saal die
Versammlung stattfinden sollte, es hätten sich Schwierigkeiten ergeben. Diese
bestanden darin, dass die Offiziere für den Fall, dass er den Saal hergebe,
dem Wirt mit Boykott gedroht hatten. Zwei andere Säle wurden aus dem
gleichen Grunde verweigert. Auch einen Schulhaussaal bekam man nicht.
Die Versammlung müsste in einen Vorort verlegt werden. Dort aber
erwartete man jene Tellensöhne vergeblich. Es war halt eine von Männern
einberufene und geleitete Versammlung und eine, wo man gerüstet war.
Ein einziger Offizier ergriff das Wort, Ehre sei ihm. Zum Schluss wurde
einstimmig eine Resolution angenommen, welche die völlige und rasche
Abirüstung der Schweiz forderte. Aber nun kam noch das Tüpflein aufs J: die
schweizerische Telegraphenagentur, die sehr flink die Resolution der Militär
im Wortlaut verbreitet hatte, weigerte sich unter nichtigen Vorwänden, dies
mit der Abrüstungsresolution zu tun. Und da heisst es immer wieder, wir
hätten in der Schweiz keinen Militarismus! Vielmehr hat es wohl nie ein
Land gegeben, das geradezu mit einem System militaristischer Agitation und
Reaktion überzogen gewesen wäre, wie die heutige Schweiz.

Und nun noch, ohne Kommentar, eine weitere Beleuchtung jenes Sieges
von Stäfa. Ein Teilnehmer an der Aktion der Offiziere, selbst Unteroffizier,
erklärt (vgl. „Volks s t im me" von St. Gallen, 31. Dezember 1925):

„Am 8. Dezember ist mir mitgeteilt worden, ich hätte an einer
Versammlung in Stäfa teilzunehmen. Der Grund der Versammlung und das
Thema wurde nicht genannt, jedoch mitgeteilt, dass für die Fahrt, die per
Auto ging, sowie etwelche Verköstigung schon gesorgt sei. Also die
dirigierten Versammlungsbesucher wurden zechfrei gehalten. Das Betragen der
obgenannten Teilnehmer war ein unflätiges, wenn nicht kommunistisches so
doch faschistisches. Die vielgerühmte Resolution müsste schon vorher
abgefasst worden sein, denn sie war mit Maschinenschrift geschrieben. Der
Gratisrücktransport, der sich bis nach Erlenbach und weiter erstreckte,
zeitigte auch nicht gerade viel Rühmliches, da dem Freund Alkohol, des

grossen Sieges wegen, sehr viel zugesprochen wurde. Im allgemeinen schäme
ich mich, im Bund mit solchen Elementen an einer Versammlung, die von
so grosser Tragweite ist und so edle Zwecke verfocht, als Radaubruder
teilgenommen zu haben." L. R.

Dienstverweigerung und bürgerliche
Ehrenrechte.

„D i e Kirchensynode des Kantons Zürich, ohne
die grundsätzliche Frage der Landesverteidigung

aufrollen zu wollen, versteht, dass aus der
durch die Bundesverfassung festgelegten
allgemeinen Wehrpflicht einem Christen ernste
Gewissenskonflikte erwachsen k ö n n e n. Sie
drückt den Wuosch aus, dass — wie es bereits

13



auch schon vorgekommen ist — die schweizerischen
Militärgerichte in Fällen von Dienstverweigerung

aus Glaubens- und Gewissensgrün-
den von der durch A r t. 4 5 des neuen, mit dem
1. Januar 1928 in Kraft getretenen Militärstrafgesetzes

geschaffenen Möglichkeit Gebrauch
machen, bei Handlungen „aus acht ungs we rten
Beweggründen" die Strafe zu mildern, und sie
erhofft insbesondere, dass die Gerichte in
Zukunft bei der Bestrafung solcher Dienstverweigerer

von d e r e n t e hr e nd e n N e b e n s t r a f e d e r
Einstellung im Aktiv bürg errecht Umgang nehmen
werden,"1)

Mit der Behandlung der von mir seinerzeit eingereichten Motion
wenden wir uns einer Frage zu, die uns mitten hinein stellt in
unsere Welt und in die tiefsten Kämpfe unserer Zeit. Solche Berührung

mit der Welt, mit der Zeit in ihrer ganzen Aktualität, ist
vielleicht manchen Synodalen eher peinlich, da sie die Kirche möglichst
fernhalten möchten von allem, was in die weltliche Sphäre eingreift
und drum auch zum Konflikt mit der Welt führen könnte. Ich
hätte die Synode aber mit dieser Motion nicht behelligt, wenn ich
nicht stark unter dem Eindruck stünde, dass die mit ihr aufgeworfene

Frage in ganz besonderer Weise eine Frage an die Kirche
ist. Das ist offenbar auch von den 35 Mitunterzeichnern empfunden
worden, die die Motion unterstützten. Die Tatsache, dass die Motion

von Vertretern aller Fraktionen unterstützt wurde und dass
sich keineswegs nur antimilitaristisch gesinnte Synodalen für sie
einsetzten (wie denn auch die Formulierung eine Festlegung auf
weitergehende Positionen und Postulate eines radikalen Pazifismus
ausschliesst), zeigt, dass es sich hier nicht bloss um das Anliegen
einer bestimmten kirchlichen Richtung handelt, sondern um eine
Sache, die die Kirche als solche angeht.

Die Behandlung der Dienstverweigerer aus Glaubens- und
Gewissensgründen, insbesondere die Anwendung entehrender Nebenstrafen

für dieselben, beschäftigt bereits weitere Kreise. So hat
Pfarrer Rudolf Schwarz im Januar 1928 unter dem Eindruck
der Bestrafung der Dienstverweigerer Andreas Martig, Lehrer, in
Basel, und Hans Meyer, Ingenieur, in Zürich (je drei Monate
Gefängnis und ein Jahr Einstellung im Aktivbürgerrecht) eine
Eingabe an den Bundesrat gemacht mit der Bitte, „diesen Dienstver-

1) Diese Motion wurde der Kirchensynode des Kantons Zürich im Juni
1929 eingereicht von Pfarrer Lejeune und 35 Mitunterzeichnern. Zur Behandlung

kam sie an der Sitzung vom 20. November 1929. Wir geben nachstehend
die Begründung der Motion durch Pfarrer Lejeune nach der gekürzten
Wiedergabe im Protokoll der Kirchensynode. D. Red.

14



weigerern die Einstellung in ihren bürgerlichen Ehren zu erlassen,
damit sie, die aus durchaus lauteren Gründen ihres Gewissens
wegen gegen das Gesetz handeln müssten, nicht härter bestraft
werden als ein Offizier, der die Eidgenossenschaft um Hafer be-
stohlen hat." Die Eingabe wurde von 126 Mitunterzeichnern
unterstützt, worunter sich eine Anzahl namhafter Theologen und
Juristen befand. Seit der Einreichung der Motion gelangte auch an
der Bündner Synode vom Juni 1929 eine ähnlich gerichtete zur
Behandlung, wobei die Synode ihre Genugtuung darüber erklärte,
„dass das Divisionsgericht 6b bei der letzten Verurteilung eines
Dienstverweigerers aus Gewissensgründen seiner Achtung vor dem
christlichen Gewissen dadurch Ausdruck gegeben hat, dass es von
dem Entzug der bürgerlichen Ehrenrechte absah." Auch die Bündner

Synode sprach die Hoffnung aus, „dass auch bei Urteilen
anderer Militärgerichte auf Absprechung der bürgerlichen Ehrenrechte

verzichtet werde." Ebenso kam diese Frage an der
diesjährigen Versammlung der schweizerischen Predigergesellschaft in
Aarau zur Sprache und man ist zur Annahme berechtigt, dass
speziell dieser Antrag grosse Zustimmung gefunden hätte, wenn man
nicht bedauerlicherweise jeder Stellungnahme ausgewichen wäre.
Auf Anregung der Zürcher Gruppe der schweizerischen Vereinigung

für den Völkerbund hat kürzlich auch der Zentralvorstand
zur Frage Stellung genommen, wobei sich der Referent, Professor
Hafter, durchaus im Sinne unserer Motion ausgesprochen hat.

Was für Tatsachen lassen denn die Frage der Bestrafung der
Dienstverweigerer brennend werden? Seit 1914 kamen über 150
Fälle von Dienstverweigerung aus Gewissensgründen zur Behandi-
lung durch die schweizerischen Militärgerichte.1) Während des
Aktivdienstes 1914/18 wurden diese Dienstverweigerer durchschnittlich

mit vierundeinhalb Monaten Gefängnis (geringste Strafe drei
Wochen, höchste Strafe zehn Monate) bestraft. Später wurde diese
Strafe, wenigstens in der deutschen Schweiz, eher etwas milder im
Hinblick darauf, dass es sich nur -um versäumte Stellungspflicht,
versäumte Wiederholungskurse oder auch nur Inspektionen
handelte. Es ist aber zu bedenken, dass in über 35 Fällen d e r s e 1 b e
Dienstverweigerer m e h r m a 1 s bestraft wurde, sodass sich durch

1) Eine jüngst erschienene Dissertation von Ernst Altorfer, die das im
Archiv des eidg. Militärdepartements vorliegende Material verarbeitet hat,
nennt von 1914—1926 121 Fälle. Aus einer Statistik über die Jahre 1928
und 1929 sind mir weitere 2 4 Fälle bekannt. Ueber das Jahr 1927 besitze ich
leider keine zahlen. Dabei ist zu beachten, dass mit den gerichtlich behandelten

Fällen bei weitem nicht alle Fälle solcher Dienstverweigerung erfasst
sind, indem die Militärbehörden in sehr zahlreichen Fällen die gerichtliche
Behandlung dadurch vermieden haben, dass sie Leute, deren antimilitaristische
Gesinnung ihnen bekannt war, oder die sie etwa auch bloss vermuteten, durch
sanitarische Ausmusterung von der Militärpflicht befreiten.

15



Summierung wesentlich höhere Gefängnisstrafen ergeben. Neben
dieser Gefängnisstrafe wurde in etwa idrei Viertel aller Fälle auch
die Nebenstrafe des Entzuges der bürgerlichen Ehren verhängt,
und in den letzten Jahren ist diese Gerichtspraxis überhaupt eine
fast allgemeine geworden. Aus einer Zusammenstellung der in den
Jahren 1928/29 behandelten Fälle seien zur Veranschaulichung
folgende Beispiele bekannt gegeben:

1. Wolfgang Schwemmer, Architekt und Leiter eines Kinderheims, erhielt
bei seiner 3. gerichtlichen, bei Einbeziehung seiner 5 disziplinarischen
Bestrafungen bei seiner 8. Verurteilung wegen seines Fernbleibens von der
Inspektion 2 Monate Gefängnis und 2 Jahre Einstellung im Aktivbürgerrecht.
Insgesamt wurde er wegen Dienstverweigerung aus Gewissensgründen
bestraft mit 14 Monaten Gefängnis, 46 Tagen Arrest und 5 Jahren Einstellung
im Aktivbürgerrecht.

2. Andreas Martig, Lehrer, erhielt kürzlich bei seiner 3. Verurteilung
2 Monate Gefängnis, 1 Jahr Einstellung, insgesamt bis jetzt 8 Monate
Gefängnis und 3 Jahre Einstellung i. A. Dabei ist Martig weiterhin
militärpflichtig, sodass mit weiteren Verurteilungen zu rechnen ist.

3. Marc Dubois erhielt kürzlich bei seiner 4. Verurteilung 4 Monate
Gefängnis und 4 Jahre Einstellung i. A., insgesamt bis jetzt 10 Monate Gefängnis
und 13 Jahre Einstellung i. A.

4. Eduard Liechti, Journalist, erhielt bei seiner 4. Verurteilung 5 Monate
Gefängnis und 5 Jahre Einstellung i. A., insgesamt 450 Tage Gefängnis und
13 Jahre Einstellung i. A.

5. Emil Ith, Möbelschreiner, erhielt bei seiner 3. Verurteilung 6 Monate
Gefängnis und 5 Jahre Einstellung i. A., insgesamt 13 Monate Gefängnis und
15 Jahre Einstellung i. A.

6. Willy Otter erhielt kürzlich bei seiner 5. Verurteilung 4 Monate
Gefängnis und 5 Jahre Einstellung i. A., insgesamt 12 Monate Gefängnis und
19 Jahre Einstellung i. A.

Ich könnte die Beispiele nur aus den allerletzten Jahren, noch
vermehren und Fälle wie die bekannter gewordenen Verurteilungen
von Alfred Bietenholz, Amtsvormund, in Basel, Dr. med.
Mattmüller in Basel, Dr. med. Lang in Langenthai, Ingenieur Meyer in
Zürich, u.a. schildern, will aber nur noch als rühmlichen Ausnahmefall

die Verurteilung des Richard Lanicca durch das Divisions-
gericht 6b nennen': zwei Wochen Gefängnis und keine Einstellung
im Aktivbürgerrecht. Dieser Fall steht meines Wissens aber in den
letzten Jahren völlig vereinzelt da, und leider wagte es auch das
Divisionsgericht 6b trotz der Kundgebung der Bündner Synode
nicht, bei dieser seiner Haltung zu bleiben, wie die Urteile in den
neuen Fällen Martig und Zweifel zeigen.

Was treibt denn diese Dienstverweigerer zu ihrer Haltung? Bei
einer ganz erheblichen Anzahl ist es ganz einfach ihr christlicher
Glaube und ihr Gewissen, das sich gebunden weiss an
Gottes Wort. Tatsächlich wäre es ja auch ohne die Bibel,
ohne das Evangelium nie zu dieser Bewegung gekommen, wie uns
denn auch die Dienstverweigerung in der Geschichte des Christentums

immer wieder entgegentritt. Der Glaube an jene neue Ord-

16



nung Gottes auf Erden, die schon in der Verheissung der Propheten
Israels über unserer Welt aufleuchtete und die in Jesus Christus

als eine neue Wirklichkeit auf Erden offenbar wurde, von der
die Apostel die frohe Kunde in die Welt hinaustrugen und auf die
die ersten Christengenerationen harrten, ist für diese Menschen
entscheidend geworden. Die Verkündigung der Bibel hat sich ihnen
tief eingeprägt, vom alten, Gebot „Du sollst nicht töten!" über die
Verheissungen des Jesaja hinweg bis zu den Worten Jesu, die die
Sanftmütigen und die Friedestiiter selig preisen und uns
hineinschauen lassen in das neue Reich Gottes, in welchem das alte
Gesetz der Vergeltung mit seinem „Auge um Auge, Zahn um Zahn"
aufgehoben ist, in welchem das Gotteskind dem Uebel nicht mehr
entgegentritt nach der Art der Welt, d. h. mit Gewalt, sondern in
der Kraft der Liebe, in welchem die Liebe nicht auf den „Nächsten",

d. h. den Volksgenossen, beschränkt ist, sondern auch den
„Feind" umschliesst. Jesu Weisung an die Jünger: „Ihr wisset,
dass die weltlichen Fürsten herrschen und die Oberherren Gewalt
haben, — so soll es unter euch nicht sein !" oder seine Haltung in
Gethsemane, wo er selbst in äusserster Notwehr alle gewalttätige
Verteidigung ablehnte: „Stecke dein Schwert ein, denn wer das
Schwert ergreift, wird durch das Schwert umkommen!" lassen
diese Leute auf eine ähnliche Weisung Jesu für unsere Tage schliessen.

Sie sind eingedenk der Mahnung Jesu, dass wir zwar dem
Kaiser die Steuermünze geben sollen, die ja sein Bild trägt, dass
wir aber nie vergessen dürfen, dass wir mit unserem ganzen Herzen,

unserer ganzen Seele, überhaupt unserem ganzen Leben Gott
gehören und darum auch Gott geben sollen, was ihm gehört. So
wussten sich ja auch die ersten Christen als ein neues Volk, als
Diener eines neuen Herrn und als Glieder eines neuen Reiches, —
„unser Bürgerrecht ist im Himmel, von wo wir auch erwarten als
Heiland den Herrn Jesus Christus." Sie wussten um den tiefen
Gegensatz zwischen dem Reiche Gottes und den Reichen dieser
Welt, zwischen dem Reich Christi und dem Reiche Cäsars, und
darum nahmen sie der Welt gegenüber eine total andere Haltung
ein, als sie den Kindern dieser Welt als natürlich, selbstverständlich

und geboten' erschien. Sie waren zwar „i n der Welt, aber
nicht von der. Welt", und die Mahnung des Paulus: „Stellet euch
nicht dieser Welt gleich!" kennzeichnet am besten die Stellung des
Christen in der Welt. Sie sahen eben seine Herrlichkeit — die
Herrlichkeit des Sohnes vom Vater, voller Gnade und Wahrheit
— darum können sie sich nicht mehr begeistern für die Herrlich-
lichkeit der Reichen dieser Welt. Im Blick auf das, was kommen
soll, können sie sich nicht mehr abfinden mit dem, was ist, und
können nicht mehr den absoluten Anspruch dessen, was in dieser
Welt gilt, anerkennen. So haben schon die Apostel ihre ent-

* 17



Vi- ;

scheiden d e n Befehle nicht mehr von den Herren dieser Welt
entgegengenommen, sondern von ihrem neuen Herrn, was seinen
deutlichsten Ausdruck in der Antwort des Petrus an den
Hohepriester findet: „Man muss Gott mehr gehorchen als den
Menschen !" — ein Wort, das einem in den Rechtfertigungen der
Dienstverweigerer immer wieder begegnet.

Diese neue Haltung des Christen zur Welt trat schon damals
scharf hervor in der Stellung des Christen gegenüber der
bedeutsamsten Verkörperung der alten Welt, dem römischen Staat. Mochte

man immerhin in dieser Welt des Abfalls und der Gottesferne
dem Staate noch eine relative Bedeutung und Berechtigung
zuschreiben und sich darum seinen Ordnungen im allgemeinen
duldend unterziehen — nach Pauli Mahnung: „Jedermann unterziehe
sich der Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat" — so hatte dieser
Gehorsam gegenüber der Obrigkeit dort seine Grenze, wo er zum
Ungehorsam gegenüber Gott geworden wäre, wie denn auch z. B.
Origenes in scharfem Gegensatz zum heutigen, Miissbrauch dieses
Pauluswortes dasselbe ausdrücklich so interpretiert hat.1) Mochte
es darum immerhin dem Staate gegenüber noch heissen: „Gebet
jedem, was er zu fordern hat : Steuer dem Steuer gebührt, Zoll dem
Zoll gebührt, Furcht dem Furcht, Ehre dem Ehre gebührt!", so
ist damit nicht etwa die absolute Geltung des Staates anerkannt und
keineswegs dürfen wir von dieser Stellungnahme des Apostels in
der Steuerfrage auf eine ähnliche in der Kriegsdienstfrage schliessen.

Wie die Christen schon mit der konsequenten Verweigerung
1) So sagt Origenes: „Den staatlichen Gesetzen darf man nur dann

gehorchen, wenn sie mit dem göttlichen Gesetz übereinstimmen; wo aber das
Gesetz des Staates etwas anderes befiehlt, als das göttliche Gesetz, da muss
man das erstere verabschieden und allein der Weisung Gottes folgen."

Dieselbe Stellungnahme finden wir auch bei den Reformatoren. So sagt
Luther im Sermon von den guten Werken: „Wo es aber käme, wie oft
geschieht, dass weltliche Gewalt und Obrigkeit einen Untertanen wider die
Gebote Gottes dringen würden oder daran hindern würden, da geht der
Gehorsam aus und ist die Pflicht schon aufgehoben. Hier muss man sagen, wie
St. Petrus zu den Fürsten der Juden sagt: „Man muss Gott mehr gehorsam
sein denn den Menschen!" So wenn ein Fürst kriegen wollte, der eine öffentliche

unrechte Sache hätte, dem soll man gar nicht folgen noch helfen, weil
Gott geboten hat, wir sollen unseren Nächsten nicht töten noch Unrecht tun!
Hier soll man eher Gut, Ehre, Leib und Leben fahren lassen, auf dass Gottes
Gebot bleibe."

Oder Calvin in der Institutio: „Eine Ausnahme erleidet unser Gehorsam
gegen die Obrigkeit dann, wenn er uns vom Gehorsam gegen den Herrn
abführen würde; seinem Willen sind alle Wünsche der Könige unterworfen,
seinen Beschlüssen haben ihre Befehle zu weichen. Der Herr ist der König
der Könige: wenn er seinen heiligen Mund öffnet, muss man auf ihn allein
für alle und über alle hören. Nur in ihm sind wir den Menschen unterworfen,
die uns vorgesetzt wurden. Was sie gegen ihn befehlen, darf nichts gelten.
Hier hält uns auch die Würde nicht auf, die sonst der Obrigkeit gebührt: ihr
geschieht kein Unrecht, wenn man sie unter die einzige und höchste Macht
Gottes beugt."

18



yyy-^. ^ ,.rV v^v^.-«^;,.- --... <

des Kaiseropfers, dieses Huldigungsaktes gegenüber dem
Staatsoberhaupt, den für den antiken — wie für den modernen — Staat
so charakteristischen Anspruch auf unbedingte Geltung
bestritten, dem Kaiser eben nicht gaben, was allein Gott gehört, so
haben sie auch in den beiden ersten Jahrhunderten und darüber
hinaus den Kriegsdienst abgelehnt. Erst um 200 tauchte überhaupt
die Frage auf: „Darf ein Christ Soldat sein?", wurde aber noch
verneint i1)

Wenn diese Haltung der Christen der ersten Jahrhunderte auch
später preisgegeben wurde und namentlich auf dem Boden des
Staatskirchentums nicht einmal mehr verstanden wurde, so ist sie
doch im Laufe der Kirchengeschichte nicht völlig vergessen worden,

und es ist bezeichnend, dass sie gerade in den lebendigen
Zeiten, in denen Gottes Wort wieder gehört wurde, hervortrat.2)
Unwillkürlich müssen wir darum in Gedanken auch all diese Christen

früherer Zeiten vor unsere heutigen Militärgerichte stellen,
und da gibt es uns denn doch zu denken, wenn auch über sie das
Urteil gefällt wird, das beispielsweise das Divisionsgericht 5a
(Zürich!) im DienstverweigerungsfaU Schwemmer (20. April 1928)
gefällt hat:

„Mit Bezug auf das Strafmass kommt in Betracht, dass der Angeklagte
erklärt, dem Staate sonst gerne zu dienen, dass er aber die Interessen des Staates
nicht in erster Linie im Auge behält, sondern einfach die Realisierung persönlicher

Ansichten, insbesondere seiner religiösen Auffassung den Vorrang
gibt... Das Gericht schliesst aus der Tafsache, dass der Angeklagte erklärte,
er sei ein spezielles Werkzeug eines Höheren, dass doch Zweifel an seiner
vollen Zurechnungsfähigkeit berechtigt sind, und erachtet es als notwendig,
die Akten der Abteilung für Sanität zur Prüfung der Frage der Ausmusterung
aus der Armee zu überweisen."3)

1) So heisst es bei Tertullian: „Gegenwärtig erhebt sich die Frage, ob
sich ein Christ dem Soldatenstande zuwenden dürfe und ob ein Soldat zum
Christentum zugelassen werden könne. Nun, der göttliche und der menschliche

Fahneneid, das Feldzeichen Christi und das Feldzeichen des Teufels, das
Lager des Lichtes und das Lager der Finsternis sind unverträglich; ein und
dieselbe Seele kann nicht zweien verpflichtet sein, Gott und dem Kaiser! Jede
Uniform ist bei uns verboten, die das Abzeichen eines unerlaubten Berufes ist."

„Halten wir es für erlaubt, einen Fahneneid, der Menschen gilt, abzulegen,
nachdem wir den göttlichen geleistet haben, und uns nach Christus noch für
einen andern Herrn verbindlich zu machen? Wird es wohl erlaubt sein, mit
dem Schwert umzugehen, während doch der Herr erklärt hat, dass durchs
Schwert umkommen soll, wer das Schwert ergreift?"

Und auch Origenes betont gegenüber dem heidnischen Schriftsteller
Celsus: „Es ist wahr, wir dienen nicht unter des Kaisers Fahnen; wir werden
auch nicht dienen, selbst wenn er uns dazu zwingen sollte."

-) Ich hebe etwa die vorreformatorischen Bewegungen des Spätmittelalters
hervor, beispielsweise die erst heute wieder in ihrer Bedeutung hervortretende
Gestalt eines Peter Cheltschitzki, ferner jene starken Strömungen
täuferischen Einschlags in der Reformationszeit und das Quäkertum.

3) Es ist noch zu beachten, dass der Ausdruck „ein spezielles Werkzeug
eines Höheren" nur vom Grossrichter, aber nicht vom Angeklagten selber
gebraucht wurde.

19



Das Auftreten der Dienstverweigerung aus Gewissensgründen
steht ganz offenbar in starkem Zusammenhang mit dem Weltkrieg
und der durch den Weltkrieg geweckten Bewegung für den
Frieden.1) Der Dienstverweigerer will nicht nur sein persönliches
Gewissen retten in einem ihm oft zu Unrecht vorgeworfenen unsozialen

Individualismus, sondern er will mit seiner Haltung auch den
Kampf gegen den Krieg und die dem Kriege dienende
Gewaltordnung des Staates führen. Diese Menschen sehen in den
Kriegsrüstungen der Staaten und in den kriegsbereiten Armeen eine furchtbare

Kriegsgefahr — und wir alle wissen ja aus Erfahrung, dass
man sehr wohl den Krieg wegen der Waffen haben kann, während
man doch meinte, die Waffen wegen des Krieges zu haben — und
sind darum überzeugt, dass einzig die Abrüstung uns den
Frieden sichern kann* Die Forderung der Abrüstung wird ja auch
von einer stets wachsenden Zahl als das Gebot der Stunde erkannt
und bereits bildet das Abrüstungsproblem das Hauptproblem der
Politik der Staaten und insbesondere des Völkerbundes. Angesichts
der Gebundenheit der Regierungen', die bei aller Erkenntnis der
Notwendigkeit der Abrüstung den entscheidenden Schritt doch
nicht tun können, sind nun — anderwärts noch viel zahlreicher als
bei uns — Einzelne aufgetreten, die den Bann des
Gewaltglaubens durchbrechen und mit ihrer Tat Zeugnis von der neuen
Welt des Friedens ablegen wollen. Gewiss, der Dienstverweigerer
verletzt damit die bestehende Ordnung und übertritt ein geltendes
Gesetz, aber er tut das um der neuen Ordnung, um der höheren
Gemeinschaft willen, an die er glaubt! Und wenn er mit seinem
Ungehorsam gegen das zeitliche Gesetz scheinbar die Grundlage
aller Ordnung und Gemeinschaft erschüttert, so stärkt er dieselbe
in Wirklichkeit, indem er ja jenem ewigen Gesetze gehorcht und
aus jener letzten Verpflichtung handelt, auf welchen letztlich alle
echte Ordnung und Gemeinschaft beruht.

Dieser Wahrheit, die für unsere Beurteilung des Dienstverweigerers

von entscheidender Bedeutung ist, hat insbesondere
Alexandre Vinet Ausdruck gegeben:

Wie soll man den Bürger nennen, der dem Gesetze trotzt? Aufrührer!
Rebell! Ja, Aufrührer für den, der das Gesetz gemacht hat, Aufrührer in den
Augen des Gesetzes! Aber passt auf: die Gesetze selbst sind manchmal
aufrührerisch, aufrührerisch gegen das ewige Gesetz der Gerechtigkeit, gegen
das höchste Gesetz Gottes! Zwischen diese beiden Gesetze gestellt, kann sich
ein solcher Bürger darauf besinnen, dass er Mensch, dass er ein Gläubiger

x) So weist in der Schweiz das Jahr 1915 2 Fälle von Dienstverweigerung
aus Gewissensgründen auf, das Jahr 1916 6 Fälle, das Jahr 1917 3 7. Nach
Kriegsende ging die Zahl erst wieder stark zurück — z. T. freilich wegen
jenes schon erwähnten Vorgehens der Militärbehörden, durch vorherige
Ausscheidung von der Einrückenspflicht die offene Dienstverweigerung und die
damit notwendig werdende gerichtliche Behandlung zu vermeiden, um nachher

— zumal nach Ablehnung der Zivildienstpetition — wieder anzusteigen.

20



ist! Und nun, gezwungen zu wählen zwischen Seinesgleichen und seinem
Meister, zwischen den Menschen und Gott, entscheidet er sich für den, durch
den allein die Könige herrschen, durch den die Gesetzgeber Gesetze erlassen,
durch den die Richter das Recht ausüben. Hienieden auf die Listen der
Geächteten eingetragen, beruhigt er sich, dass sein Name dort oben ins Buch
des Lebens geschrieben sein wird. Er will gerne ein Rebell sein in der
Gesellschaft der Menschen, um ein freuer Bürger zu sein in der Gemeinschaft
der Auserwählten." (Observations sur l'article sur les Sectaires, 1829.)

Das Gewissen ist die Grundlage des sittlichen Lebens und infolgedessen
auch die Grundlage der Ordnung der Staaten. Drum, wenn Ihr [angeredet
sind die Mitglieder des Gerichtshofes] nicht die ausschlaggebende Macht des
Gewissens wollt, d. h. wenn Ihr überhaupt nichts vom Gewissen wollt —
denn das kommt aufs gleiche heraus! — was bleibt Euch noch, um die Völker
zu regieren? Das Interesse und die Furcht! Fürwahr, im Interesse des
Vaterlandes, der Gesetze und der Ordnung liebet doch dieses Gewissen, das
sich zwar bisweilen irren kann, das aber tausendmal mehr Gutes als
Böses stiftet! Umgebt das Gewissen mit heiliger Ehrfurcht! Wendet allen
Fleiss an, es zu fördern und zu erleuchten! Lasset lehren, ja verkündet es
selbst, dass es wichtiger ist, Gott zu gehorchen als den Menschen, — und
dann seid beruhigt eurer Gesetze halber: sie werden beachtet werden und
Ihr werdet erkennen, dass unsere Lehre von allen die Gesetze am meisten
fördert! (Essai sur la Conscience, 1829.)

Die Kraft einer Gesellschaft besteht wesentlich in der Stärke ihrer Moral
und je mehr Menschen des Gewissens sie in ihrer Mitte zählt, die bereit
sind, dem menschlichen Gesetze zu widerstreben, sobald es gebietet, was das
Gesetz Gottes verbietet, oder sobald es verbietet, was das Gesetz Gottes
gebietet, umso mehr treue, gehorsame und ergebene Bürger wird sie zählen.
Warum? Weil das gleiche Prinzip, das in gewissen Fällen den Ungehorsam
gebietet, weil das Gewissen, das uns an das göttliche Gesetz bindet, uns mit
einer entsprechenden Kraft an das menschliche Gesetz bindet, weil man, je
weniger man geneigt ist, nachzugeben, wo Gott will, dass man widerstehe,
umso mehr geneigt ist, nachzugeben, wo Gott will, dass man nachgebe. Zahlt
ruhig darauf, dass der Unabhängigste der Gehorsamste sein wird, aber zählt
nicht darauf, dass der am blindesten, am servilsten Gehorsame, der, welcher
den Willen Gottes sich nicht zu den Beweggründen seines Gehorsams gesellen

lässt, in seiner Treue beharre, sobald sein nächstes Interesse ihm das
Gegenteil rät und sobald er meint, straflos den Gehorsam unterlassen zu
dürfen. Wer nur den Menschen gehorcht und ohne Rücksicht auf Gott, der
gehorcht schlecht und gehorcht nicht lange. Die Anarchie bekommt keine
Rekruten in den Reihen der Gewissensmenschen, sie bekommt sie zahllos
unter den Anhängern des unbedingten Gehorsams. Die Sklaven von heute
sind die Rebellen von morgen! (L'éducation, la famille et la société. 1855.)

Diese Worte sind auch schon den Richtern in unseren
schweizerischen Militärgerichten zugerufen worden. Was für ein Echo
fanden sie daselbst?

Die staatswidrige Gesinnung des Angeklagten rechtfertigt die Einstellung
im Aktivbürgerrecht. (Divisionsgericht 5a im Fall Meyer.)

Wer eine der ersten staatsbürgerlichen Pflichten verletzt und sich dauernd
über sie hinwegsetzt, soll auch strafweise die Rechte eines aktiven Bürgers
zeitweise nicht ausüben dürfen. (Div.gericht 5a im Fall Schwemmer.)

Der Grossrichter (des Div.gerichts 5a) stellt fest, dass das Divisionsgericht

das Vorliegen achtungswerter Beweggründe nicht angenommen habe
und dass das Kassationsgericht nicht über die tatsächlichen Feststellungen
der Vorinstanz hinausgehen dürfe. Ob achtungswerte Beweggründe vorliegen,
ist eine Beweis- und Ermessensfrage, in der die Feststellungen der Vorinstanz

21



¦ -

für das Kassationsgericht bindend sind. Der Grossrichter erklärt ausdrücklich,
dass das Divisionsgericht das Vorliegen achtungswerter Beweggründe nicht
angenommen habe. Wenn man auch aus dem Zusammenhang schliessen will,
dass der Angeklagte nach der Auffassung des Divisionsgerichtes den Militärdienst

aus Ueberzeugung verweigert und für diese Ueberzeugung selbst
Opfer bringt, so kommt man doch nicht darum herum, dass das Divisionsgericht

sich mit aller Schärfe gegen die Berechtigung, auch gegen die moralische

Berechtigung einer solchen Haltung ausspricht. Diese Art der Würdigung

des persönlichen Verhaltens Schwemmers ist hier vom Kassationsgericht
nicht zu beurteilen, sondern nur festzustellen. Das Kassationsgericht ist
rechtlich nicht in der Lage, sein Ermessen an die Stelle desjenigen des
Divisionsgerichtes zu setzen. (Entscheid des Militär-Kassationsgerichtes im
Fall Schwemmer.)

Martig versagt dem Staate seinen Dienst als Soldat, trotzdem er als
Schullehrer vom Staat besoldet wird. Wer nun als Staatsdiener dem Staate
gerade den schwersten Dienst, den dieser verlangt, versagt, darf nicht die
bürgerlichen Rechte ausüben, sondern ist mit dem Entzug des Akfivbürger-
rechtes zu bestrafen. (Divisionsgericht 6b im Fall Martig.)

Wer die auf Verfassung und Gesetz beruhende Wehrpflicht des Schweizer
Bürgers ablehnt, soll auch nicht das Recht beanspruchen können, über die
Gesetzgebung und Verwaltung des Staates mitzuentscheiden, dessen Gesetz
er für sich nicht als verbindlich anerkennen will. (Der Bundesrat zur Eingabe
Schwarz.)

Diese Einstellung der Militärgerichte zur Dienstverweigerung
aus Gewissensgründen könnte aus zahllosen Gerichtsurteilen
belegt werden. Wie wohl tut es einem da, aber auch auf eine ganz
andere Beurteilung eines massgebenden Juristen zu stossen. In
einem Vortrag über „Gewissen und Gesetz" sagte Prof. Baum-
garten-v. Salis, Ordinarius für Staatsrecht an der Basler
Universität :

Der Pflicht, dem Gesetz zu gehorchen, die doch nicht in d e m Sinn
absolut ist, dass es keine höheren Pflichten mehr geben könnte, tritt (im
Dienstverweigerer) die Pflicht gegenüber, der Abrüstung zu dienen. Nur das eigene
Gewissen kann das entscheiden... Der Gesetzgeber denkt über die sittliche
Qualität des Militärdienstes anders, als der Dienstverweigerer; aber auch
von seinem Standpunkt aus wäre Toleranz angemessen. Will er indessen sich
auf keine Konzession einlassen, keine Ausnahme von der Verpflichtung zur
Leistung des Militärdienstes machen und jeden Dienstverweigerer bestrafen,
so dürfte er doch niemals gegen Dienstverweigerer aus Gewissensgründen
zu Ehrenstrafen gehen. Mit dem Entzug der bürgerlichen Ehrenrechte degradiert

der Staat diese Ehrenrechte, denn eine Ehre, die dem entzogen wird, der
nach seinem Gewissen handelte, kann nicht viel wert sein. Ehrenfolgen sollten,
wenn, überhaupt, nur gegen wirkliche Schurken zur Anwendung gebracht
werden.

Solche Aeusserungen eines hervorragenden Juristen lassen die
Frage auftauchen, ob denn die Haltung der Militärgerichte vom
rein juristischen Standpunkt aus gerechtfertigt ist, ja, ob sie
überhaupt dem Sinn des Gesetzes entspricht. Angesichts der konstanten
Praxis der Gerichte erscheint dies wohl als selbstverständlich. Und
doch ist dem nicht so! Wenn man dies noch gelten, lassen wollte
für das alte Militärstrafgesetz von 1851, das die Dienstverweigerung
aus Gewissensgründen überhaupt nicht kannte, so trifft es doch

22



¦;¦ --\r-v< T," -"¦ ¦:¦¦- ¦. ¦ \¦vi-;"--" ^.v

nicht mehr für das neue Militärstrafgesetz, das mit dem 1. Januar
1928 in Kraft getreten ist, zu. Dasselbe rechnet ausdrücklich mit
solcher Dienstverweigerung, wenn es in Art. 45 eine Strafmilderung

vorsieht für Fälle, da der Täter gehandelt hat „aus achtenswerten

Beweggründen". (Bei der Gesetzesberatung im Nationalrat
haben die Referenten Seiler und Maunoir den Art. 45 ausdrücklich
auf solche Dienstverweigerer bezogen.) Auf Grund von Art. 45
in Verbindung mit Art. 46 hätte das Gericht durchaus die Möglichkeit,

einen Dienstverweigerer sogar nur mit scharfem Arrest oder
Busse zu bestrafen, oder, wenn es zugleich die durch das Gesetz
ebenfalls ermöglichte Ausschliessung aus dem Heere verfügen will
(Art. 29), — was zum mindesten bei der zweiten Verurteilung das
Gegebene wäre — mit dem Minimum von acht Tagen Gefängnis.
Der Art. 81 erhielt seinerzeit durch den Nationalrat den Zusatz:
„Hat der Täter die Tat aus achtungswerten Beweggründen begangen,

so kann der Richter die Strafe nach freiem Ermessen mildern",
welchen Zusatz dann der Ständerat strich mit der Begründung,
dass der Milderungsgrund der „achtungswerten Beweggründe"
bereits in Art. 45 enthalten sei und dem Richter die Möglichkeit gebe,
auf Arrest oder Busse zu erkennen, sodass eine Strafmilderung nach
freiem Ermessen sich erübrige.

Was nun speziell die von den Gerichten immer wieder
verhängte Einstellung im Aktivbürgerrecht betrifft, so steht auch diese
Praxis im Widerspruch zu den Intentionen des Gesetzgebers. Im
Vorentwurf Hafter zum Militärstrafgesetz wurde — analog dem
Entwurf zum bürgerlichen eidgenössischen Strafgesetz — die
Einstellung im Aktivbürgerrecht ausdrücklich beschränkt auf Fälle,
„wo die Tat eine ehrlose Gesinnung bekundet" und diese
sinngemässe Fassung wurde erst fallen gelassen auf Betreiben gewisser
Grossrichter, die sich die Möglichkeit wahren wollten, auch
Dienstverweigerer aus Gewissensgründen mit dieser entehrenden Nebenstrafe

zu erfassen. (Vgl. Protokoll der Expertenkommission vom
13. April 1917, speziell das Votum Kirchhofer, zitiert im Urteil des
Divisionsgerichtes 4 im Fall Dr. Mattmüller.)

Es ist mir nun ausserordentlich wertvoll, darauf hinweisen zu
können, dass diese Haltung der Militärgerichte auch von militärischer

und militärgerichtlicher Seite angefochten wird. So hat sich
schon General Wille in einem Brief an den Oberauditor vom
27. Dezember 1916 gegen die Anwendung dieser Nebenstrafe für
Dienstverweigerer aus Gewissensgründen ausgesprochen:

In der vorstehenden Begründung der langen Dauer der Einstellung ist
ein Moment gänzlich übersehen worden, nämlich, dass der M. nicht aus
unehrenhaften Motiven sich geweigert hat, Dienst zu tun, und da bin ich
der Ansicht, dass in einem solchen Fall, viel mehr als bei der Bemessung
der Strafdauer, auf die Gesinnung, die zu dem Vergehen veranlasste, Rücksicht

genommen werden muss.

23



Ich möchte hier beifügen, dass ich überhaupt ein prinzipieller Gegner der
Nebenstrafe „Einstellung in den bürgerlichen Ehren und Rechten" bin, resp.
dass ich der Ansicht bin, dass es ganz besondere Umstände — beispielsweise
eine sehr unehrenhafte Gesinnung — sein müssen, die veranlassen können,
dass der Verurteilte, nachdem er schon lange seine Strafe abgesessen hat,
noch viele Jahre hindurch unter seinen Mitbürgern als Gebrandmarkter
herumlaufen muss. (Zit. in der Dissertation Altorfer S. 134.)

Ebenso hat der frühere Oberauditor, Bundesrichter Weber,
wiederholt gegen diese Einstellung im Aktivbürgerrecht Stellung
genommen und Prof. Hafter, Mitglied des Militär-Kassationsgerichtes,

hat denselben Standpunkt im Zentralvorstand der schweizerischen

Völkerbundsvereinigung1) vertreten. Dass das Divisionsgericht

6b im Fall Lanicca von der Verhängung dieser entehrenden
Nebenstrafe absah, wurde bereits erwähnt, und erst kürzlich
verzichtete im Fall Kissling der Auditor darauf, dem Divisionsgericht
5a (Zürich) die Einstellung in den bürgerlichen Ehren zu beantragen,

freilich ohne beim Gericht Verständnis zu finden, wie
dasselbe auch über die beantragte Gefängnisstrafe von sechs Wochen
hinausging und den Angeklagten zu drei Monaten verurteilte. Sehr
bemerkenswert ist insbesondere die Haltung des Auditors der 4.

Division, Major H e n r i c i, der in seiner Anklagerede gegen den
Dienstverweigerer Dr. med. Mattmüller das Gericht ausdrücklich
ersuchte, von dieser Nebenstrafe abzusehen und dabei sagte : „Sprechen

wir ihm nicht seine ehrenhafte Gesinnung ab! Ich kann mir
eine Zeit denken, welcher die Handlung des Angeklagten verständ-
(icher sein wird, als unser Urteil !" Solche Beurteilung eines Dienst-
verweigerers berührte umso wohltuender, wenn man kurz zuvor
jene Atmosphäre eines ausgesprochenen Zynismus zu spüren
bekam, in der das Zürcher Divisionsgericht seine Verhandlungen
führte. Ich beschliesse diese mehr juristische Beleuchtung unserer
Frage mit dem Zitat eines juristischen Gutachtens, das Prof. Baumgarten

darüber ausgearbeitet hat:
1. Zur Frage: Sind Art. 45 und 46 MSTG auf Dienstverweigerer aus

Gewissensgründen anwendbar? Wie ist insbesondere das Wort „kann" auszulegen,

d. h. nach welchen Grundsätzen hat der Richter das freie Ermessen
anzuwenden?

Jedesmal, wenn ein Täter in ernster Bemühung, das zu tun, was die
Pflicht gebietet, gehandelt hat, hat er gehandelt aus achtenswerten
Beweggründen. Nun kann man den Begriff der Pflicht fassen wie man will, es wird
nie zu leugnen sein, dass viele Dienstverweigerer aus tiefernstem Pflichtgefühl
handeln.. Es ist ein Zeichen ungewöhnlicher moralischer Stumpfheit, wenn
jemand gar nicht fähig ist zu verstehen, dass ein anderer aus Gewissensgründen

zum Dienstverweigerer werden kann.
Wenn es in Art. 45 heisst: „Der Richter kann die Strafe mildern, wenn

der Täter gehandelt hat aus achtenswerten Beweggründen", so soll mit diesem
„kann" m. E. dem Richter die Freiheit gegeben werden, bei Vorliegen achtenswerter

Beweggründe seitens des Täters nach pflichgemässem Ermessen die
Strafe zu mildern oder nicht Kaumi der Hervorhebung bedarf, dass das

x) Inzwischen auch in einem Vortrag in Zürich.

24



„kann" in keiner Richtung der Willkür freien Raum lassen will. Der Richter
hat nach bestem Wissen und Gewissen zu prüfen, ob achtenswerte Beweggründe

vorliegen und ob sie in Gemässheit der verschiedenen Strafzwecke
eine Strafmilderung als richtig erscheinen lassen. Bejaht er die Fragen, so
ist es seine Pflicht, die Strafe zu mildern.

2. Zur Frage: Ist die Aberkennung der bürgerlichen Ehrenrechte
gemäss Art. 29/II bei Dienstverweigerern aus Gewissensgründen gerechtfertigt?
Setzt sie Ehrlosigkeit der Gesinnung voraus? Ist sie eine gesellschaftliche
Disqualifikation?

Der Dienstverweigerer aus Gewissensgründen handelt aus achtungswerten
Beweggründen, da der Gehorsam gegenüber dem eigenen Gewissen die Essenz
des Achtungswerten ist; die Aberkennung der bürgerlichen Ehrenrechte ist
der Ausdruck der Missachtung seitens des Staates, sie ist eine gesellschaftliche
Disqualifikation und ist daher gegenüber dem Dienstverweigerer aus
Gewissensgründen durchaus unangebracht. Ich sehe im wesentlichen nur drei
Argumente, mit denen man unsere Position zu erschüttern suchen könnte.

a) Man begegnet bisweilen der Vorstellung, der Staat verkörpere in der
Weise das menschliche Ethos, dass die Sittlichkeit ausschliesslich in einem
Sich-Einfügen in den Staat, die Unsittlichkeit in Widersetzlichkeit gegen den
Staat bestehe. Daraus würde folgen, dass bewussfer und namentlich
prinzipieller Ungehorsam gegen ein staatliches Gebot notwendig als ein unsittliches

und damit ehrloses Verhalten zu gelten hätte. Indessen findet eine
solche Anschauung, die den Staat mit der Sittlichkeit identifiziert, eine weitere
Verbreitung höchstens in monarchischen Grosstaaten, in denen die kolossalen
Dimensionen der Staatsgewalt und der Glanz der Krone das sittliche Urteil
des Einzelnen verwirren. In der Schweiz braucht man mit ihr nicht zu
rechten.

fa) Zu dem gleichen Ergebnis wie die eben berührte Ueberschätzung
der sittlichen Bedeutung des Staates könnte nun aber auch eine Erwägung
führen, der eine Unterschätzung des Staates zu Grunde läge. Es sei zu
unterscheiden, Hesse sich argumentieren, zwischen der allgemeinen Menschenehre
und der bürgerlichen Ehre. Jene bleibe unberührt durch eine Dienstverweigerung

aus Gewissensgründen, nicht aber diese. Indessen wird man mit einer
solchen Unterscheidung der Würde des Staates nicht gerecht. Der Staat
würde seine eigene Ehre gefährden, wenn er damit rechnete, dass Leute,
denen er die Ehre abspricht, der vollen Achtung ihrer Mitmenschen teilhaftig
bleiben könnten. Daher wird der Staat nur dem die staatsbürgerliche Ehre
nehmen, der auch als Mensch durch seine Tat seiner Ehre verlustig
gegangen ist.

c) In seiner Antwort auf eine zu Gunsten der Dienstverweigerer Meyer
und Martig an ihn gerichteten Eingabe erklärt der Schweiz. Bundesrat:
„Wer die auf Bundesverfassung und Gesetz beruhende Wehrpflicht des
Schweizerbürgers ablehnt, soll auch nicht das Recht beanspruchen können,
über die Gesetzgebung und Verwaltung des Staates mitzuentscheiden, dessen
Gesetze er für sich nicht als verbindlich anerkennen will. Im Entzug der
bürgerlichen Ehren und Rechte der beiden Verurteilten liegt die Abwehr des
Staates und nicht eine gesellschaftliche Disqualifikation." Die letzten Worte
dürften doch wohl eine protestatio facto contraria enthalten. Der Staat kann
nicht einem Bürger die bürgerlichen Ehrenrechte entziehen und gleichzeitig
erklären, er wolle ihn nicht gesellschaftlich disqualifizieren... Es ist eine
nicht in Abrede zu stellende Tatsache, dass in den Augen der Gesellschaft der
zu der besagten Nebenstrafe Verurteilte von einem Stigma behaftet ist, das
sich auch ausserhalb der Sphäre des eigentlichen staatlichen Lebens in den
verschiedensten Richtungen zu seinem Nachteil fühlbar macht. Hierüber kann
man sich unmöglich mit der Erwägung hinwegsetzen, dass es sich um einen
unbeabsichtigten Nebenerfolg handle, für den der Staat nicht verantwortlich

25



sei. Nicht nur die negative, sondern auch die positive Wesensbestimmung, die
der Bundesrat von der Aberkennung der bürgerlichen Ehrenrechte gibt, ist
wenig einleuchtend. Jedermann wird es verstehen, wenn man einen
Anarchisten, der den Staat prinzipiell ablehnt, ohne Rücksicht auf die Reinheit
seiner Motive, nicht an der Bildung des staatlichen Willens teilnehmen lässt,
aber nicht so leicht ist einzusehen, warum ein Bürger, der die Erfüllung einer
einzelnen rechtlichen Pflicht als seinem Gewissen zuwiderlaufend, verweigert,
von der aktiven Beteiligung am Staatsleben ausgeschlossen werden soll. Fast
möchte man meinen, der Bundesrat vertrete eine Art Aequivalenztheorie, stehe
auf dem Standpunkt des „do, ut des". Aber die staatsbürgerlichen Rechte
sind doch nicht eine Gegengabe für die Uebernahme irgendwelcher peinlicher
Pflichten, sie sind dem Bürger nicht in diesem egoistischen Interesse
verliehen, sie sind selbst Pflichten, und es ist nicht einzusehen, wie sie in Wegfall

kommen könnten, es sei denn, dass ihr Träger sittlich unwürdig oder
unfähig würde, sie auszuüben, was beides für den Dienstverweigerer aus
Gewissensgründen nicht zutrifft.

Mit diesen juristischen Ueberlegungen sind wir bereits zu einer
höheren, wirklich sittlichen Stellungnahme zu unserer Frage
gekommen. Ist es für uns Theologen und Vertreter der Kirche
nicht etwas beschämend, wie da der Jurist, der Staatsrechtslehrer
sich wehren muss gegen jenes falsche Ethos, dem die Sittlichkeit
lediglich das Sich-Einfügen in den Staat bedeutet? Wehrt er sich
nicht für die Heiligkeit des Gewissens, wo dasselbe durch eine neue
Staatsvergötterung und Staatsverabsolutierung preisgegeben wird?
Gerade der Jurist zeigt uns da, dass unsere Frage noch eine
andere Seite hat, als die rein juristische — jene Seite eben, die die

ganze Frage zu einer Frage an die Kirche macht.
Im Zusammenhang mit unserer Motion ist in verschiedenen

Zeitungen von einer falschen „Wehleidigkeit", von einer
„Privilegierung" der Dienstverweigerer gesprochen worden und Redaktor

Oeri nannte die Dienstverweigerer in seinem Aarauer
Korreferat die „Hätschelkinder" der Pfarrer. Wir wehren uns aber
wahrhaftig nicht aus solcher Wehleidigkeit, aus Mitleid für die
Dienstverweigerer, es ist uns bei der Frage des Entzuges der
bürgerlichen Ehrenrechte auch nicht so sehr um jene „schweren
Folgen für die Betroffenen" zu tun, um welcher willen der Kirchenrat

sich nach der Formulierung seines Gegenvorschlages gegen die
Anwendung jener Nebenstrafen zu wenden scheint — ich bin
persönlich überhaupt nicht dafür, dass man es in der heutigen Situation

den' Dienstverweigerern zu leicht macht, und ich freue mich,
dass die Geschichte der Dienstverweigerung bis zum heutigen Tag
eine in ihrem Opferwillen erhebende Geschichte ist! — wir setzen
uns vielmehr in dieser Frage ein um unsertwillen, um der Kirche
willen Nicht nur gegen das Unrecht, das mit dieser entehrenden
Nebenstrafe den Dienstverweigerern angetan wird, treten wir auf
— ach, diese tragen schliesslich dieses Unrecht, wie sie die ganze
schwere Bestrafung tragen und überhaupt die grössten Opfer für
ihre Ueberzeugung bringen müssen! — wir wehren uns gegen die

26



Schmach, die unserem Glauben angetan wird Tua res
agitur! rufen wir der Kirche zu, denn wo das Gewissen in seiner
Heiligkeit missachtet wird, da wird auch die Grundlage der Kirche

— und insbesondere unserer protestantischen Kirche —
erschüttert. Wenn diese Dienstverweigerer als ehrlos erklärt werden,

weil sie — zum mindesten in ihrem subjektiven Glauben —
dem Worte Gottes gehorsam sein wollen, das der Kirche anvertraut

ist, dann sind auch wir in unserem Innersten angetastet!
Mutet es denn nicht geradezu grotesk ani, dass wir Leute, die sich
im Gehorsam gegen ihr Gewissen und gegen Gottes Wort an den
Gesetzen des Staates verfehlen, sogar aus den Listen der
stimmberechtigten Kirch bürger streichen und aus unseren
Kirchgemeindeversammlungen ausweisen müssen, wie man sie auch als
unwürdig erachtet, ihre Stimme abzugeben in der Spielbankfrage,
in der Alkoholfrage, in der Frage der Altersfürsorge, ja vielleicht
gar einmal in der Abrüstungsfrage, s i e, die doch einzig deshalb
sich gegenüber der Staatsordnung verfehlten, weil sie an eine
höhere Ordnung menschlichen Zusammenlebens glauben und
in starkem Bewusstsein ihrer Verantwortung gegenüber der
Volksgemeinschaft eine tiefere Verbundenheit der Menschen ersehnen und
erkämpfen In voller Erkenntnis der Verantwortung und Verpflichtung,

die gerade der Kirche erwächst aus der Behandlung der
Dienstverweigerer, hat sich auch die C o p e k - Konferenz von 1924
für dieselben eingesetzt, dabei noch wesentlich mehr postulierend,
als es in unserer Motion geschieht: „Die christlichen Kirchen sollten

alle ihre Autorität geltend machen, um denjenigen den Schutz
vor jeder Verfolgung zu sichern, denen ihr Gewissen verbietet,
irgendeine Art des Kriegsdienstes zu leisten."

Für die Kirche spitzt sich die Frage der Bestrafung der
Dienstverweigerer zu zu der Frage, ob wir die Heiligkeit des Gewissens
preisgeben sollen an die Anerkennung der absoluten Souveränität
des Staates über alles Leben, auch über das sittliche und religiöse
Leben, ob es auch für uns schliesslich nur noch heisst : „Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist!", in stillschweigender Anerkennung
einer absoluten Staats-Omnipotenz, oder ob für uns auch das
andere Wort noch etwas bedeutet: „Und gebt Gott, was Gottes
ist!" Wo finden wir unsere letzte Orientierung: beim Staat und
seiner zeitlichen Ordnung, oder bei Gott und seiner ewigen

Wahrheit? Leben wir aus dem Glauben an das Bestell
ende, oder leben wir aus dem Glauben an jenen neuen Himmel

und jene neue Erde, die uns geoffenbart wurde in Jesus
Christus und die noch kommen soll nach Gottes Verheissung?
Vor diese Fragen sind wir letztlich gestellt, und darum bedeutet
unsere Antwort vor allem eine Entscheidung über uns selbst
und über unsere Kirche!

* * *
27



Hier hätte ich die Begründung unserer Motion beschliessen
können, indessen zwingt mich der Gegenvorschlag des Kirchenrates

noch zu einigen nachträglichen Bemerkungen.
Ich freue mich aufrichtig, dass der Kirchenrat mit uns bewegt

wird von der ganzen Frage, dass er den Gewissenskonflikt
anerkennt, der einem Christen aus der Wehrpflicht erwachsen kann
und darum sich mit uns dafür einsetzen will, dass die schweizerischen

Militärgerichte solchen DienstVerweigerern gegenüber die
Strafe mildern und von der Einstellung im Aktivbürgerrecht
Umgang nehmen möchte. Gerade um dieser Uebereinstimmung willen
bedauere ich es aber ganz ausserordentlich, dass der Kirchenrat
glaubte, unserem gemeinsamen Anliegen nur in einem
Gegenvorschlag zu unserer Motion Ausdruck geben zu können.
Wäre dieses Einstehen für die Dienstverweigerer aus Glaubensund

Gewissensgründen wirklich nicht möglich gewesen ohne das
gleichzeitige Bekenntnis zur Landesverteidigung, deren Notwendigkeit

wie ein neues Kirchendogma im ersten Satz des Gegenvorschlages

verkündet wird? Durch dieses Bekenntnis zur Notwendigkeit
der Landesverteidigung wird es nun einem Teil der Motionäre

unmöglich gemacht, sich der sonst so anerkennenswerten
Kundgebung des Kirchenrates anzuschìiessen. Dabei wollte doch ich,
der ich persönlich nicht in der militärischen Rüstung, sondern
gerade umgekehrt in der Abrüstung die Sicherung unseres Friedens
und darum auch unsere wahre Landesverteidigung sehe, niemanden
auf diesen meinen Standpunkt festlegen und habe in der Formulierung

der Motion durchaus darauf Bedacht genommen, dass der
Anschein vermieden wird, als wären alle, die die Motion
unterstützen, Antimilitaristen — erst durch den Gegenvorschlag des
Kirchenrates mit seinem ausdrücklichen Bekenntnis zur Notwendigkeit

der militärischen Landesverteidigung wird jener Anschein
erweckt, was ich um deretwillen, die trotz ihrer Bejahung der
Landesverteidigung zu unserer Motion standen — und es dürfte dies
die grössere Hälfte der Mitunterzeichner sein — lebhaft bedauere.

Ich selber wollte heute die ganze Frage der Landesverteidigung
nicht aufrollen, weil diese Frage erst vor wenigen Jahren hier
durch die Motion Trautvetter gestellt worden ist und bereits eine
Beantwortung durch die Synode gefunden hat, und weil jene Einzelfrage,

die heute — wie gewiss alle erkannt haben — von grösster
Dringlichkeit ist, sehr wohl auch losgelöst von der allgemeinen
Frage der Landesverteidigung behandelt werden kann. Wenn nun
aber — entgegen meiner Absicht — nach dem Willen des Kirchenrates

die Kirchensynode sich doch äussern soll zu jener grossen
Frage der Abrüstung, vor die unser Geschlecht gestellt ist, — ist
dann wirklich das das Wort der Kirche, dass sie jetzt feierlich
die Notwendigkeit der Landesverteidigung proklamiert? Es mag

28



ein solches Bekenntnis tatsächlich von vielen erwartet werden, die
sich beunruhigt fühlen durch jenes grosse geistige Ringen um den
Frieden und um die Abrüstung, das heute durch die Welt geht und
sogar in unserem Lande eingesetzt hat, — ist aber nun wirklich
das das Wort zur Lage, das wir als Kirche aussprechen
sollen, wenn wir die Zeichen der Zeit zu deuten wissen? In der
ganzen Welt ertönt der Ruf nach Abrüstung und Millionen
Menschen horchen gespannt auf jedes Wort, das bereits auch
Staatsmänner in dieser Frage sprechen; die Regierungen ächten den Krieg
in jeder Form und die bedeutendsten ihrer Vertreter sehen nur in
der Abrüstung den Weg zum Frieden, — die Steine beginnen
zu schreien, nachdem die Jünger sich Schweigen gebieten Hessen!
— und wenn sie nun doch den Mund auftun, wenn wir als Kirche
doch zu dieser Frage Stellung nehmen wollen, dann geschieht es
zu dem Glaubensbekenntnis: „Die Kirchensynode anerkennt die
Notwendigkeit der Landesverteidigung und die damit zusammenhängende,

durch die Bundesverfassung festgelegte allgemeine
Wehrpflicht." Wollen wir Vertreter der Kirche das Urteil über
diese N o t w e n d i g k e i t nicht lieber denen überlassen, die gerade
in unserer Zeit in Hoffnung und Beklemmung Wege suchen, um
aus dieser verhängnisvollen Notwendigkeit herauszukommen, statt
dass wir, denen doch noch etwas anderes anvertraut und auferlegt
wäre, mit unserem Bekenntnis zu jener Notwendigkeit den Glauben

lähmen, dessen es bedarf, um jene Wege zu gehen, — den
Glauben, der sogar in unserem Volke sich zu regen beginnt?

Doch, der Kirchenrat möchte mit seinem Bekenntnis zur
Notwendigkeit der Landesverteidigung diese Notwendigkeit auch nicht
für alle Zeiten proklamieren. Auf unsere Vorstellungen hin, die die
Motionäre zumal durch eine Delegation beim Kirchenrat auch
persönlich mit allem Nachdruck dargelegt haben, liess uns der
Kirchenrat wissen, dass er zwar an seinem Gegenvorschlag festhalte,
aber bereit sei, jene starre Formel wenigstens dahin abzuändern,
dass er jene Notwendigkeit der Landesverteidigung „unter den
gegenwärtigen Verhältnissen" anerkenne. Ich
anerkenne es, dass mit dieser Aufweichung der ursprünglichen Formel
wenigstens einem Hoffnungsschimmer für andere Zeiten mit
anderen Verhältnissen Raum gegeben wurde, allein, ich kann auch
darin nicht die befriedigende Lösung sehen. Lieber wollen wir
die Frage der Landesverteidigung, und das heisst ja die Frage der
Abrüstung, überhaupt nicht aufrollen und hiezu schweigen — so
bedeutsam da ein Wort der Kirche sein könnte! — wenn wir nicht
imstande sind, ein Wort der Kirche Christi zu sagen. Denn
was der Kirchenrat zu dieser Frage sagt, das ist ja das Wort aller
klugen Politiker von Durchschnittsmass, die je und je in ihrer
„Realpolitik" abstellten auf die „gegenwärtigen Verhältnisse".

29



Waren es aber nicht eben diese „gegenwärtigen Verhältnisse", die
jeweils zur Katastrophe führten und eines Tages wieder zur
Katastrophe führen werden, und muss nicht gerade um dieser
gegenwärtigen Verhältnisse willen und gegen diese gegenwärtigen
Verhältnisse der Kampf geführt werden, statt dass wir uns von ihnen
die verhängnisvollen Notwendigkeiten auferlegen lassen Wenn
darum die Kirche überhaupt reden will zu dieser Frage — mit der
wohl schliesslich das Schicksal Europas entschieden wird — dann
darf es nicht geschehen in der Orientierung an den gegenwärtigen
Verhältnissen, sondern vielmehr im Glauben an Gottes Verheissung
und im Gehorsam gegen Gottes Forderung! Denn die Kirche soll
sich nicht einfach beugen vor den gegenwärtigen Verhältnissen,
in geschickter Anpassung an die Mächte und Gewalten dieser Welt,
sondern sie soll über diese Verhältnisse hinaus weisen und aus
denselben heraus führen

Darum — so schmerzlich mir diese Bescheidung der Kirche
gegenüber der grossen Frage der militärischen Rüstung oder
Abrüstung ist — ich muss festhalten an unserer Motion, die, ohne
die grundsätzliche Frage der Abrüstung aufzurollen, dafür einsteht,
dass die schweizerischen Militärgerichte in Anwendung der gesetzlichen

Möglichkeiten gegenüber Dienstverweigerern aus Glaubensund1

Gewissensgründen die Strafe mildern und insbesondere von
der entehrenden Nebenstrafe der Einstellung im Aktivbürgerrecht
Umgang nehmen. R. Lejeune.

I O Rundschau I O

Monatsschau.
Das neue Jahr hat nicht mit neuen geschichtlichen Themen eingesetzt —

was ja auch zu viel erwartet wäre, da sich die Geschichte nicht an den
Kalender hält. Die Geschichte hat auch keine Ferien gemacht; hart an
Weihnachten und Jahreswende heran drängten sich wichtige Geschäfte und
Ereignisse. In ihnen spiegeln sich sehr deutlich die charakteristischen Probleme
der Zeit. Sie treten immer klarer hervor.

In bezug auf
1. Das Weltpolitische

ist für Leute unseres Schlages vor allem das indische Problem auf
eine" zum Nachdenken auffordernde, ja beunruhigende Art hervorgetreten.
Ich denke an den Beschluss des allindischen Kongresses, das
englische Anerbieten einer Runde-Tisch-Besprechung (Round-Table-Conference)
zur Erörterung der Massregeln, die für die Vorbereitung des dominion status

notwendig wären, ablehnend zu beantworten und die sofortige und völlige
Unabhängigkeit Indiens zu verlangen, zu deren Durchsetzung die bekannten
von Gandhi geschaffenen Kampfmethoden der Civil disobedience (des
„bürgerlichen Ungehorsams"): Steuerverweigerung, Nichtbeteiligung an den von
den Engländern eingesetzten Behörden und den von ihnen geleiteten Schulen,
\ind dazu der verschärfte Boykott der englischen Waren anzuwenden wären.

30


	Dienstverweigerung und bürgerliche Ehrenrechte

