
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 1

Artikel: Berichte. 1., Die Berner Synode und die Friedensfrage ; 2.,
Dienstverweigerung und Strafrecht ; 3., Militärische Siegesmethoden

Autor: Oettli, J. / Lanz, Marie / L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stunde abwarten, müssen ihn walten lassen, dürfen nicht, wie Brand,
stürmen, zwängen, vergewaltigen, Wir vertreten aber auch hier
ruhig und getrost die Wahrheit, die ganze, radikale Wahrheit, soweit
wir sie erkennen, unter Umständen mit aller Herbigkeit und Härte,
in aller Schroffheit und Unerbittlichkeit. Denn wir tun es aus Liebe,
wir tun es, weil wir sehen, dass es eine durchaus positive Wahrheit
ist, eine Wahrheit, die aus dem Ja ins Ja führt, eine Wahrheit, die
wohl zerstört, aber nur um zu bauen, die wohl tötet, aber nur um
zu retten, eine Wahrheit, die befreit, belebt, beseligt. So ist die
Wahrheit Jesu. Sie ist kein Moloch, sie ist Gott, der Herr und
Vater, sie ist die Menschwerdung Gottes in seinem Reich, sie ist
nicht bloss Gesetz, sondern Evangelium. „Er ist deus caritatis."

Wir können, dürfen, sollen der Wahrheit gerade dann völlig,
ganz, bis zum Ende dienen, wenn wir in ihr und durch sie Gott
dienen.

Ein Bedenken drängt sich freilich auf: Könnte durch eine solche
Haltung nicht die Härte und Leidenschaft der Wahrheit, die doch
auch nötig ist, geschwächt werden? Ist das nicht der Weg des
Kompromisses und der Bequemlichkeit? Aus der Eisregion des
Absoluten kommen wir damit wohl heraus, aber geraten wir dafür
nicht in die Gärten der Philister, die unten im Grünen liegen? Hören
wir von dieser Weisheit nicht genug, übergenug?

Gewiss. Und in s i e soll immer wieder die Unruhe des Absoluten

fahren. Ich rede hier nur mit Menschen, die sich an der
Wahrheitsfrage abquälen. Und grundsätzlich ist zu sagen: Wir
setzen immer voraus, dass wir im Ernste Gott dienen wollen, dem
lebendigen und heiligen Gott. Dieser Gott ist zwar die grosse Ruhe,
aber in ihr immer auch die grosse Unruhe unseres Lebens. Als
Vater, als Liebe ist er beides erst recht und beides gleich stark. Da ist
also keine Ursache zur Angst: Wer wirklich Gott dient, gerät eher
in die Höhe der Eiskirche als in die Gärten der Philister. Nein,
das ist und bleibt der Durst unserer Seele: ganz ehrlich, ganz wahr
und wahrhaftig zu sein, der Wahrheit zu dienen, ihr allein, bis
zum Ende, und es ist unsere grösste Freude, dass wir es können,
dürfen, sollen, — mit Gott und in der Liebe. L. Ragaz.

mm in m iiriiiitiiiiiiiiiiii ii tu im min li m m mini

Berichte i O
fulminili limi unum in mimmi muri numi nu m um m ü

1. Die Berner Synode und die Friedensfrage.

„Wer Diener der Landeskirche sein und die damit verbundenen Rechte
geniessen will, der muss auf dem Boden der Verfassung und der auf dieser
fussenden Gesetze bleiben. Ein Verhalten, das diese Forderung missachtet,
wird in weiten Kreisen des Volkes mit Recht als ungehörig und pflichtwidrig
empfunden. Besonders peinlich berührt die Tatsache, dass ein Pfarrer, der



vom Militärdienst befreit ist, nun aus dieser gesicherten Stellung andere zum
Ungehorsam auffordert und die Folgen dieses Verhaltens tragen lässt, ohne
selbst in Mitleidenschaft gezogen zu werden."

So heisst es in einem Rundschreiben des Synodalrates. Gegen diesen
Geist, gegen solche unbewiesene Anschuldigungen regnet es Zuschriften auf
die oberste Kirchenbehörde. Kirchgemeinderäte, theologische Arbeitsgemeinschaft,

Frauenliga für Friede und Freiheit, Arbeitsgemeinschaft der
antimilitaristischen Lehrer, die antimilitaristischen Pfarrer, sozialistisch-kirchliche
Organisation der Stadt Bern und andere beweisen dem Synodalrat, dass er
nicht die Meinung des gesamten Kirchenvolkes vertritt. Er scheint einzusehen,

dass sein Erlass unglücklich war. Und eins seiner Mitglieder sagt an
einer Bezirkssynode, dass darin nur der persönlichen Auffassung der
Synodalräte Ausdruck gegeben sei.

Man könnte sich also beruhigen. Und die antimilitaristischen Pfarrer
könnten sich sagen: Wir müssen nun halt unsere Treue in grösserem Masse
üben, indem wir auch gegen die durch das Rundschreiben und die
nachfolgende Zeitungshetze gewirkte und gesteigerte Anfeindung aufrecht bleiben.

Aber nun tritt am 3. Dezember die Synode zusammen. Die Gruppe
unabhängiger Synodaler gibt eine Erklärung ab, die entschieden Stellung
bezieht in bezug auf Abrüstung, Zivildienst, Antimilitarismus. Ein Lehrer
hat sie verfasst. Sie ist kraftvoll, und man spürt an ihr wie an ihrer
Begründung durch den Verfasser: Die Luft der Reformationsfeiern weicht vor
der Reformationsluft.

Der Sprecher des Synodalrates entgegnet. Er redet freundlich. Er will
den Bruch innerhalb der Kirche verhüten. Er beleuchtet die Frage im Licht
des eidgenössischen Staatsgedankens. Das ist gut. Und die, welche lachten,
als der Redner der Unabhängigen von einer Revision des Evangeliums
sprach, die allenfalls zugunsten unserer militaristischen Anschauungen
vorgenommen werden müsse, geben nun gewiss zu: Er hat doch recht gehabt;
das Evangelium muss am eidgenössischen Staatsgedanken gemessen werden.

Doch die Rede geht fesselnd weiter, indem das Wesen und die
Geschichte der Neutralität behandelt wird. Der Redner hat das tausendseitige
Werk Schweizers studiert. Er versteht sich also auf den Stoff. Die Neutralität

ist Kern und Stern. Um sie geht es. Nur um sie. Sie wird in Parallele
gestellt mit dem Kreuz Christi. Sie war auch einst Torheit und Aergernis.
Heute ist sie nach Bluntschli „Nichteinmischung in den Krieg Dritter und
Behauptung des Friedens im eigenen Bereich." Heute ist sie ein höchstes
politisches Gut. Ich habe gemeint, die Lehre vom sacro egoismo trage den
staatspolitischen Stempel. "Nun soll auch eine Kirchensynode sie sich zu
eigen machen. — Friede im eigenen Bereich! Was geht mich der draussen
an? Soll ich meines Bruders Hüter sein? Die andern mögen sich gegenseitig

vertilgen, wenn nur wir am Leben bleiben!
Wer sein Leben erhalten will, wird es verlieren — Dummheit! Jetzt

heisst es: Bewaffnete Neutralität ist etwas dem Kreuz Christi Analoges.
Doch halt! Ich schweife ab. Ich muss auf die Rede hören. Sie ist eben

daran, die Schwärmerei aufzudecken, die in der Meinung liegt, wir könnten
mit dem guten Beispiel der Abrüstung wie mit einer stillen Macht wirken.
Die Lehre von der Macht des Beispiels ist ein Kind der Aufklärung. Schiller,

nun ja, dieser ewige Jüngling, konnte noch „Die Bürgschaft" dichten.
Wir aber wären töricht, wenn wir die Wirkung des Beispiels budgetieren
wollten. — Schade, dass Josua diese Worte nicht hören konnte! Er hätte
dann nicht so unvorsichtig budgetiert: „Ihr dienet welchen Göttern ihr
wollt! Ich aber und mein Haus wollen dem Herrn dienen." Und ihr Eltern
und Erzieher, budgetiert doch nicht mit der Macht des Beispiels!

Der Tausend! Dass meine Gedanken immer abirren. Zurück zum
Redner!



„Wollen wir von einer Jahrhunderte alten weisen Neutralitätspolitik den
Sprung ins Ungewisse machen?" Er ist also immer noch an der politischen
Vorlesung. Und die Synodalen sind Auge und Ohr. Das ist ihr Gebiet.
Da sind sie daheim. Sie empfinden eine Erleichertung, als der Redner erst
noch dartut, dass wir uns mit dem Beibehalten der bewaffneten Neutralität
an der Seite Jesu befinden, der in der Versuchung auch nicht den Sprung
ins Ungewisse getan hat, der auch vorsichtig bei der Tradition blieb.

Es ist nicht nett von mir (im Ernst!), dass ich zur versöhnlich gestimmten
Rede solche Glossen mache. Es ist z. B. ein beachtenswerter Gedanke,

dass im Abrüstungswagnis ein Mangel an Demut sich offenbaren könnte.
Aber was will ich? Die Glossen kommen mir halt. Und — sollte ich doch
recht haben? Ich fürchte: Ja! Denn nun kommt der Schluss der Rede, der
anmutet wie das Zurückziehen einer dargebotenen Friedenshand, kommt der
Antrag: Die Synode soll ihre Zustimmung oder ihre Ablehnung aussprechen
über die Erklärung des Synodalrates in seinem Rundschreiben: „Wir halten
die schweizerische Landesverteidigung als Mittel zum Schutze der Freiheit
und des Friedens für notwendig und angesichts unseres aufrichtigen
Neutralitätswillens für eine Einrichtung, zu der wir mit gutem Gewissen stehen
können. Wir betrachten darum den Militärdienst nicht nur als gesetzliche,
sondern auch als sittliche Pflicht."

Ich erschrecke. Die persönliche Ansicht der Herren vom Synodalrat soll
nun zur offiziellen Botschaft der Berner Kirche werden. Der Vorwurf der
Schwärmerei, der hinterhältigen, feigen Pflichtwidrigkeit, der gegen die
antimilitaristischen Pfarrer erhoben worden ist, bekommt Gewicht, sodass sie
als Angeklagte, ohne Milderungsgründe, dastehen. Und die Protestschreiben,
all die Ausrufe des Schmerzes, all die Bitten: Tut um Gottes willen etwas
Tapferes — sie fallen dahin. Grosse Teile der Kirche gelten nichts. Und
die Draussenstehenden, die vielen, die sich freuen, wenn sie der Kirche eins
versetzen können wegen ihrer Schwächlichkeit und Ungerechtigkeit; die vielen

andern, die warten und warten, ob sie wieder in ein engeres Verhältnis
zu ihr treten können, und die nun neuerdings sich zurückgestossen fühlen
— was werden sie sagen? Was werden sie tun?

Man muss den Synodalrat bitten, er möge den Antrag zurückziehen. Um
der Kirche willen. Um Schaden und Schande von ihr zu wenden. Um den
Riss zu verhüten.

Was geschieht? Aus der Mitte der Synode wird der Zusatzantrag
gestellt: „Die Synode bekennt sich zur biblischen Friedensbotschaft und weiss
damit die bernische Kirche verpflichtet, in Uebereinstimmung mit allen
christlichen Kirchen der Welt nach bestem Können und Vermögen für den
Frieden unter den Völkern zu arbeiten."

Die bewaffneten Neutralen sind beglückt. Der Präsident des Synodalrates

ruft in die Versammlung: „Der Synodalrat nimmt die Ergänzung an.
Er erwartet, dass die noch eingeschriebenen Redner aufs Wort verzichten."
Sie sind überrumpelt. Die meisten verzichten.

Mit 166 gegen 8 Stimmen geht der Antrag durch.
Das Problem Militarismus-Antimilitarismus besteht für die Berner

Landeskirche nicht mehr. Wenn der Militärdienst nicht nur zeitbedingte
Notwendigkeit, sondern sittliche Pflicht ist, dann ist seine Verweigerung Un-
sittlichkeit, Pflichtverletzung. Die Synode hat sich des Rechtes begeben, für
die Dienstverweigerer aus Gewissensgründen «in Wort einzulegen. Man
denke: Eine evangelische Kirche stellt sich offiziell gegen Gewissensmenschen!

Man hat mir erwidert: O doch! Sie kann sich noch für die allzu
hart Verurteilten verwenden. Und ich muss hinterher zustimmen: Sie kann
das tun, etwa so, wie man's tut für einen armen Verführten, der die
Verantwortung für sein Handeln nicht tragen kann, der dem Einfluss dessen
erlag, welcher aus gesicherter Stellung heraus ihn zum Ungehorsam auf-



**'ä*S.

forderte. Sie kann es niemals tun im Bewusstsein: In der Dienstverweigerung
geschieht etwas zwar unheimlich Problematisches, aber sicher etwas

Grosses. (Apg. 5, 34—39.)
Ein anderer meinte, dass der Begriff der sittlichen Pflicht der

Veränderung unterworfen sei, dass also das Diktum der Synode nur zeitweiligen
Charakter habe. Ich muss auch das zugeben. Dann hat sich halt die

Synode auf einen Begriff geeinigt, den allenfalls eine Versammlung von
Staatsmännern, aber niemals von Kirchenmännern, mit 166 gegen 8 Stimmen gut
heissen könnte. Sie hat es unterlassen, darauf hinzuweisen, dass gerade die
genannte sittliche Pflicht in der Gegenwart schon eine Veränderung erleide,
geschweige, dass sie auf grosse kommende Möglichkeiten hingewiesen hätte.

Wieder einer bemerkte höhnisch: „Man kann wirklich lernen an einer
solchen Versammlung, Ungeahntes kann man lernen, nämlich, wie wir
zugleich für die Friedensarbeit und für die Kriegsrüstung sein könnten."
Lächeln oder Spotten über die Kirche — das soll man als ihr treues Glied
ertragen

Die Kirche steht zur Verfügung nach links und nach rechts. Sie will
ihren Segen spenden auf beide Seiten. Jakob hatte nur einen Segen. Aber
seither mag er sich ja vermehrt haben. Es fragt sich nur, ob die Gesegneten

sich nicht für diesen Segen bedanken.
Niemand kann zwei Herren dienen. Die Kirche aber kann es. Nein, sie

kann es nicht! Zu meinen, dass sie es könne, wird ihr zum Verhängnis werden.

Wenn sie dem Christus und dem Mars dient, dann ist keine Frage,
welcher von den Beiden seine Hand gebieterisch auf sie legen wird.

Mit Beklemmung habe ich wahrgenommen, welche Befriedigung der
Ausgang ausgelöst hat. Die Frage des Antimilitarismus war beantwortet.
Man konnte sich zur Ruhe legen. — Oder ist sie doch noch nicht
beantwortet? J. Oettli.

2. Dienstverweigerung und Strafrecht.
Das eben genannte Thema hat der Zentralvorstand der schweizerischen

Völkerbundsversammlung zur Behandlung auf die Traktandenliste seiner letzten

Sitzung gesetzt, die am 10. November in Bern stattfand. Als Referenten
hatte der Vorstand den bekannten Zürcher Rechtsgelehrten, Prof. Dr. H a f-
ter kommen lassen. Dieser entledigte sich seiner Aufgabe in so vorzüglicher

Weise und wir Antimilitaristen und Freunde der Dienstverweigerer
erfuhren von ihm so viel Aufschlussreiches und uns Stärkendes, dass es mir
angebracht scheint, einige der Hauptgedanken seines Referates in den „Neuen
Wegen" wiederzugeben.

Von dem Gedanken ausgehend, dass für einen Richter stets ein Konflikt
entsteht, wenn er einen hochstehenden Menschen verurteilen muss, der seine
individuelle Ueberzeugung nicht in Einklang bringen kann mit den
Forderungen des Staates, stellte Prof. Hafter zwar fest, dass in einem solchen
Falle der Staat an seinem Uebergewicht festhalten müsse, wenn er sich nicht
selbst den Untergang bereiten wolle. Auch fügte er bei, dass er weder als
Anhänger des Militärwesens, noch als Antimilitarist in der Frage der
Dienstverweigerung und deren Bestrafung Stellung nehmen, sondern nur die dringend

notwendige Aufgabe erfüllen wolle, eine klare sachliche Prüfung des
Militärstrafgesetzes vom 1. Januar 1929 und der auf diese Frage sich
beziehenden Paragraphen vorzunehmen. Und welches ist nun das Resultat
dieser Prüfung? Ich will davon absehen, den ganzen Vortrag zu skizzieren,
umso mehr, als er in seinem ersten Teil, der einen Ueberblick über die
Geschichte der Dienstverweigerung im allgemeinen gab, sich sehr stark auf
die Darlegungen der Doktor-Dissertation von Ernst Altorfer: „Die
Dienstverweigerung nach schweizerischem Strafrecht",1) stützte, die zu Studie-

x) Zürich, Druckerei Gebr. Leemann, Stockerstrasse 64. Preis Fr. 5.—.



ren für jeden, der sich für diese Fragen interessiert, sehr zu empfehlen ist.
Prof. Hafter legte Gewicht darauf, zu erklären, dass das neue Strafgesetz
in Abweichung von dem alten, aus dem Jahre 1851 stammenden, modernen
Geist atme, dass es also bei jeder Verurteilung die Motive berücksichtige.
Wohl muss nach wie vor die Dienstverweigerung aus Gewissensgründen
auf Grund des Paragraphen 81 verurteilt werden, aber — das anständige
Motiv entlastet. Folglich wird der Richter, wenn er dem Geiste des
Gesetzes folgen will, nach den persönlichen Umständen, respektive Motiven des
Angeklagten fragen. Ja, das Gesetz leitet ihn direkt dazu an, es zu tun;
er kann es also, muss es freilich nicht. Damit ist die Verurteilung eines
Dienstverweigerers und speziell die Strafe des Entzuges der bürgerlichen
Ehrenfähigkeit in das freie Ermessen des Richters gestellt. Nach Professor
Hafter ist die Begründung, mit der diese Strafe vom Richter ausgesprochen
wird, „ebenso einfach wie nicht überzeugend", indem einerseits
der Richter achtungswerte Gründe anerkennt, anderseits aber dem Angeklagten

die Ehrenfähigkeit entzieht, von der Ueberlegung ausgehend, dieser Entzug

sei nur eine Strafe des Staates, nicht aber eine gesellschaftliche
Degradierung. Eine weitere Inkonsequenz liegt darin, dass die Teilnahme am
Staatsleben für den Verurteilten eingestellt wird, nicht aber die Pflicht,
Militärdienst zu leisten. Daher sprach Prof. Hafter es offen aus, dass er es für
verwerflich halte, wenn überzeugungstreue Dienstverweigerer zur
Einstellung in der bürgerlichen Ehrenfähigkeit verurteilt würden. Er zitierte
eine diesbezügliche Stelle aus einem Briefe1) von General Wille an den Ober-
Auditor, folgendermassen lautend: „Ich möchte hier beifügen, dass ich
überhaupt ein prinzipieller Gegner der Nebenstrafe „Einstellung in den bürgerlichen

Ehren und Rechten" bin, respektive, dass ich der Ansicht bin, dass
es ganz besondere Umstände —¦ beispielsweise eine sehr unehrenhafte
Gesinnung — sein müssen, die veranlassen können, dass der Verurteilte, nachdem

er schon lange seine Strafe abgesessen hat, noch viele Jahre hindurch
unter seinen Mitbürgern als Gebrandmarkter herumlaufen muss."

Zur Frage der Ausstossung aus dem Heere äusserte sich Hafter, dass
dieselbe schon zum ersten Mal ausgesprochen werden sollte, wenn der Richter

die Persönlichkeit des Angeklagten und die Motive seiner Tat erfasst
hat. Rückfälligen Dienstverweigerern die Strafe zu erhöhen, erscheint Prof.
Hafter sinnlos. Sehr interessant war auch seine Stellungnahme zu
Paragraph 98 des Militär-Strafgesetzes, die Strafbarkeit der öffentlichen Aufforderung

zur Dienstverweigerung betreffend. Nach ihm findet dieser Artikel in
Friedenszeiten auf Zivilpersonen überhaupt keine Anwendung. Speziell fallen
Betrachtung über Abschaffung des Krieges, Vorschläge für Abrüstung, Nie
wieder Krieg-Bestrebungen etc. nie unter diesen Artikel. Auch der
Paragraph 99 (der sogenannte Soldatenbund-Artikel), der dem Gesetz erst zuletzt
angefügt wurde, ist in Friedenszeiten nie auf Zivilpersonen anwendbar. Zum
Schlüsse stellte Prof. Hafter fest, dass das Gesetz tat, was es konnte, um
das Los dieser Dienstverweigerer günstig zu gestalten, dass nun aber der
Richter etwas tun sollte. Freilich sieht er ein, dass das alles auch nur
ein Notbehelf ist, eine tiefernste Sache zu erledigen. Die Einführung des
Zivildienstes erscheint ihm zwar auch nicht ein geeigneter Weg, aus dieser
Not herauszukommen; einzig in der zu erhoffenden Abrüstung sieht er die
Hilfe.

Charakteristisch für die Mentalität gewisser Kreise war in der auf das
Referat von Hafter folgenden kurzen Diskussion das Votum von Doktor
O e r i, dem Chef-Redakteur der „Basler Nachrichten". Es hat aufs neue
gezeigt, dass Oeri einfach kein Organ hat, um den ernsten Gewissenskonflikt
des Dienstverweigerers zu verstehen. Ebensowenig versteht er, dass ein
prinzipieller Dienstverweigerer das ganze Kriegs- und Militärwesen, also

x) Von Altorfer entdeckt und auf Seite 134 seiner Schrift zu finden.

10



auch den Sanitätsdienst, ablehnen muss. Dafür hat denn Oeri persönlich ein
so subtiles Gewissen, dass sich dasselbe bei dem blossen Gedanken
auflehnt, er oder seine Frau könnten beispielsweise bei einer allfälligen
Bevormundung unter einem Beamten (A. Bietenholz), der den Gesetzen des
Staates zuwiderhandelt, stehen müssen. Ob wohl Oeri immer ein so subtiles
Gewissen hat und er z. B. auch jeden Umgang, geschäftlichen oder menschlichen,

mit Menschen, die beispielsweise nicht ehrlich versteuern oder andere
Staatsgesetze nicht beachten, meidet? Da könnte er sich z. B. sogar gegen
einen Bundesrat auflehnen und ihm den Gehorsam verweigern, der Initiativen

verschleppt und nicht innerhalb eines Jahres behandelt, wie das
Gesetz, die Verfassung es vorschreibt. Pfarrer Gerber hat in seinem
ebenso kräftigen wie eindringlichen Diskussionsvotum auf diesen Punkt
hingewiesen.

Dann hat Oeri den Vorschlag gemacht, das Volk so zu erziehen, dass
es erkennen lerne, dass der Entzug der bürgerlichen Ehrenfähigkeit bei
Dienstverweigerern nicht Entzug der Ehrenfähigkeit sei, soweit das Persönliche in
Betracht komme. (Denn nach Oeri muss der Dienstverweigerer diese Strafe
erhalten.) Oeri möge doch gleich in seiner Zeitung mit dieser Erziehung

des Volkes beginnen und uns von den Erfolgen berichten. Uebrigens
hat Prof. Hafter in seiner Replik auf die gefallenen zwei Voten darauf
hingewiesen, dass diese Unterscheidung eine psychologische Unmöglichkeit ist.
Wem der Staat die bürgerlichen Ehrenfähigkeit abspricht, dem nimmt er
eben in den Augen des Volkes auch die persönliche. Nur geistig und
seelisch hochstehende Kreise vermögen diesen Unterschied zu machen, wie
es seinerzeit z. B. die Zürcher Hochschullehrer taten, die einen
Dienstverweigerer nicht relegierten. Für einen Vertreter des Völkerbundsgedankens

nicht sehr fair war auch Oeris verdächtigende Bemerkung, dass die
englischen Antimilitaristen freilich das Militär bekämpften, dafür aber für ihr
Geld fremde Soldaten anwürben.

Ein schönes Erleben war es, durch die Ausführungen eines so
ausgezeichneten Vertreters des Rechtes sich in seinen Ueberzeugungen bestärkt
zu fühlen. Wir können mit Pfarrer Gerber nur wünschen, dass der Vortrag

Prof. Hafters möglichst weite Verbreitung finde. Marie Lanz.
Anmerkung. Ich möchte diesen Ausführungen über den Vortrag von

Prof. Hafter (der inzwischen auch in der Zürcher Vereinigung für den
Völkerbund gehalten worden ist) noch ein paar Worte über die darin
erwähnte Dissertation von Ernst Alt orfer hinzufügen. Es wäre nämlich
ein grosser Irrtum, wenn man von dieser Arbeit annähme, dass sie ein
wirkliches Verständnis für die Dienstverweigerung aus Gewissensgründen zeige.
Sie hat in dieser Beziehung den einzigen Vorzug, dass sie gegen die
Absprechung der bürgerlichen Rechte gegenüber den Dienstverweigerern ist.
Das verdankt sie wohl dem Einfluss von Professor Hafter. Im übrigen
bringt sie bei der Beurteilung der Dienstverweigerung bloss das oberflächliche

und verständnislose Gerede vor, das wir nun genugsam kennen und
das im allgemeinen keine Widerlegung verdient. Es ist ein durch die
militaristische Brille, die der Verfasser trägt, total verfälschtes Bild der Sache,
um die es sich handelt. Nur einiges vom Gröbsten sei zurechtgestellt. Der
Verfasser glaubt mit einigem Hohn feststellen zu dürfen, dass die Zahl der
Dienstverweigerer etwa zehnmal kleiner sei, als die Petition für den
Zivildienst sie angebe, nämlich 121 und nicht 500. (Wo bleibt da übrigens die
Arithmetik? 500 ist nach meinem Adam Riese nur etwas mehr als viermal
so viel als 121!) Dem Unterzeichneten ist von einem genau orientierten,
hochgestellten Vertreter der Militärjustiz angegeben worden, es seien „viele
hunderte". Die Dissertation vergisst, dass es besonders während des Krieges

eine sehr grosse Anzahl von Verweigern gegeben hat, die nicht vor
Gericht kamen, während er nur diese letzteren berücksichtigt. Beide Kate-

11



gorien zusammen können sehr wohl jene Zahl errreichen, ja übersteigen.
Uebrigens ist die Geringschätzung gegenüber einer Zahl von 121 Männern,
die für ihre Ueberzeugung das Militärgericht nicht scheuen, für die Art von
Menschen, zu denen der Verfasser der Dissertation zu gehören scheint,
bezeichnend.

Für die Oberflächlichkeit und Befangenheit seines Urteils aber ist
charakteristisch, wie er den Umstand, dass am Anfang des Krieges die Zahl
der Dienstverweigerungen aus Gewissensgründen sehr klein war, ausdeutet.
Er sieht darin den Beweis, dass da, wo es Ernst gelte, eben die Gewissensstimme

schweige. Wer diese Dinge miterlebt hat, der weiss, dass eben das
ganze Militär- und Kriegsproblem erst nach und nach in den Menschen
lebendig wurde. Wenn er sodann von einer grossen Zahl von „Rückfälligen"
redet, so hälfe ich dem die Tatsache entgegen, dass in den Fällen, die m i r
bekannt geworden sind und die Oeffentlichkeit bewegt haben, wohl etwa,
wenn auch selten, ein Schwanken, aber nie ein dauernder Rückfall
vorgekommen ist. Was der Doktorand von dem „Hochmut" der Dienstverweigerer
sagt, von ihrem Verführtsein „durch Dritte", von der „Infektion", der sie
erlegen, ist so sehr Abguss des bekannten militaristischen Geredes, dass man
nicht darauf einzugehen braucht. „Hochmütig" erscheint solchen Leuten
natürlich jede Berufung auf das eigene Gewissen und jedes Festhalten von
Ueberzeugungen, die nicht denen der bürgerlichen Stammtische entsprechen.
Wie „hochmütig" wäre dem das Verhalten der christlichen Märtyrer
vorgekommen, von denen er wohl auch einmal im Religionsunterricht gehört
hat. Wobei er übrigens selbst mit einem wirklichen Hochmut von Leuten

redet, die ihm grösstenteils moralisch und intellektuell weit überlegen
sein dürften. Von den wirklichen Gedanken und Gesinnungen dieser
Menschen, von dem, was sie treibt, hat er keine Ahnung. Darum muss er sie,
nach dem Burghölzli- und Militärzeitungsschema, im Grunde für Psychopathen

halten. Er findet, man entdecke in ihren Gedanken immer eine „Lücke".
Wir Andern erlauben uns, in den Gedanken der Militaristen eine „Lücke",
sogar mehrere Lücken — oft eine einzige grosse Lücke! — zu finden. Ob wir
„Psychopathen" sind, weil wir an die Möglichkeit und Notwendigkeit glauben,

den Krieg zu überwinden, oder s i e, das wäre noch zu untersuchen.
Die Zukunft wird es zeigen.

Der Wert der Schrift besteht in formal-juristischen Ausführungen und
der Statistik (die man aber nicht so zu deuten braucht wie sie) dazu in
einem Briefe von General Wille, worin sich dieser gegen die Absprechung
der bürgerlichen Rechte äussert. Aber auch abgesehen von der kritisierten
Partie ist ihr ganzer Geist — jene Ausnahme abgerechnet — so, dass man
die Macht, aus deren Sphäre sie redet, erst recht als hassenswert, unmenschlich

und ungöttlich empfinden muss. L. R.

3. Militaristische Siegesmethoden.

Ich meine nicht, dass jene von dem Offiziers- und Unteroffiziersverein
der Gegend vergewaltigte Versammlung zu Stäfa, von der ich im letzten
Heft berichtet, ein weltgeschichtliches Ereignis sei. Aber Einiges, was damit
im Zusammenhang steht, ist für die Geistesverfassung und die Methoden der
„Verteidiger unserer Freiheit, Würde und Unabhängigkeit" so charakteristisch,
dass es erwähnt zu werden verdient.

Am Sonntag nach jener Versammlung in Stäfa sollte also eine solche
in Rapperswil stattfinden, diesmal von den dortigen Genossen
veranstaltet. Sie war schon seit Monaten beschlossen. Ich hatte ebenfalls das
Referat. Wieder war das Thema die Abrüstung. Diesmal wählte ich die
Formulierung: „Die Schweiz und die Abrüstung." Das wäre also
viel eher ein Thema für jene Herren gewesen als „Christentum, Krieg

12



und Abrüstung", das ihnen, wie ihr Verhalten bewies, „spanisch" war.
Auch waren, wie man mir berichtete, ein Teil jener Helden Einwohner von
Rapperswil, die sich dort am Biertisch mit ihrem ruhmvollen Sieg brüsteten.
Es war doch selbstverständlich, dass jener Sieg von Stäfa sie reizen müsste,
einen ähnlichen in Rapperswil selbst zu erringen.

Und was geschah nun? Zunächst erklärte der Wirt, in dessen Saal die
Versammlung stattfinden sollte, es hätten sich Schwierigkeiten ergeben. Diese
bestanden darin, dass die Offiziere für den Fall, dass er den Saal hergebe,
dem Wirt mit Boykott gedroht hatten. Zwei andere Säle wurden aus dem
gleichen Grunde verweigert. Auch einen Schulhaussaal bekam man nicht.
Die Versammlung müsste in einen Vorort verlegt werden. Dort aber
erwartete man jene Tellensöhne vergeblich. Es war halt eine von Männern
einberufene und geleitete Versammlung und eine, wo man gerüstet war.
Ein einziger Offizier ergriff das Wort, Ehre sei ihm. Zum Schluss wurde
einstimmig eine Resolution angenommen, welche die völlige und rasche
Abirüstung der Schweiz forderte. Aber nun kam noch das Tüpflein aufs J: die
schweizerische Telegraphenagentur, die sehr flink die Resolution der Militär
im Wortlaut verbreitet hatte, weigerte sich unter nichtigen Vorwänden, dies
mit der Abrüstungsresolution zu tun. Und da heisst es immer wieder, wir
hätten in der Schweiz keinen Militarismus! Vielmehr hat es wohl nie ein
Land gegeben, das geradezu mit einem System militaristischer Agitation und
Reaktion überzogen gewesen wäre, wie die heutige Schweiz.

Und nun noch, ohne Kommentar, eine weitere Beleuchtung jenes Sieges
von Stäfa. Ein Teilnehmer an der Aktion der Offiziere, selbst Unteroffizier,
erklärt (vgl. „Volks s t im me" von St. Gallen, 31. Dezember 1925):

„Am 8. Dezember ist mir mitgeteilt worden, ich hätte an einer
Versammlung in Stäfa teilzunehmen. Der Grund der Versammlung und das
Thema wurde nicht genannt, jedoch mitgeteilt, dass für die Fahrt, die per
Auto ging, sowie etwelche Verköstigung schon gesorgt sei. Also die
dirigierten Versammlungsbesucher wurden zechfrei gehalten. Das Betragen der
obgenannten Teilnehmer war ein unflätiges, wenn nicht kommunistisches so
doch faschistisches. Die vielgerühmte Resolution müsste schon vorher
abgefasst worden sein, denn sie war mit Maschinenschrift geschrieben. Der
Gratisrücktransport, der sich bis nach Erlenbach und weiter erstreckte,
zeitigte auch nicht gerade viel Rühmliches, da dem Freund Alkohol, des

grossen Sieges wegen, sehr viel zugesprochen wurde. Im allgemeinen schäme
ich mich, im Bund mit solchen Elementen an einer Versammlung, die von
so grosser Tragweite ist und so edle Zwecke verfocht, als Radaubruder
teilgenommen zu haben." L. R.

Dienstverweigerung und bürgerliche
Ehrenrechte.

„D i e Kirchensynode des Kantons Zürich, ohne
die grundsätzliche Frage der Landesverteidigung

aufrollen zu wollen, versteht, dass aus der
durch die Bundesverfassung festgelegten
allgemeinen Wehrpflicht einem Christen ernste
Gewissenskonflikte erwachsen k ö n n e n. Sie
drückt den Wuosch aus, dass — wie es bereits

13


	Berichte. 1., Die Berner Synode und die Friedensfrage ; 2., Dienstverweigerung und Strafrecht ; 3., Militärische Siegesmethoden

