Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 1

Artikel: Der Wahrheit dienen - kann man es? : Wahrhaftig in der Liebe (Epheser
4, 15)

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135978

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Wahrheit dienen — kann man es?
Wahrhaitig in der Liebe, Epheser 4, 15.

Bei all dem Trug, von dem das Menschenherz erfiillt ist, wohnt
doch in ihm als Zeuge des Unbedingten, das trotz allem Macht iiber
es hat, ein Urdrang, wahr und wahrhaftig zu sein, der Wahrheit
zu dienen trotz allem und allem! — nur der Wahrheit. Und so
mag auch beim Wiederbeginn des Jahresweges und Jahreswerkes
wohl in der Seele dieser Wunsch und Vorsatz vor allem wieder
starker aufleuchten: ,Ich moéchte mehr als bisher, mehr als je, der
Wahrheit dienen, mit ganzem Herzen und ganzer Hingabe, mit
riicksichtsloser Entschlossenheit, jusqu’au bout, koste es, was es
wolle — der Wabhrheit allein!“

Aber kann man das? Lasst sich mit der Wahrheit allein leben?
Kann man ganz und gar ehrlich, immer und in allem wahr und
wahrhaftig sein?

Sagen wir es offen: es scheint unmdéglich. Der Wahrheit bis
zum Ende dienen heisst den Tod wéahlen; ganz und gar nur wahr
und wahrhaftig sein, heisst sich selbst und ‘andere vernichten. Oder ?

Zwar liegt das Problem nicht da, wo wir es wohl zuerst zu
suchen geneigt sind. Wir denken wohl, wenn die Wahrheitsirage
sich in dieser Gestalt vor uns erhebt, sotort an die Aufgabe, gegen-
tiber gewaltigen, feindseligen MAachten die Wahrheit, die wir sehen,
zu behaupten, etwa eine neue, noch anstdssige Ueberzeugung gegen
Macht und Hohn der Welt und, was schwerer ist, gegen die Anfech-
tung im eigenen Innern festzuhalten, fiir sie allein zu stehen, fiir sie
Verkennung, Verleumdung und Schmach zu leiden, fiir sie die Exi-
stenz einzusetzen, fiir sie vor den Richter, ins Gefangnis, und um das
Aeusserste zu sagen, in den Tod zu gehen. Dass dies nicht leicht
ist, wissen wir und wir wollen es wahrhaitig nicht leichter machen,
als es ist. Und doch liegt nicht hier das Problem. Denn hier ist
der Weg doch klar und gegeben. Hier haben wir bloss mit der
Schwiche von Fleisch und Geist zu kdmpien, aber die Pilicht ist
deutlich. Es handelt sich um eine Wahrheit, die das Heil der Men-
schen ist; nur einer solchen wollen wir auf diesem Wege dienen.
Darum sind wir auf diesem Wege bei allem Kampf und Dunkel und
Zagen doch im Innersten ruhig, ja, in dem Masse, als wir diesen
Weg fest und tapfer gehen, werden wir auf ihm froh wie auf keinem
anderen.

Schwerer schon ist es, wenn man dort einsam werden muss,
wo eigentllich Gemeinsamkeit walten miisste: wenn man um der
Wahrheit willen, der man die Ehre geben muss, in Gegensatz gerét
zu seiner Partei, zu seinem Volk, seiner Familie, seinen Freunden,

1



seiner Zeit, seiner Welt. Und das bleibt wohl keinem ganz erspart,
der sich der Wahrheit zu Dienst geweiht hat. Gewiss ist das schwer,

schwerer, als aus der Gemeinsamkeit heraus, und wars auch nur eine
Mmderhelt eine Gemeinde von Bekennern, eine ,kleine Herde*, wie
etwa die ersten Christen waren, einer feindlichen und zwar Gott
feindlichen Welt entgiegren-z-u-treten. Trotzdem, auch das ist zwar
eine harte Aufgabe, aber kein Problem. Wir miissen dafiir bloss
stark genug werden. Wenn es sich um wirkliche Wahrheit handelt,
dann muss diese Wahrheit vertreten werden, so viel Kampi und
Schmerz es auch kosten und wie das Herz auch bluten mége. Denn
es ist helfende, heilende, rettende, notwendige Wahrheit. Die
Welt hat solchen Dienst besonders notig. Es ist Dienst, hochster,
schwerster Dienst, auch gegen Partei, Volk, Familie, Freundschaft,

Zeit, Welt fir die iiberlegene Wahrheit zu stehen. Wer das kann

leistet das Hochste, was Gott seinen Getreuesten zumutet. Die Fin-
samkeit, in die sie dadurch geraten, ist bitter, gewiss, aber es ist
Gotte1n|samke1t Trosteinsamkeit, Einsamkeit zum Leben und nicht
zum Tode. Manl kann soder Wahrheit dienen — wenn mans kann!
Zugegeben: es ist heute schwerer als zu manchen andern Zeiten.
Denn es sind nicht Zeiten des Glaubens, die den Einzelnen mit-
nehmen, mitreissen, dass er leicht fiir die Wahrheit leben und sterben
kann, so wie etwa der Strom einer ersten Kriegsbegeisterung den
Einzelnen berauschend mitnimmt; es sind leere Zeiten, es sind
Zeiten, wo nicht Gott herrscht, sondern die Gétzen, wo die Masse
den Géotzen dient, wo man nicht die Wahrheit ehrt, sondern die
Macht und den Erfolg, wo ein zugleich auigeregtes und miides Ge-
schlecht sich mit Lust und Wut allem verkauft, was den Kampf um die
Wahrheit erspart, heisse es Staat oder Kirche oder Partei oder sonst-
~ wie. Es ist schwer, in solcher Zeit einsam der Wahrheit zu dienen,
ja, aber man k ann es und gerade in solchen Zeiten ist solches
Dienen notig. Und Gott ist ihm nicht ferne!

Also hier liegt, trotz allem, die eigentliche Not der Frage nicht.
Aber es gibt eine solche Not. Wir kommen, wenn wir ganz ehrlich,
ganz wahr und wahrhaftig sein, der Wahrheit bis zum Ende treu sein
wollen, zu einem Punkte, wo 'sie unmoglich scheint, wo ihr Weg
in Tod und Vernichtung scheint auslaufen zu miissen, wo wir der
Wahrheit nicht mehr scheinen dienen zu kénnen — was dann auch
wieder Tod und Vernichtung wiare. Denn der Wahrheit nicht zu.
dienen, ist Tod und Vernichtung. '

Wir stossen zunachst auf den Punkt, wo der Wahrheit eine Macht
entgegentritt, oder entgegenzutreten scheint, die noch grosser ist
als sie: die Liebe. Oder ist es nicht so, dass wir oft um der
Liebe willen uns einfach nicht entschliessen konnen, die Wahrheit
zu sagen? Wir mochten einem Menschen etwas sagen, was er
dringend brauchte, etwas, was zur Erkenntnis seiner selbst und

2



seiner . Lage diente, etwas, was ihn aus einem Wahn rettete, was
ihm den Weg zu sich selbst zu Gott, zu seinem Werk wiese. ' Aber
wir konnen es ihm nicht sagen. Denn wir fithlen zu tief, dass wir
ihn damit t6dlich verletzen kénnten. Zwar kénnten wir es vielleicht,
trotzdem das Herz blutete, iiber uns bringen, die Freundschaft oder
Liebe, die uns mit ihm verbindet, zu opfern, um der Wahrheit willen,
aber ihn selbst konnen wir ihr nicht opfern und wir wissen, oder
glauben zu wissen: wenn wir ihm die Wahrheit enthiillen, so kann
es ihn seelisch téten.

So stossen wir an diesem Punkte, scheint es, auf die Grenze der
Wahrheitsmoglichkeit. :

Aber dieser Punkt breitet sich gleichsam aus und gewinnt eine
umfassende Bedeutung: er wird so weit wie die Welt.

Denn die Wahrheit ist unendlich, und zwar, wenn ich so sagen
darf, intensiv unendlich. Sie ist das Unbedingte. Sie ist eine Flamme,
die alles Endliche und Bedingte verzehrt. Denn alles Endliche ist un-
vollkommen und als unvollkommen auch unwahr. Es entspricht nicht
der hochsten Wahrheit, es ist mit Schein und Trug behaftet. In dem
Masse, als das Licht der obersten Wahrheit in unser Auge dringt,
als wir es mit dem unendlichen, heiligen Gott ernst nehmen, sehen
wir dieses Unvollkommene und darum Unwahre an allen Dingen
und allen Menschen, an allem Weltwesen; jenes verzehrende Licht
dringt in sie ein. Die besten, liebsten Menschen — sie haben schwere
Mangel und Fehler; die besten, liebsten Sachen — sie sind mit argen
Entstellungen behaftet. Und erst wir selbst! Dieses verzehrende
Licht wendet sich, wenn wir nicht Heuchler sind — und solche
kommen fiir diese Sache nicht in Betracht — gegen uns selbst!
Und so ist dies der Weg: je mehr wir dem Vollkommenen dienen
wollen, desto unvollkommener wird alles was wir tun. Jede Stufe,
die wir ersteigen, fithrt uns — abwirts, wir aber wollen nur um so
entschlossener aufwirts. Je stiirmischer wir dem Hoéchsten zudran-
gen, desto weiter entfernt es sich von uns, wir aber dringen ihm
nur um so leidenschaftlicher entgegen, hoher hinauf. Aber wir
verzehren damit nicht nur uns selbst, sondern auch die Andern.
Nichts geniigt uns, nichts befriedigt uns, an allem ist der Schatten
des Bedingten, in allem sitzt der Wurmirass der Endlichkeit. Darum
ist nichts ganz wahr. So wirkt die Wahrheit tédlich, wird Vernich-
tung. Sie wird ein blosses Nein, das sich ins Absolute steigert.
- Es wiederholt sich die Geschichte Brands mit der Losung; Alles
oder nichts! Von einer scheinbaren Absolutheit, die sich bald wie-
der als nicht absolut erweist, dringt es ihn weiter — unter blutigen
Opfern — aufwarts, den Gipleln entgegen — den Gletschern ent-
gegen, in die letzte Einsamkeit — «die Einsamkeit Gottes? — zur
Eiskirche in den Gletschern.

Ist nicht die Wahrheit, die Wahrheit allein, so'r’ Ist das nicht

3



auch «die Art des Evangeliums? Hat nicht Kierkegaard es so ge-
sehen? Wer Jesus wirklich und im Ernst nachiolgen will, gerat
er nicht in jene Eishohen des Absoluten, wo alles Leben erstirbt?
Musss er nicht alle Liebe toten, damit die Wahrheit lebe? Heisst es
da nicht: ,,Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, der ist meiner
nicht wert“? Kann man, darf man diese Wahrheit, diese reine, ver-
nichtende Glut, den Menschen bringen, den armen, schwachen?
Darf man sie, die das griine, blithende Leben lieben, in diese Eis-
kirche des Absoluten fithren? Darf man, kann man der Wahrheit
dienen ? '

Dennoch — man kann es, darf es, soll es. Wir miissen bloss
recht verstehen, was Wahrheit ist, und was es heisst, wirklich der
Wahrheit zu dienen.

Es verhdlt sich namlich so, dass der Weg, den wir zuletzt be-
schrieben haben, der Weg Brands, ein Irrweg ist, zwar ein heroi-
scher, ein grossartiger, unheimlich grossartiger Weg, aber doch ein
Irrweg. Es ist im Grunde gar nicht Gottesdienst, sondern Gétzen-
dienst, der in dieser Eiskirche gefeiert wird, auf die Brand zustrebt,
Denn die Wahrheit, der er dient, ist ein Gdtze. Es ist eine abstrakte,
blutleere Wahrheit, darum diirstet sie nach Blut, darum wird sie
zum Moloch. Und wie bei jedem Goétzen dient der Mensch darin
im Grunde — o seltsamer Widerspruch! — sich selbst. [s ist
seine Wahrheit. Sie will er durchsetzen. Dieser Wahrheitsfana-
tismus des Absoluten ist ein verkappter Machtdrang, ein Macht-
drang in letzter Sublimitdt, eine feinste Art der Selbstvergottung.
Darum schreitet er iiber die Leiber der Menschen weg, darum ist
er Tod und Vernichtung.

Darum aber miissen wir, um diesen gerade fiir das Edelste in der
Seele so verlockenden Irrweg zu vermeiden, uns vor die grosse, ein-
fache Wahrheit stellen, die da lautet: Wir dienen gerade, wenn wir in
der Wahrheit sind, nicht einem abstrakten Wahrheitsidol (das Ideal
heissen mag), sondern dienen G ott, dem lebendigen Gott, der die
Liebe ist, und dienen in i h m der Wahrheit, dienen mit der Wahrheit
ihm und damit den Menschen. Gott ist der Lebendige.
Darum ist auch seine Wahrheit lebendig. Sie thront nicht in einer
Eisregion des unpersonlichen Absoluten iiber der Welt der Menschen,
sondern ist selbst personlich, ist selbst lebendig; sie geht in die
Zusammenhéange des menschlichen Wesens ein, um gerade in ihnen
Gestalt zu gewinnen.. Das schaffende und vernichtende Wort wird
Fleisch. Die Wahrheit wird eine menschliche Wahrheit; sie
wird Humanitat, Humanismus, und zwar gerade weil sie von Gott
kommt. Sie will den Menschen nicht vernichten, sondern retten. Sie
wird eine Wahrheit nicht zum Tode, sondern zum Leben. Zwar ist
gewiss auch das Toten ein Geschift der Wahrheit; aber sie tdtet nur
die Liige, den Trug, das Scheinleben, sie t6tet nicht das wirkliche Le-

4



ben, nicht die Liebe, nicht die Menschen. Die Wahrheit ist zwar Herr,
aber sie ist auch Vater, ist letztlich Vater. Gott ist die Liebe
Wenn wir i hm dienend der Wahrheit dienen, dann kann diese nie
in einen wirklichen Streit mit der Liebe geraten. Das ist es, was
Brand zuletzt lernt, als von den Gletschern die Lawine herabrollt,
- die ihn begrabt und er Gott entgegenruft:

,,Sag mir, Gott, im Todesnahn:
Wiegt vor dir auch nicht ein Gran
Eines Willens quantum satis —?“

[Die Lawine begribt ihn und erfiillt das ganze Tal.]

Eine Stimme antwortet aus dem Donner:

., Gott ist deus caritatis.“ ")

So konnen, diirfen, sollen wir also der Wahrheit dienen bis
zum Letzten. Wir tun es aber nicht eigenméchtig, sondern in A uf-
trag und Gehorsam. Darum in Ehrfurcht In Ehrfurcht
vor der Freiheit des Menschen, vor seiner Eigenwiirde, in Ehrfurcht
vor allem vor Gottes Walten dessen eigene Sache es ist, seine
Wahrheit durchsetzen, der ’si‘ch sein Souveranititsrecht nicht neh-
men lasst, dessen dienende Mitarbeiter wir bloss sein diirfen. Darum
drangen wir die Wahrheit, die wir zu sehen glauben, nicht auf,
darum scheuen wir vor einem eigenwilligen Eingriff in das innerste
Heiligtum des Andern zuriick. Darum kénnen wir, miissen wir oft
warten. Gott will sein Werk haben. Haben wir mitzuwirken,
so wird die Stunde kommen, wo wir die Wahrheit sagen konnen,
ohne dass die Liebe sterben muss, ohne dass die Wahrheit ver-
nichtet, jedenfalls die Stunde des Auftrags wo wir bloss gehorchen.
So ertragen wir auch das Unvollkommene, das Nicht-Absolute an
uns und den Andern. Wir tun es gerade aus Demut vor dem Ab-
soluten. Wir sehen auch im Unvollkommenen, Nicht-Absoluten
noch Gottes Schopfung und Gnade, sehen es, soweit dies Men-
schen vergonnt ist, mit dem Auge seiner Geduld und Liebe. Des-
wegen vertreten wir Andern und uns gegeniiber doch die Wahrheit,
unter Umstinden sogar mit Scharfe, aber doch in Ehrfurcht und
Liebe. Und kénnen warten, konnen freilich, wo dies notig ist, auch
eilen, immer jedoch in Auftrag und Gehorsam. So wollen wir
auch der Welt nicht hart und hochmiitig unsere Wahrheit aufdran-
gen. Wir schonen die Menschen; wir nehmen Riicksicht auf
den Stand ihres Denkens und Fiihlens, auf ihre Lage, sogar, in
gewissem Sinn, ihre Schwiche. Die Wahrheit ist kein Schema, sie
ist lebendig. Sie hat ihre Zeit. Sie waltet in der Zeit. Sie ist wohl
absolut, aber sie muss ins Relative eingehen. Sie ist Gn ad e, nicht

Gesetz. Wir miissen also auch wieder warten, wir miissen Gottes .

1) Quantum satis — was geniigt, das Letzte, das Absolute, was ein
Mensch leistet. Deus caritatis — Gott der Liebe, der Gnade.

5 P



Stunde abwarten, miissen ihn walten lassen, diirfen nlcht wie Brand,
stiirmen, zwingen, vergewaltigen. Wir vertreten aber auch h1er
' ruhig und getrost die Wahrheit, die ganze, radikale Wahrheit, soweit
wir sie erkennen, unter Umstanden mit aller Herbigkeit und Harte,
in aller Schrofheit und Unerbittlichkeit. Denn wir tun es aus L1ebe
wir tun es, weil wir sehen, dass es eine durchaus positive Wahrheit
ist, eine Wahrhelt die aus dem Ja ins Ja fiihrt, eine Wahrheit, die
wohl zerstort, aber nur um zu bauen, die wohl totet, aber nur um
zu retten, eine Wahrheit, die beireit, belebt, beseligt. So ist die
Wahrheit Jesu. Sie ist kein Moloch, sie ist Gott, der Herr und
Vater, sie ist die Menschwerdung Gottes in seinem Reich, sie ist
nicht bloss Gesetz, sondern Evangelium. ,,Er ist deus caritatis.*

Wir kénnen, durfen sollen der Wahrheit gerade dann véllig,
‘ganz, bis zum Ende dlenen wenn wir in ihr und durch sie Gott
dienen.

Ein Bedenken dringt sich freilich auf: Konnte durch eine solche
Haltung nicht die Harte und Leidenschalt der Wahrheit, die doch
auch notig ist, geschwicht werden? Ist das nicht der Weg des
Kompromisses und der Bequemlichkeit? Aus der Eisregion des
Absoluten kommen wir damit wohl heraus, aber geraten wir dafiir
nicht in die Garten der Philister, die unten im Griinen liegen? Horen
wir von dieser Weisheit nicht genug, iibergenug?

Gewiss. Und in sie soll immer wieder die Unruhe des Abso-
lutery fahren. Ich rede hier nur mit Menschen, die sich an der
Wahrheitsfrage abquilen. Und grundsatzlich ist zu sagen: Wir
setzen immer voraus, dass wir im Ernste G ott dienen wollen, dem
lebendigen und heiligen Gott. Dieser Gott ist zwar die grosse Rubhe,
aber in ihr immer auch die grosse Unruhe unseres Lebens. Als
Vater, als Liebe ist er beides erst recht und beides gleich stark. Da ist
also keine Ursache zur Angst: Wer wirklich Gott dient, gerdt eher
in die Hohe der Eiskirche als in die Garten der Philister. Nein,
das ist und bleibt der Durst unserer Seele: ganz ehrlich, ganz wahr
und wahrhaftig zu sein, der Wahrheit zu dienen, ihr allein, bis
zum Ende, und es ist unsere grosste Freude, dass wir es konnen
diirfen,, sollen — mit Gott und in der Liebe. L. R agaz.

CLLEE R LR ET VRSB R R LRI LR L) llllllllllllllllllllllllIIIIIIIIIlIIIlIIIIIIIllIl!IIlIIIIIIIIlllIIIIIlllllllll"lll|l|ll||!|l|ll]lllilllI[Illlll||||l||l|||l!||"|||!|"|“l||i|llllIllllllllll

% Berichte - e

IIIlIlIIII'lIIIIIIIIIIIIIll!lllI|IIIII.IIIIIlIIIlllllllllllllllll"llllllllIIIIIIIIllIIllllllllllllllllllllIlllllllllllllllllll'llllIlllllll"llllllIlllllllllllllIlllllll!lll"llllllllIllllllll

LEIAELARIRRTN LS
ULIRDTERETH T I
NIRRT TN LS

sl

1. Die Berner Synode und die Friedensfrage.

Wer Diener der Landeskirche sein und die damit verbundenen Rechte
’ genlessen will, der muss auf dem Boden der Verfassung und der auf dieser
fussenden Gesetze bleiben. FEin Verhalten, das diese Forderung missachtet,
wird in weiten Kreisen des Volkes mit Recht als ungeh6rig und pilichtwidrig
empfunden Besonders peinlich beriihrt die Tatsache, dass ein Pfarrer, der

6



	Der Wahrheit dienen - kann man es? : Wahrhaftig in der Liebe (Epheser 4, 15)

