
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 24 (1930)

Heft: 1

Artikel: Der Wahrheit dienen - kann man es? : Wahrhaftig in der Liebe (Epheser
4, 15)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Wahrheit dienen — kann man es?
Wahrhaftig in der Liebe. Epheser 4, 15.

Bei all dem Trug, von dem das Menschenherz erfüllt ist, wohnt
doch in ihm als Zeuge des Unbedingten, das trotz allem Macht über
es hat, ein Urdrang, wahr und wahrhaftig zu sein, der Wahrheit
zu dienen trotz allem und allem! — nur der Wahrheit. Und so
mag auch beim Wiederbeginn des Jahresweges und Jahreswerkes
wohl in der Seele dieser Wunsch und Vorsatz vor allem wieder
stärker aufleuchten: „Ich möchte mehr als bisher, mehr als je, der
Wahrheit dienen, mit ganzem Herzen und ganzer Hingabe, mit
rücksichtsloser Entschlossenheit, jusqu'au bout, koste es, was es
wolle — der Wahrheit allein!"

Aber kann man das Lässt sich mit der Wahrheit allein leben
Kann man ganz und gar ehrlich, immer und in allem wahr und
wahrhaftig sein?

Sagen wir es offen: es scheint unmöglich. Der Wahrheit bis
zum Ende dienen heisst den Tod wählen; ganz und gar nur wahr
und wahrhaftig sein, heisst sich selbst und andere vernichten. Oder?

Zwar liegt das Problem nicht da, wo wir es wohl zuerst zu
suchen geneigt sind. Wir denken wohl, wenn die Wahrheitsfrage
sich in dieser Gestalt vor uns erhebt, sofort an die Aufgabe, gegenüber

gewaltigen, feindseligen Mächten die Wahrheit, die wir sehen,
zu behaupten, etwa eine neue, noch anstössige Ueberzeugung gegen
Macht und Hohn der Welt und, was schwerer ist, gegen die Anfechtung

im eigenen Innern festzuhalten, für sie allein zu stehen, für sie
Verkennung, Verleumdung und Schmach zu leiden, für sie die
Existenz einzusetzen, für sie vor den Richter, ins Gefängnis, und um das
Aeusserste zu sagen, in den Tod zu gehen. Dass dies nicht leicht
ist, wissen wir und wir wollen es wahrhaftig nicht leichter machen,
als es ist. Und doch liegt nicht hier das Problem. Denn hier ist
der Weg doch klar und gegeben. Hier haben wir bloss mit der
Schwäche von Fleisch und Geist zu kämpfen, aber die Pflicht ist
deutlich. Es handelt sich um eine Wahrheit, die das Heil der
Menschen ist; nur einer solchen wollen wir auf diesem Wege dienen.
Darum sind wir auf diesem Wege bei allem Kampf und Dunkel und
Zagen doch im Innersten ruhig, ja, in dem Masse, als wir diesen
Weg fest und tapfer gehen, werden wir auf ihm froh wie auf keinem
anderen.

Schwerer schon ist es, wenn man dort einsam werden muss,
wo eigentlich Gemeinsamkeit walten müsste: wenn man um der
Wahrheit willen, der man die Ehre geben muss, in Gegensatz gerät
zu seiner Partei, zu seinem Volk, seiner Familie, seinen Freunden,

1



seiner Zeit, seiner Welt. Und das bleibt wohl keinem ganz erspart,
der sich der Wahrheit zu Dienst geweiht hat. Gewiss ist das schwer,
schwerer, als aus der Gemeinsamkeit heraus, und wärs auch nur eine
Minderheit, eine Gemeinde von Bekennern, eine „kleine Herde", wie
etwa die ersten Christen waren, einer feindlichen und zwar Gott
feindlichen Welt entgegenzutreten. Trotzdem, auch das ist zwar
eine harte Aufgabe, aber kein Problem. Wir müssen dafür bloss
stark genug werden. Wenn es sich um wirkliche Wahrheit handelt,
dann muss diese Wahrheit vertreten werden, so viel Kampf und
Schmerz es auch kosten und wie das Herz auch bluten möge. Denn
es ist helfende, heilende, rettende, notwendige Wahrheit. Die
Welt hat solchen Dienst besonders nötig. Es ist Dienst, höchster,
schwerster Dienst, auch gegen Partei, Volk, Familie, Freundschaft,
Zeit, Welt für die überlegene Wahrheit zu stehen. Wer das kann,
leistet das Höchste, was Gott seinen Getreuesten zumutet. Die
Einsamkeit, in die sie dadurch geraten, ist bitter, gewiss, aber es ist
Gotteinsamkeit, Trösteinsamkeit, Einsamkeit zum Leben und nicht
zum Tode. Man' k a n n so der Wahrheit dienen — wenn mans kann
Zugegeben: es ist heute schwerer als zu manchen andern Zeiten.
Denn es sind nicht Zeiten des Glaubens, die den Einzelnen
mitnehmen, mitreissen, dass er leicht für die Wahrheit leben und sterben
kann, so wie etwa der Strom einer ersten Kriegsbegeisterung den
Einzelnen berauschend mitnimmt; es sind leere Zeiten, es sind
Zeiten, wo nicht Gott herrscht, sondern die Götzen, wo die Masse
den Götzen dient, wo man nicht die Wahrheit ehrt, sondern die
Macht und den Erfolg, wo ein zugleich aufgeregtes und müdes
Geschlecht sich mit Lust und Wut allem verkauft, was den Kampf um die
Wahrheit erspart, heisse es Staat oder Kirche oder Partei oder sonstwie.

Es ist schwer, in solcher Zeit einsam der Wahrheit zu dienen,
ja, aber man k a n n es und gerade in solchen Zeiten ist solches
Dienen nötig. Und Gott ist ihm nicht ferne!

Also hier liegt, trotz allem, die eigentliche Not der Frage nicht.
Aber es gibt eine solche Not. Wir kommen, wenn wir ganz ehrlich,
ganz wahr und wahrhaftig sein, der Wahrheit bis zum Ende treu sein
wollen, zu einem Punkte, wo sie unmöglich scheint, wo ihr Weg
in Tod und Vernichtung scheint auslaufen zu müssen, wo wir der
Wahrheit nicht mehr scheinen dienen zu können — was dann auch
wieder Tod und Vernichtung wäre. Denn der Wahrheit nicht zu
dienen, ist Tod und Vernichtung.

Wir stossen zunächst auf den Punkt, wo der Wahrheit eine Macht
entgegentritt, oder entgegenzutreten scheint, die noch grösser ist
als sie : die Liebe. Oder ist es nicht so, dass wir oft um der
Liebe willen uns einfach nicht entschliessen können, die Wahrheit
zu sagen? Wir möchten einem Menschen etwas sagen, was er
dringend brauchte, etwas, was zur Erkenntnis seiner selbst und



seiner Lage diente, etwas, was ihn aus einem Wahn rettete, was
ihm den Weg zu sich selbst, zu Gott, zu seinern Werk wiese. Aber
wir können es ihm nicht sagen. Denn wir fühlen zu tief, dass wir
ihn damit tödlich verletzen könnten. Zwar könnten wir es vielleicht,
trotzdem das Herz blutete, über uns bringen, die Freundschaft oder
Liebe, die uns mit ihm verbindet, zu opfern, um der Wahrheit willen,
aber ihn selbst können wir ihr nicht opfern und wir wissen, oder
glauben zu wissen : wenn wir ihm die Wahrheit enthüllen, so kann
es ihn seelisch töten.

So stossen wir an diesem Punkte, scheint es, auf die Grenze der
Wahrheitsmöglichkeit.

Aber dieser Punkt breitet sich gleichsam aus und gewinnt eine
umfassende Bedeutung : er wird so weit wie die Welt.

Denn die Wahrheit ist unendlich, und zwar, wenn ich so sagen
darf, intensiv unendlich. Sie ist das Unbedingte. Sie ist eine Flamme,
die alles Endliche und Bedingte verzehrt. Denn alles Endliche ist
unvollkommen und als unvollkommen auch unwahr. Es entspricht nicht
der höchsten Wahrheit, es ist mit Schein und Trug behaftet. In dem
Masse, als das Licht der obersten Wahrheit in unser Auge dringt,
als wir es mit dem unendlichen, heiligen Gott ernst nehmen, sehen
wir dieses Unvollkommene und darum Unwahre an allen Dingen
und allen Menschen, an allem Weltwesen; jenes verzehrende Licht
dringt in sie ein. Die besten, liebsten Menschen — sie haben schwere
Mängel und Fehler; die besten, liebsten Sachen — sie sind mit argen
Entstellungen behaftet. Und erst wir selbst! Dieses verzehrende
Licht wendet sich, wenn wir nicht Heuchler sind — und solche
kommen für diese Sache nicht in Betracht — gegen uns selbst!
Und so ist dies der Weg: je mehr wir dem Vollkommenen dienen
wollen, desto unvollkommener wird alles was wir tun. Jede Stufe,
die wir ersteigen, führt uns — abwärts, wir aber wollen nur um so
entschlossener aufwärts. Je stürmischer wir dem Höchsten zudrän-
gen, desto weiter entfernt es sich von uns, wir aber drängen ihm
nur um so leidenschaftlicher entgegen, höher hinauf. Aber wir
verzehren damit nicht nur uns selbst, sondern auch die Andern,
Nichts genügt uns, nichts befriedigt uns, an allem ist der Schatten
des Bedingten, in allem sitzt der Wurrnfrass der Endlichkeit. Darum
ist nichts ganz wahr. So wirkt die Wahrheit tödlich, wird Vernichtung.

Sie wird ein blosses Nein, das sich ins Absolute steigert.
Es wiederholt sich die Geschichte Brands mit der Losung: Alles
oder nichts! Von einer scheinbaren Absolutheit, die sich bald wieder

als nicht absolut erweist, drängt es ihn weiter — unter blutigen
Opfern — aufwärts, den Gipfeln entgegen — den Gletschern
entgegen, in die letzte Einsamkeit —¦ die Einsamkeit Gottes? — zur
Eiskirche in den Gletschern.

Ist nicht die Wahrheit, die Wahrheit allein, so? Ist das nicht



auch die Art des Evangeliums? Hat nicht Kierkegaard es so
gesehen? Wer Jesus wirklich und im Ernst nachfolgen will, gerät
er nicht in jene Eishöhen des Absoluten, wo alles Leben erstirbt?
Muss er nicht alle Liebe töten, damit die Wahrheit lebe? Heisst es
da nicht : „Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, der ist meiner
nicht wert"? Kann man, darf man diese Wahrheit, diese reine,
vernichtende Glut, den Menschen bringen, den armen, schwachen?
Darf man sie, die das grüne, blühende Leben lieben, in diese
Eiskirche des Absoluten führen? Darf man, kann man der Wahrheit
dienen

Dennoch — man kann es, darf es, soll es. Wir müssen bloss
recht verstehen, was Wahrheit ist, und was es heisst, wirklich der
Wahrheit zu dienen.

Es verhält sich nämlich so, dass der Weg, den wir zuletzt
beschrieben haben, der Weg Brands, ein Irrweg ist, zwar ein
heroischer, ein grossartiger, unheimlich grossartiger Weg, aber doch ein
Irrweg. Es ist im Grunde gar nicht Gottesdienst, sondern Götzendienst,

der in dieser Eiskirche gefeiert wird, auf die Brand zustrebt.
Denn die Wahrheit, der er dient, ist ein Götze. Es ist eine abstrakte,
blutleere Wahrheit, darum dürstet sie nach Blut, darum wird sie
zum Moloch. Und wie bei jedem Götzen dient der Mensch darin
im Grunde — o seltsamer Widerspruch! — sich selbst. Es ist
seine Wahrheit. S i e will er durchsetzen. Dieser Wahrheitsfanatismus

des Absoluten ist ein verkappter Machtdrang, ein Machtdrang

in letzter Sublimität, eine feinste Art der Selbstvergottung.
Darum schreitet er über die Leiber der Menschen weg, darum ist
er Tod und Vernichtung.

Darum aber müssen wir, um diesen gerade für das Edelste in der
Seele so verlockenden Irrweg zu vermeiden, uns vor die grosse,
einfache Wahrheit stellen, die da lautet : Wir dienen gerade, wenn wir in
der Wahrheit sind, nicht einem abstrakten Wahrheitsidol (das Ideal
heissen mag), sondern dienen Got t, dem lebendigen Gott, der die
Liebe ist, und dienen in i h m der Wahrheit, dienen mit der Wahrheit
i h m und damit den M e n s c h e n. Gott ist der Lebendig e.
Darum ist auch seine Wahrheit lebendig. Sie thront nicht in einer
Eisregion des unpersönlichen Absoluten über derWelt der Menschen,
sondern ist selbst persönlich, ist selbst lebendig; sie geht in die
Zusammenhänge des menschlichen Wesens ein, um gerade in ihnen
Gestalt zu gewinnen. Das schaffende und vernichtende Wort wird
Fleisch. Die Wahrheit wird eine menschliche Wahrheit; sie
wird Humanität, Humanismus, und zwar gerade weil sie von Gott
kommt. Sie will den Menschen nicht vernichten, sondern retten. Sie
wird eine Wahrheit nicht zum Tode, sondern zum Leben. Zwar ist
gewiss auch das Töten ein Geschäft der Wahrheit; aber sie tötet nur
die Lüge, den Trug, das Scheinleben, sie tötet nicht das wirkliche Le-



ben, nicht die Liebe, nicht die Menschen. Die Wahrheit ist zwar Herr,
aber sie ist auch Vater, ist letztlich Vater. Gott ist die Liebe
Wenn wir i h m dienend der Wahrheit dienen, dann kann diese nie
in einen wirklichen Streit mit der Liebe geraten. Das ist es, was
Brand zuletzt lernt, als von den Gletschern die Lawine herabrollt,
die ihn begräbt und er Gott entgegenruft:

„Sag mir, Gott, im Todesnahn:
Wiegt vor dir auch nicht ein Gran
Eines Willens quantum satis —?"

[Die Lawine begräbt ihn und erfüllt das ganze Tal.]
Eine Stimme antwortet aus dem Donner:
.,Gott ist deus caritatis." *)
So können, dürfen, sollen wir also der Wahrheit dienen bis

zum Letzten. Wir tun es aber nicht eigenmächtig, sondern in A u f -

trag und Gehorsam. Darum in E h r f u r c h t. In Ehrfurcht
vor der Freiheit des Menschen, vor seiner Eigenwürde, in Ehrfurcht
vor allem vor Gottes Walten, dessen eigene Sache es ist, seine
Wahrheit durchsetzen, der sich sein Souveränitätsrecht nicht nehmen

lässt, dessen dienende Mitarbeiter wir bloss sein dürfen. Darum
drängen wir die Wahrheit, die wir zu sehen glauben, nicht auf,
darum scheuen wir vor einem eigenwilligen Eingriff in das innerste
Heiligtum des Andern zurück. Darum können wir, müssen wir oft
warten. Gott will sein Werk haben. Haben wir mitzuwirken,
so wird die Stunde kommen, wo wir die Wahrheit sagen können,
ohne dass die Liebe sterben muss, ohne dass die Wahrheit
vernichtet, jedenfalls die Stunde des Auftrags, wo wir bloss gehorchen.
So ertragen wir auch das Unvollkommene, das Nicht-Absolute an
uns und den Andern. Wir tun es gerade aus Demut vor dem
Absoluten. Wir sehen auch im Unvollkommenen, Nicht-Absoluten
noch Gottes Schöpfung und Gnade, sehen es, soweit dies
Menschen vergönnt ist, mit dem Auge seiner Geduld und Liebe.
Deswegen vertreten wir Andern und uns gegenüber doch die Wahrheit,
unter Umständen sogar mit Schärfe, aber doch in Ehrfurcht und
Liebe. Und können warten, können freilich, wo dies nötig ist, auch

eilen, immer jedoch in Auftrag und Gehorsam. So wollen wir
auch der Welt nicht hart und hochmütig unsere Wahrheit aufdrängen.

Wir schonen die Menschen; wir nehmen Rücksicht auf
den Stand ihres Denkens und Fühlens, auf ihre Lage, sogar, in
gewissem Sinn, ihre Schwäche. Die Wahrheit ist kein Schema, sie
ist lebendig. Sie hat ihre Zeit. Sie waltet in der Zeit. Sie ist wohl
absolut, aber sie muss ins Relative eingehen. Sie ist G n a d e, nicht
Gesetz. Wir müssen also auch wieder warten, wir müssen Gottes

1) Quantum satis — was genügt, das Letzte, das Absolute, was ein
Mensch leistet. Deus caritatis — Gott der Liebe, der Gnade.



Stunde abwarten, müssen ihn walten lassen, dürfen nicht, wie Brand,
stürmen, zwängen, vergewaltigen, Wir vertreten aber auch hier
ruhig und getrost die Wahrheit, die ganze, radikale Wahrheit, soweit
wir sie erkennen, unter Umständen mit aller Herbigkeit und Härte,
in aller Schroffheit und Unerbittlichkeit. Denn wir tun es aus Liebe,
wir tun es, weil wir sehen, dass es eine durchaus positive Wahrheit
ist, eine Wahrheit, die aus dem Ja ins Ja führt, eine Wahrheit, die
wohl zerstört, aber nur um zu bauen, die wohl tötet, aber nur um
zu retten, eine Wahrheit, die befreit, belebt, beseligt. So ist die
Wahrheit Jesu. Sie ist kein Moloch, sie ist Gott, der Herr und
Vater, sie ist die Menschwerdung Gottes in seinem Reich, sie ist
nicht bloss Gesetz, sondern Evangelium. „Er ist deus caritatis."

Wir können, dürfen, sollen der Wahrheit gerade dann völlig,
ganz, bis zum Ende dienen, wenn wir in ihr und durch sie Gott
dienen.

Ein Bedenken drängt sich freilich auf: Könnte durch eine solche
Haltung nicht die Härte und Leidenschaft der Wahrheit, die doch
auch nötig ist, geschwächt werden? Ist das nicht der Weg des
Kompromisses und der Bequemlichkeit? Aus der Eisregion des
Absoluten kommen wir damit wohl heraus, aber geraten wir dafür
nicht in die Gärten der Philister, die unten im Grünen liegen? Hören
wir von dieser Weisheit nicht genug, übergenug?

Gewiss. Und in s i e soll immer wieder die Unruhe des Absoluten

fahren. Ich rede hier nur mit Menschen, die sich an der
Wahrheitsfrage abquälen. Und grundsätzlich ist zu sagen: Wir
setzen immer voraus, dass wir im Ernste Gott dienen wollen, dem
lebendigen und heiligen Gott. Dieser Gott ist zwar die grosse Ruhe,
aber in ihr immer auch die grosse Unruhe unseres Lebens. Als
Vater, als Liebe ist er beides erst recht und beides gleich stark. Da ist
also keine Ursache zur Angst: Wer wirklich Gott dient, gerät eher
in die Höhe der Eiskirche als in die Gärten der Philister. Nein,
das ist und bleibt der Durst unserer Seele: ganz ehrlich, ganz wahr
und wahrhaftig zu sein, der Wahrheit zu dienen, ihr allein, bis
zum Ende, und es ist unsere grösste Freude, dass wir es können,
dürfen, sollen, — mit Gott und in der Liebe. L. Ragaz.

mm in m iiriiiitiiiiiiiiiiii ii tu im min li m m mini

Berichte i O
fulminili limi unum in mimmi muri numi nu m um m ü

1. Die Berner Synode und die Friedensfrage.

„Wer Diener der Landeskirche sein und die damit verbundenen Rechte
geniessen will, der muss auf dem Boden der Verfassung und der auf dieser
fussenden Gesetze bleiben. Ein Verhalten, das diese Forderung missachtet,
wird in weiten Kreisen des Volkes mit Recht als ungehörig und pflichtwidrig
empfunden. Besonders peinlich berührt die Tatsache, dass ein Pfarrer, der


	Der Wahrheit dienen - kann man es? : Wahrhaftig in der Liebe (Epheser 4, 15)

