Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 12

Artikel: Das Wort, das wir brauchen

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135893

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

geistern gehen oder verzweifeln; dann miisste man auf Gott
verzichten wegen seinen Bekennern. Sie machen Gott bald zu einem
allzu fernen Gott, zu einem kleinlichen Despoten, einem Welt-
und Menschenfeind, vor dem uns graut, oder sie ziehen ihn herunter
in ihren Menschenkram ins Bild ihrer eigenen: Engigkeit und Mui-
figkeit, machen ihn zu einem allzunahen Gott, sie machen Gott zu
ihrem Bilde, so oder so — ach, so, dass wir um dieses Bildes willen
ihn fliehen mochten. Wie viele tun es eben darum! Wenn wir davor be-
wahrt geblieben sind,trotz gelegentlicher starker Versuchungen, dann
war es Christus allein, der uns zuriickgehalten hat. In ihm,
dem unendlich Grossen und Freien, erscheint auch Gott so gross
und frei, in ihm, dem Menschensohn, so sehr als Gott der Men-
schen, als der, in dem der Mensch erst recht Mensch wird, als
der Vater. In ihm erscheint er als der Herr und Vater. In ihm
ist Gott Gott. In ihm ist Gott nicht Nebel, Bedriickung, Enge,
- sondern Sonne und Hoéhenluft — Gott, Gott, der Seele unendlicher
Jubel. Er selbst hat ja die ,Frommen‘ in jeder Gestalt gehasst
(man verstehe das Wort recht!), er selbst ist ja von ihnen gehasst,
verworfen, ans Kreuz geschlagen worden. Darum aber kann in
ihm, in ihm allein — und was von seiner Art in der Welt
glanzt — der Mensch als Mensch zu Gott als Gott kommen. So
ist auch in diesem Sinn der von den Bauleuten verworiene Stein
der Eckstein des Bundes von Gott und Mensch geworden.

Also, wenn du wirklich mit G ott zu tun haben willst, wenn
du den wirklichen Gott suchen willst, gehe zu Christus, zu
Christus allein. Denn zu ihm allein heisst: zu allem Reichtum
Gottes. Nur wenn die Welt sich von den Gotzen, auch den
christlich eingekleideten, den schlimmsten und gefadhrlichsten von
allen, abwendet zu Christus allein, kommt sie wirklich zu Gott
und der wirkliche Gott zu ihr. L.Ragaz.

Das Wort, das wir brauchen.

Der zweite (der Bezeichnung nach dritte) Blumhardtband ist
schon vor fast einem Jahr erschienen. Das war wohl das Wich-
tigste, was in diesem Zeitraum geschehen ist. Der Umstand, dass
die Welt davon nichts gemerkt hat, andert daran nichts; denn wann
hiatte die Welt je das wahrhaft Wichtige als solches erkannt? Es
ist ja auch nicht immer so leicht zu erkennen. Mir ist das in diesem
Fall an mir selbst klar geworden. Ich habe seit vielen Jahren sozu-
sagen auf diesen Predigtband gewartet, aber als er nun da war,
habe ich seine volle Bedeutung nicht sofort verstanden. Ich habe den
ganzen Band zweimal gelesen, wirklich gelesen, nach und nach,
‘gelesen besonders inmitten von Not und Kampfi, gelesen in dunklen

550



Stunden, in Sehnsucht, Seelendurst, Anfechtung. Beim zweiten Male
habe ich schon viel mehr darin gefunden als beim ersten Mal, und
nun, da ich den Band zum dritten Mal durchgehe, meine ich, jetzt
erst schlage mir daraus das volle Licht entgegen, das darin leuchte.
Diese Eigenschaft, dass sein Sinn sich nur nach und nach, und
nicht bloss aus dem Denken, sondern vor allem aus dem Leben
erschliesst, teilt dieses Buch mit der Bibel, deren ganze Wahrheit
es verkiindigt — ich wage es zu sagen — wie sonst kein zweites
Buch.

Aber wie soll ich nun davon reden? Hat es einen Sinn, davon
zu reden? Geniigt es nicht, bloss immer wieder zu sagen: ,,Nimm
und lies!“? Vielleicht ist doch gut und nétig, Einiges zu sagen,
um gleichsam den Schutt wegzurdumen, der den Weg zu diesem
Schatze versperren kénnte. Mehr ist nicht notig — es ist, mit an-
dern Worten, nur eine Hindeutung, von ferne nicht eine Be -
schreibung noétig.

1

Wenn ich, wie sichs gebiihrt, an friiher {iber Blumhardt Gesag-
tes ankniipfen soll, dann konnte ich versucht sein, zu sagen: ,Iier
haben wir nun den revolutionéaren Blumhardt®“ Es wiirde
mich das auch insofern reizen, als es heute bei einem gewissen arm-
seligen, der Reaktion die geistliche Schleppe tragenden Theologen-
volk Miode ist, von der Revolution abzuriicken, unsere doch vor
allem fiir den Geldbeutel bange Welt zu versichern, die Reformation
sei ja keine Revolution gewesen und so fort.") Dem gegeniiber er-
klart Blumhardt, der vor allem auch ein Mann war:

Kein Wunder, dass es schliesslich zur Revolution kam; denn genau ge-
nommen, war das die Reformation.

Man mag sagen, was man will, die franzosische Revolution ist doch ein
Kind der Relormation; natiirlich ist es eine fiirchterliche Abart, aber doch
in der Hand Gottes. (14)

Die Angst vor dem ,,Umsturz®, welche jene theologischen Wei-
ber erfiillt, deren langer Rock insofern recht symbolisch ist, war

Blumhardt so fremd, wie allen wirklichen Gottesmannern.

Die Leute haben Angst vor dem Sturz der Welt — ich freue mich darauf;
ich wollte, es wiirde heute schon anfangen krachen und zusammenfallen. (342)

Dieser Christus wird siegen und dieser Christus wird die Welt umwer-
fen. Ja, nennt mich einen Umstiirzler! Wollte Gott, ich wiirde sofort die
Welt umwerfen ohne Riicksicht. (443)

Heutzutage geht es {iberall aus den alten Verhiltnissen heraus. Es muss
sich ein Volk Gottes bilden auf einem ganz neuen Boden, ganz anders. (166)

Jene geistlichen Angstmeier kénnen sich offenbar unter Revolu-
tion nur blinde Zerstérung, Petroleum und Bomben denken; Revo-

lution ist aber iiberall da, wo, im Gegensatz zur blossen Revision,

1) Ausdriicklich bemerke ich, dass ich dabei nicht an den bei all ‘seinen
Mingeln doch bedeutenden Hollinder Abraham Kuyper, sondern an
allerlei andere Erscheinungen denke.

551



einneues Prinzip auf den Plan tritt. Sie kann sehr wohl,
ja wird im Grunde immer und desto machtiger, je mehr sie in die
Tiefe geht, auch eine Umkehr eine Riickkehr zum Friiheren, zu
dem, was ,,im Anfang war®, sein. In diesem Sinne wird sie, wo sie
in ihrer besten Gestalt auftritt, Reformation bedeuten. Vollends hat
sie' mit Terror und blosser Vermchtung nichts zu tun. Trotzdem
wollen wir nicht auf dieses Stichwort Gewicht legen. Ob man es
nun Revolution nenne oder nicht, jedenfalls ist es ein vulkanischer
Durchbruch, den wir in diesem Blumhardtband erleben. Im
fritheren Bande schon spiirte man das Erzittern des Bodens wie bei
einem Erdbeben. Es ist ein leidenschaltlicher Ringkampf zwischen
Alt und Neu: der alte Boden der pietistischen und kirchlichen Frém-
migkeit spaltet sich, zerbricht. Im jetzigen bricht das Neue als ge-
waltiger Glutstrom hervor, aber — hier versagt das Bild — nicht
verheerend und zerstérend, sondern eine neue Welt verkiindigend
und schaffend. Dort ertont immer stiarker die Losung: ,,Sterbet mit
Jesus!“, hier immer stirker die scheinbar entgegengesetzte, in Wirk-
lichkeit nur die Fortsetzung von jener bildende: ,Lebet mit Jesus!®,
dort ist Karfreitag das oberste Wort, hier ist es Ostern und
Piingsten.
2:

Und wie wollen wir nun an die ganze gedrangte Fiille dieser
Welt herankommen?

Wie gesagt, nur hindeuten wollen wir, nicht beschreiben.

Es sind einige grosse Losungen, die stiirmisch durch das ganze
Buch brausen. Der Herausgeber hat durch den Titel des Buches
(,Jhr Menschen seid Gottes!“) eine herausgegriffen, die
allerdings sehr im Mittelpunkt steht; sie heisst: Der Mensch!
Der Mensch ist wirklich in dieser Zeit ein grosses, ja, in gewis-
sem Sinne d as Anliegen Blumhardts. Das mag demjenigen Leser,
dem einerseits Blumhardts Gedanken im allgemeinen nicht unbe-
kannt sind und dem anderseits die Losungen der ,,neuen Theologie*
in den Ohren toénen, zundchst wohl am stirksten auffallen. Die
»ieue Theologie* wird ja gewohnlich, etwas vergrobert wohl, so
verstanden, als ob sie sich in einer einseitigen Herabsetzung des
Menschen erschopie. Ueberhaupt ist ja heute auf der ganzen Linie
der Kampf gegen die ,,Autonomie des Menschen im Gange. So-
weit man darunter die falsche Autonomie, die Autonomie der
Schlange im Paradies meint, ist der Kampf auch bitter notwendig,
ja selbstverstdndlich. Man erinnert sich wohl, dass auch der erste
Band auf seine Art diese Autonomie bekampft, indem er allem
Menschenwerk, aber — wohlverstanden — auch dem frommen, dem
religiosen, chrlsthchen kirchlichen, theologischen, im Namen des
lebendlgen Gottes ein: ,,Sterbet! 'zuruft. Aber nun, im zweiten
Band, wird gerade hier aus dem ,,Sterbet!* em Lebet"‘ Das

552



,oterbet ist nur das erste Wort, das zweite ist ,Lebet!“ Der
Mensch — in seinem ganzen Umfange — der sterben muss, soweit
er sich an Stelle Gottes setzt, soll aus Gott auferstehen und leben.
,Werdet endlich Menschen!“ — das ist in dieser Periode Blum-
hardts leidenschaitiiches Anliegen. Er ist darin oft jusqu’au bout
gegangen, sodass auch seine besten Freunde sich etwa darob ent-
setzten. Andere haben es dann, wie vieles sonst, von ihm fiber-
nommen, freilich chne dies zu verraten, was zwar nicht fair, aber
vielleicht auch gut war. EssollvonGottausinder Men-
schenwelt anders werden. Der Mensch ist ungeheuer
wichtig. Gott und Mensch gehoéren sozusagen unldslich zusam-
men. |
Der liebe Gott muss Menschen haben. (27)

Im Gegensatz zu der heutigen Art, die sozusagen durch Vernich-
tung des Menschen zu Gott vordringen, auf des Menschen Unehre
Gottes Ehre begriinden will, geht Blumhardt in dieser Zeit oft bis
zum Gegenpol auch seines frithern Weges. Man muss zuerst
den Menschen zu Ehren bringen, vorher gibt es kein Verstandnis fiir
die Ehre Gottes; der Mensch muss zuerst lernen, Gott in sich selbst
zu achten, dann erst kann er Gottes Gewalt iiber die W et erfas-
sen; er muss Gottes Recht fiir sich selbst geltend machen, wenn er
Gottes Recht an der Welt verstehen will; wer aber sich selbst weg-
wirft, der wirft Gott weg.

Denn das sage ich euch: Menschliches muss zu seinem Rechte kommen,
dann kommt Gottliches auch zu seinem Rechte,

Du hast doch etwas Menschliches — dem gib Recht, das Menschliche lass
einmal ganz einfach wieder gelten ., . . dann bin ich iiberzeugt, es wird der
Jesus, von dem ich weiss, dass er lebt, auch dir, der du es vielleicht nicht
glaubst, nahetreten und wird etwas aus dir machen konnen. (15 und 16)

Hiitet euch vor dem Sauerteig der Pharisier und Schriftgelehrten! Das
ist der erste Feind: das sind die Menschen, die Gott so vergotten, dass kein
Mensch mehr zu Gott kommt. Merket euch den Satz! Der Geist der Schrift-
gelehrten und Pharisder und aller Parteien ist der Geist, der Gott so ver-
gottet, dass kein Mensch mehr zu ihm kommen kann und Gott zu keinem
Menschen mehr kommen kann, dass immer eine Scheidewand da ist. Dann ist
es aus. Dieser heillose Geist reisst fast alle Menschen vom Felsen herunter;
dieser Geist hat den Aposteln die ganze Kirche heruntergerissen und so lie-
gen sie [s.c. die Pharisder und Schriitgelehrten, die , Frommen”] im Sumpf und
wagen gar nicht mehr, sich und Gott zusammen zu denken. Sie stellen sich
nicht auf den Christus im Fleisch, sondern auch Christum weisen sie wieder
aus dem Fleisch heraus, dass niemand zu ihm kommen kann. So kominen
denn diese falschen Geister, die die Menschen bedienen mit Theologie und
Philosophie und Christentum; die bedienen uns aus den Erinnerungen von
Christus nach der Schrift. Wir werden bedient in unserem Dreck drin! —
aber da kann nichts werden, darum haben alle Oifenbarungen aufgehort.

Heut handelt es sich darum, diesen Geist zu bekdmpfen, der Gott so ver-
gottet, dass kein Mensch mehr zu Gott kommen kann, der Christus so ver-
gottet, dass kein Mensch mehr auf den Felsen in ihm, der im Fleisch ist,
sich zu stellen wagt. (93 und 94)

553



3.

Woher stammt diese Wendung zum Menschen? Sie stammt,
sagten wir, gerade aus G ott, aus ‘dem Ernstmachen mit Gott.
Denn GottistdieLiebe.

Damit sind wir zu der zweiten gewaltigen Grundlosung dieses
Bandes gelangt. Wir stossen hier auf einen zentralen Punkt in
Blumhardts Kampf, den man leicht iibersehen kann. Glaube und
Hoffnung treten eng verbunden darin so gewaltig hervor, dass die
,,Liebe“  die doch die grosseste unter ihnen ist, weniger beachtet
wird. Auch scheint die H o f f n u n g darin das Eigenartige, weil Neue
zu sein, wahrend von der Liebe, auch der Liebe Gottes, das Christen-
tum immer schon geniigend geredet habe. In Wirklichkeit ist auch
bei Blumhardt gerade die Liebe, die Liebe Gottes, aus der die Liebe
des Menschen erwachst, auch ,,die grdsseste unter ihnen*“. Es ent-
hiillt sich gerade darin die biblische Wahrheit in einer Eigenart
und Gewalt, die recht zu fassen wir noch weit entfernt sind. Die
Eigenart dieser Liebe offenbart sich besonders an dem: ,Richtet
nicht! Ich wéihle mit Bedacht diese Formel, einmal, um dar-
auf hinzuweisen — was man noch zu wenig beachtet hat — wie
Blumhardt, ohne es zu sagen, meistens wohl ohne direkt daran zu
denken, ein Stiick der Bergpredigt auslegt, sodann, um an
dieser Stelle auf die Berithrung mit Tolstoi awimerksam zu ma-
chen. Nicht richten, sondern verstehen! Nicht verdammen, sondern
lieben !

(2) Es hat noch nie ein Mann Gottes gewagt, einen Sunder zu verdammen.

Die Liebe Gottes, die im Menschen lebendig werden soll und in
Jesus Fleisch geworden ist, kennt keine Schranken und Grenzen.
Sie dringt in alle Hollen und zersprengt sie.

An Jesus hidngen wir die allerweitesten Hoffnungen fiir uns und fiir die
ganze Welt, und in Jesus machen wir unsern Geist stark wider alles Bose;
wir lassen keinem Bosen auch nur nagelsgross Recht. Wundert euch nicht,
wenn ich keinen Teulel und keine Holle und keine Verdammnis gelten lasse —
mir wiihlt es das ganze Herz auf um Jesu willen. (16 und 17)

Alles, was auch gesiindigt ist, ist abgetan, weil man durch die Liebe

Gottes auf eine neue Bahn gekommen ist. (38)
( Der liebe Gott mag dich doch, wenn auch kein Mensch dich mehr mag.
39)

Diese Liebe Gottes fithrt immer zu den ,,Z6llnern und Siindern®.

Unter den eigentlichen Siindern sind die edelsten Menschen; mancher
liegt im Kot der Siinde und ist der glinzendste Edelstein. (39)

Man vergleiche dazu das Wort Jesu: ,,Wahrlich, ich sage euch:
Z0llner und Huren kommen eher in das Reich Gottes als Phariséder
und Schriftgelehrte.* (Matth. 21, 31.)

Christus im Fleisch, das gibt uns die Liebe zu allen Menschen, das gibt
uns die Liebe auch zu unsern Feinden; . . . das gibt uns die Freundschait
zur Welt, nicht die Schmeichelei gegen die Welt, sondern die Freundschait zu
allen Menschen, die hohe Freundschait, in welcher wir es durchbehaupten:

554



Christus ist auch in dieses Fleisch der Siinder gekommen, es ist nur eine
Frage der Zeit, so ist das Andere aus ihnen fort und Jesus lebt. (202 u. 203)

Dass diese Liebe etwas Grundanderes ist, als was die ,,Moder-
nen*“ oder ,Neuen“ davon schwatzen, braucht wohl nicht gesagt
zu werden.

4.

Wenn dergestalt das neue Menschentum, das Blumhardt meint,
aus der Liebe Gottes quillt, so muss diese Liebe Gottes doch noch
nach andern Richtungen hin erldutert und damit jene Hinwendung
zum Menschen verstindlich gemacht werden. Wir haben ja schon
wiederholt gesehen, dass sie auch zusammenhangt mit der Losung:
»im Fleisch !“ Und das ist in der Tat eines der weiteren, ge-
waltigen Grundworte dieser Zeit, wie auch aller spateren Zeiten
Blumhardts, und zwar so, dass wir manchmal meinen mdochten,
gerade darin sei der eigentliche Blumhardt, dadurch werde sein
Allerbesonderstes bezeichnet. Wir konnten uns zun#chst dariiber
wundern, wenn wir uns daran erinnern, dass im ersten Band die
Wendung gerade g e g en das Fleisch ging, dass dort alles Fleisch
sterben musste, auf dass Jesus lebe.

Was bedeutet denn nun diese Wendung: ,,Im Fleisch!“?

Machen wir zuerst klar, was sie nicht bedeutet. Wir stossen
dann wieder auf das, was Blumhardt verneint. Diese Vernei-
nung ist wahrhaftig revolutionar genug. Er verneint, mit Jesus,
mit der ganzen Bibel, nicht weniger als Religion und Chri-
stentum, Kircheund Theologie.

~ Herausgekdmpft muss es sein, dass Jesus nicht ein Religionsstifter ist,
ein Koniessionsstifter — denn Religionen gibt es eigentlich gar nicht, es gibt
nur Konfessionen — sondern dass er der Lebensbringer ist, und dass
hinter ihm das Lebensvolk in die Totenmasse hineingeht. (114 u. 145)
_Jetzt handelt es sich nicht mehr um Konfessionen und Glaubensbekennt-
nisse und Kirchen — die Zeit ist voriiber. (143)

Frei heraus sage ich es: Das Christentum gilt mir blutwenig; das ist
heute nichts als eine geschichtliche Erscheinung unter den Vélkern. Nehmt es
mir nicht {ibel — ich schmeichle niemand mehr — aber das Christentum ist
ja nichts mehr niitze; es ist wie mit dem Judentum, da kam ja Gott auch
nicht zu seinem Recht. (148 -und 149)

Es war ein grosser Irrtum, dass wir meinten, jeder Theologe, jeder Pfar-
rer konne 16sen und binden — es muss in einem Menschen das Licht des
Vaters im Himmel sein, aber kein Scheinlicht: nicht ein Amt, das wir machen,
hat die Schliissel in der Hand, nein, da wo wir die Leute auslesen, wo wir
sie examinieren, ists nicht. Mit dem geben wir ihnen nicht die Schliissel des
Himmelreiches, sondern wo Einer ist, der die Oifenbarung Gottes empfingt,
der ist ein losender Mann. Jeder Bauer, jede Frau kann eine losende Person
werden — steht sie auf dem Felsen, so ist sie eine losende und es kann die
Gemeinde Christi aus lauter Armen, Unmiindigen zusammengesetzt sein und
sie ist doch eine 16sende. Und so kommen die Wirklichkeiten Gottes auf Er-
den zustande . . . (67) ,

Die Menschen werden bis jetzt enorm betrogen; wie sind nicht die Leute
durch falsche Propheten in die Irre gefiihrt worden, und wie sind wir in

555



Verlegenheit, z. B. auch heute, durch historische Entfaltung des Christen-
tums, des Papsttums, des Zarentums und Pfaffentums, weil das freie Verhilt-
nis zu Gott eben dadurch wieder verderbt und aufs neue in Frage gestellt
worden ist. Es tut einem also leid und will einen oft ganz bdse machen,
dass Leute in der Religion etwas zu sagen haben wollen, die doch nichts ver-
stehen . . . (273 und 274)

Ich las kiirzlich in einem Biichlein von einem russischen Plarrer, in dem
derselbe sagt, wir brauchten keine Kirchen und Kathedralen, eine Scheune
tue es auch . . . Es ist wirklich schade in unserer Zeit fiir das viele Geld,
das man an die Kirchen wendet — fiir das Reich Gottes hats keinen Wert!
Damit kann man nicht selig machen, das zeigt gerade die heutige Zeit, Jesus
ist kein Religionsstiiter; er ist der Erneurer des Lebens. Das Menschheits-
wort Gottes muss geliebt werden . . . (304 und 305)

Das ist das Nein Blumhardts zu den Méachten, die zur Zeit seines
Auftretens als die edelsten Trager und hochsten Verkorperungen
der Sache Gottes galten und als solche zum Teil noch heute gelten.
Dieses Nein, schon im ersten Band aus leidenschaftlichem Ringen
hervorbrechend, ertént im zweiten Bande umso gewaltiger und
sieghafter, als es aus einem entsprechenden J a stammt, ja gewisser-
massen nur dieses Ja mit einem andern Vorzeichen ist. Wer die
geistige Lage unserer Zwischenzeit (denn eine solche ist es in mei-
nen Augen) kennt, der weiss, dass dieses Blumhardtsche Nein heute
wenigstens scheinbar und besonders in den religiosen Kreisen ein
schwicheres Echo findet, als vor zehn und zwanzig Jahren. Es ist
Restaurationszeit. Religion und Christentum, Kirche und Theologie
werden wieder aufgerichtet, ja, man redet bekanntlich von einem
kommenden ,,Jahrhundert der Kirche®, und wenn man heute davon
auch schon etwas weniger zuversichtlich redet, so denkt man
doch vielfach so. Es ist die Frage, ob dieser Mann, der doch wahr-
haftig als einer erscheint, der ,,Gewalt* hatte und den Gott ,seine
Wege wissen liess*, (Psalmr 103, 7) Recht behalten wird, Aussicht,
Verheissung hat, Recht zu behalten, oder diese Restauratoren von
Heiligtiimern, die er Ruinen nennt. Davon ein andermal mehr!

Fragen wir nun: Welches ist denn das Ja, aus dem jenes Nein
wird? :

Damit kehren wir wieder zu der Losung ,Im Fleisch!* zuriick.
Wir miissten nun eigentlich sagen: nicht im Fleisch, sondern
ins Fleisch. Und das bedeutet: die Wahrheit Gottes, die Christus
heisst, will nicht im Himmel bleiben, sondern will auf die Erde,
und sie will hier nicht im stillen Heiligtum des innern Lebens blei-
ben, sondern will in die Welt, in die Gesellschaft, in die Verhéltnisse
hinein, sie will auch nicht bei sich bleiben, nicht in Tempeln und
nicht in Systemen, nicht in Religionen und Konfessionen, und hies-
sen sie auch ,,christlich®, sondern will in die Wirklichkeit hinein,
und zwar nicht nur in die schoéne, edle, leichte, nein, umgekehrt,
gerade in die hassliche, verachtete, dunkle Wirklichkeit, in Siinde,
Laster, Not und Tod hinein; sie will in die Welt hinein, bis in ihren

556



letzten Winkel; sie will in die H 611 e hinein,  Wie, in diesem Sinne,
durch Jesus Christus das Wort Fleisch geworden ist — und das
bedeutet ja, konzentriert ausgedriickt, ,,Christus“ — so will sie in
seinem Reiche Fleisch werden, bis alles Gottes geworden ist.

Das bedeutet Blumhardts Losung: ,,Im Fleisch®, ,Ins Fleisch“!
Es ist ein biblisches Wort und eine biblische Losung. Man
wird in ihrer Verkiindigung durch Blumhardt einen Nachklang oder
besser: eine Verstarkung jener andern vernehmen konnen, die auch
ein schwibischer Gottesmann (Oetinger) ausgegeben hat: ,,Das
Ende der Wege Gottes ist Leiblichkeit®; aber wie diese entspringt
sie vor allem aus dem innersten Herzen der Bibel selbst. Gott will
,»ins Fleisch®, er will in der konkreten, alltaglichen, gottiernen Wirk-
lichkeit, auch der materiellen, zur Geltung kommen; Gott ist durch
Jesus Christus ins Fleisch gekommen. Blumhardt betont damit
unter anderm auch die Bedeutung des geschichtlichen Le-
“bens Jesu. Gerade das ist wichtig, ist entscheidend, dass in die-
sem Jesus Gott wirklich den Boden dieser Erde betreten hat, dass
er mit ihm in diese ganze irdische, siindige, dunkle, satanische Welt
eingegangen ist, sie richtend, besiegend, erlésend, verwandelnd.
Blumhardt wiirde das neuerdings wieder in Schwung gekommene
Wort des Paulus: ,,Wenn wir nun auch Jesus nach dem Fleisch ge-
kannt haben sollten, so kennten wir ihn doch jetzt nicht mehr*,
(2. Kor. 5, 16) am rechten Ort so wenig bestreiten, als wir es tun,
aber er wiirde sich gewaltig dagegen erheben, wenn es etwa die
Entwertung der, im tiefsten Sinn des Wortes, geschichtlichen Wirk-
lichkeit Christi zugunsten der blossen Christus-I d e e dienen sollte.
,,Jm Fleisch* und darum weiter: ,,Ins Fleisch®, das ist die Losung,
die auf dem Banner der Sache Christi steht. Es driickt sich darin
aus, was ich etwa den heiligen Materialism us der Bibel nenne,
was man aber auch ihren heiligen Re alism us nennen kann. Die
Sache Christi ist nicht bloss Religion, Frommigkeit, heilige Inner-
lichkeit, Spiritualismus, Idee, Sehnsucht, Heimweh, sie ist Wirklich-
keit, will es immer mehr werden, nichts ist ihr zu profan, nichts zu
ausserlich, sie ist nicht ,inwendig in uns®, sondern , mitten unter
uns‘, die feste, greifbare, ,materielle’ Wirklichkeit der Wirklich-
keiten, das fleischgewordene und immer wieder fleischwerdende
Wort des allmichtigen Gottes, der die wunderbare Liebe ist, die fiir
uns geboren wird, lebt, stirbt, aufersteht und siegt.

Zu einer korperlichen Wahrheit, heisst es in diesem Sinne einmal,
muss der Tag unseres Gottes werden, der Tag unseres Herrn Jesu Christi. (10)

Aber auch das driickt sich darin aus, dass Gott wirklich der
Herr ist. Denn nur so: wenn wir mitten in der Wirklichkeit des
,,Fleisches seine Wirklichkeit spiiren, spiiren wir ihn auch als den,
dem noch alles gehdren muss. Eine blosse ,Idee, ein blosser
,Geist” (im abgeschwichten, griechischen Sinn, den das Wort Joh.

HaT



4, 24: Gott ist Geist* nicht hat) flosste uns kein Zutrauen in
ihren Sieg ein, nur der Gott, der ,im Fleisch® erscheint, ist der
allméchtige und lebendige Herr der Welt.

Die Sache Gottes will in die Welt. Das ist nur eine andere

Wendung und gleichsam die Fortsetzung jener allgemeinen. Die
Sache Gottes ist fiir die Erde. Das wird mit der Einseitigkeit
der Entdeckung und des Kampfes gesagt.
: Wo der Mensch ist [es ist selbstverstindlich der Mensch Gottes
gemeint], da ist der Himmel auf Erden. Lasst heute in unserer Gemeinde Boll
oder irgend einer kleinen Gemeinde wahre Menschen werden, und das Para-
dies ist da! Es braucht keinen besondern Himmel dazu, es ist schon genug
auf unserer Erde, aber rechte Menschen miissen drin sein und dann ist das
Paradies da. (63)

Gott folgen in unserer Zeit ist das Wichtigste, und dadurch werden wir
klug. Zu diesem Umgang kommen wir aber nur, wenn man die Klugheit hat,
wie wir sie hatten, nie von der Kirche, nie von ' Gemeinde zu horen, sonderr
immer nur vom Reiche Gottes. Schon in meinem dritten, vierten
Jahr hat mein Vater uns in sein Zimmer genommen und hat uns grosse Kar-
ten gezeigt und gesagt: ,Ihr miisst die Welt erobern, denn das Reich Gottes
muss in die Welt kommen.”“ (313)

Ohne dieses , Gott in der Welt” hitten wir niemals den Weg geiunden,
der uns elmgermassen nach oben fiihrt. (59)

In diesem Sinne sagt Blumhardt von sich selbst:

Ich will ein Weltmensch sein, ich will ein Herz haben fiir die ganze Welt,
ich will eine Arbeit haben fiir die ganze Welt, eine Freudigkeit und eine
Liebe fiir die ganze Welt. (25) _ '

Und so war er auch ein Weltmensch, hatte gar nichts ,,Geist-
liches* an sich, auch wenn er einmal einen schwarzen Rock trug
oder auf einer Art Kanzel stand und predigte. Darum aber hatte
er auch ,,Vollmacht®.

Heute muss man, sagt er ein andermal, ein Gottesmann sein in der Welt.

Wer das nicht versteht, hort die Stimme des Herrn nicht, die schon lange
schreit. (165)
B

Wenn auf diese Art das Reich Gottes ,,ins Fleisch®, ,jin die
Welt“ (und in die Holle!) will, dann muss es zur Erfillung
kommen und darf nicht bloss bei der Verheissung bleiben, so
wie Christus im Fleische selbst Erfiillung und nicht bloss Verheis-
sung (obwohl freilich auch Verheissung!) ist. Es darf also, um Julia
Hansens Formel aufzunehmen, nicht bloss bei der ,Rechtferti-
g un g bleiben, sondern muss zur ,Erldsung* kommen.

Wenn man nur geschwind Verzeihung der Siinden bekommt, Rechtferti-
gung! — das ist alles, was man in der Religion sucht, ob man dann Siinder
bleibe oder nicht. Man macht aus der Gnade eine Art Leichentuch, das den

Tod der Siinde zudeckt — was darunter ist, fragt man nicht, und der Bann
des Todes bleibt stehen. (84)

~ Aber wer wirklich Christus hat, der hat in ihm Erlésung, das
heisst, er hat den Sieg iiber die Siinde. Er hat darum auch nicht

bloss T r o st, sondern hohe Freudigkeit des Sieges in allem,
Jesus hat nicht bloss Trost bringen wollen, Jesus will andere Menschen

558



haben, die in einer ganz andern Sphire leben, bei denen es nach Gottes Wil-
len geht, nicht mehr nach den Folgen der Siinde. Wer will sagen, das sei
nicht der Wille Christi gewesen, Christus habe bloss Trost bringen wol-
len? Dann legt die Bibel auf die Seite, dann haben sich die Propheten und
Apostel getiduscht. (85)

Alles Todeswesen muss sich in jener ,ganz andern Sphire*
auflésen. Auch die Krankheit.

Haben wir die Sphire des Lebens, so losen sich die Krankheiten auf
wie Nebel. (57)

Ueberall geht es um den grossen Kampf zwischen T od und
Leben. Jesus aber bedeutet das Leben und seine Auferstehung
den Sieg alles Lebens. Sie ist nicht bloss ein vereinzeltes historisches
Ereignis, das uns ja wenig bedeuten kénnte, sondern ist nun sozu-
sagen das grosse Grundprinzip der Welt Gottes. So tritt es bei

Blumhardt nun auf und bleibt so.

Wir feiern nicht Ostern zum Andenken an einen einmal auferstandenen
Jesus, sondern wir feiern Ostern im Preis Gottes, der uns das Leben gibt,
welches grosser ist als der Tod. (256 und 257)

Es ist ein Triumphgesang ohnegleichen. ,Tod, wo ist dein
Stachel, Hoélle, wo ist dein Sieg? Gott sei Dank, der uns den Sieg
gegeben hat.““ (1. Kor. 15, 55) Wenn es vorher hiess: , Sterbet, damit
Jesus lebe*, so heisst es darum jetzt: ,,Jesus lebt, Jesus ist das
Leben, Jesus ist die Auferstehung, darum lebet, stehet auf.“ Und
welche Vollmacht hat diese Botschaft bei Blumhardt! —

Aber diese Auferstehungsbotschaft gilt nun nicht bloss dem
Einzelnen in seiner Not, sondern der ganzen in Todesdunkel ver-
sunkenen Welt, der ganzen Gesellschaft Und hier stossen wir
auf das weitere Element, das diesem Band und dem Leben Blum-
hardts den Charakter gibt: das Soziale! Aber gerade, weil
dies so ungeheuer bedeutsam und entscheidend geworden ist und in
seinem Werke geradezu die Durchbruchsstelle bezeichnet, brauchen
wir hier nicht viel davon zu sagen.

Wie zentral dieses Element fiir Blumhardt selbst war, moge die
folgende Stelle beweisen:

- Der Heiland will ja eigentlich im Grunde, wenn wir es so ausdriicken
wollen, die soziale Frage 16sen. (287)1)

Und noch schlagender die andere:

Jesus ist eigentlich viel weniger reiigios als — dass ich so sage —
menschlich lebendig, oder — erlaubt mir den Ausdruck — sozial. (324)

Y} Der Herausgeber der Predigten hat in seinem Nachwort zu dem Bande
sowohl die Griinde, die Blumhardt zu seiner Stellungnahme fiir den Sozialis-
mus und seinen Eintritt in die sozialdemokratische Partei veranlassten, als
auch sein Wirken innerhalb der Sozialdemokratie eingehend dargestellt. In
den dem Anhang beigegebenen beiden Antwortschreiben Blumhardts an seine
Freunde, werin er diesen {iber seinen grosses Aufsehen und viel Aergernis
erregenden Schritt Rechenschait gibt, spricht Blumhardt selbst die Motive
seines Verhaltens in klassischer und gewaltiger Einfachheit aus.

Ueber einen neuesten Versuch, Blumhardt moglichst vom Sozialismus zu
trennen, das nichste Mal.

559



Es soll im iibrigen nur noch betont werden, dass das, was wir
in einem ganz weiten und grossen Sinne Sozialismus nennen koén-
nen, nirgends aus einem so tiefen Grunde stréomt, wie bei ihm.
Dieser Grund ist Gott selbst, der Lebendige, ist die Liebe Gottes,
so wie Blumhardt sie versteht, ist Christus im Fleisch, ist das Reich
Gottes in der Welt, ist die Erlésung des Menschen, ist die ,,Aui-
erstehung des Fleisches“. Blumhardt hat also nicht, wie die ,,neue
Theologie, zwischen das Evangelium und den Sozialismus (im
weiteren Sinne) eine breite neutrale Schicht, ein ,,Niemandsland®,
gelegt, oder die bessere soziale Ordnung etwa aus dem sogenannten
Naturrecht abgeleitet, sondern hat die Wiedergeburt der Gesell-
schaft unmittelbar aus der Tiefe des Vaterherzens Gottes und der
Liebe Christi (was das Gleiche ist) her geschehen lassen. Dass das
von dem lebendigen Gott und seinem ins Fleisch gekommenen, lie-
benden, leidenden, siegenden, wiederkommenden Christus aus-
gehende Leben in alle Todestiefen der Gesellschaft flute: in das
soziale Unrecht und die soziale Not, in die vom Egoismus gebun-
denen Herzen, in die Wohnungen, wo Krankheit und Laster briiten,
in die Fabriken, wo der Mensch zum Sklaven wird, in die Stat-
ten, wo die Zollner und Siinder wohnen, in die Hélle, und dorthin
die Liebe Gottes und sein heiliges Recht fiir alle, das Leben und
die Freude, die Auferstehung, kurz: Gott, den Menschen, den Bru-
der, das Reich bringe — das ist nach Blumhardts Meinung der Sinn
der sozialen Frage. So hat er sie ausgelegt und gelebt. So hat er
sie gedeutet als das Anpochen Gottes an die Tore unserer Gesell-
schait, so den Sozialismus gedeutet als einen Vorglanz des Reiches
Gottes und die Sozialdemokratie als seine ungewollte und unbe-
wusste Prophetin. ,Eigentlich sind sie [sc. die vielgeschmihten
Sozialdemokraten“] Propheten. Sie tun, wie auch andere Bewe-
gungen, nach der Art des zweiten Sohnes im Gleichnis, den Willen -
Gottes, ohne es zu wissen, ja ohne es zu wollen. Gott ist ja oit da,

wo man ihn leugnet und nicht da, wo man ihn bekennt. .

Sie miissen! — dieses Stichwort hat ebenfalls Blumhardt geprigt — ]Ja,
sie miissen — ohne dass sie an Christus glauben, miissen sie seinen Willen
tun und zuletzt wird Christus als der ihnen erscheinen, von dem heute alles
Gute ausgeht. (307)

Kurz, alles Tiefste und Grosste, was die alten und neuen ,,Reli-
gios-Sozialen* (mogen sie sich so nennen oder nicht) vom Sinn der
sozialen Bewegung zu sagen wissen, haben sie zwar nicht bloss
bei ihm geholt, aber er hat es in einer Fiille und Tiefe, Gewalt und
Vollmacht ausgesprochen, wie Keiner sonst.

Nur ein Element sei aus der sozialen Botschaft Blumhardts
noch kurz hervorgehoben. Die religiose Vornehmtuerei der heuti-
gen Theologen und Frommen kann vom P azifism us nicht ohne
Naseriimpfen reden. Dieser Mann aber, der von Gott und Chri-
stus ganz entschieden mehr gewusst hat als sie, bekennt sich stets

560



zu ihm und betrachtet den Krieg als eine Sache, die wir abtun sollen

und kénnen. Nur zwei Stellen von vielen:

Es wird behauptet, diese ganze Kriegs- und Hassgeschichte der Men-
schen, das sei die gottliche Weltordnurig, der Krieg gehdre ganz natiirlich
zum Menschen und ohne Krieg gebe es keine rechten Menschen. . . Nun steht
Jesus da und sagt: Nein! Nein! (432)

Selbstverstandlich weiss Blumhardt dabei, was wahrhaitig auch
wir wissen, welches die Wurzel eines ,,Pazifismus® sein muss, der

nicht verwelken soll:

Wenn sie jetzt einen Friedenskongress halten, so ist mir das einerseits
eine grosse Freude; wenn aber die Volker sich nicht achten lernen und sich
nicht schitzen lernen [so] dass ein Volk vom andern sagt: ,Es ist viel mehr
wert als ich, und wenn es noch nicht ist, so muss es werden dass wir uns
auch gegenseltlg helfen lernen, so wird 'der Friede sehr problemahsch sein.
Wenn die Umstinde danach sind, so haben wir morgen Krieg, ausser es ist
dieser unmoralische Ungott-Boden zerstort, herausgerissen aus den Herzen, und
es ist die Liebe Gottes eingepflanzt, die Llebe, die die gottlose Welt, die ‘noch
unerloste, die arme Welt und die zerschlagene Welt und in allem Elend und
aller Siinde liegende Welt liebt.t) (254)

6.

Kehren wir von dieser gewaltigen und entscheidenden Auswir-
kung des ,,Gott in die Welt®, ,,Gott ins Fleisch* noch einen Augen-
blick zu der allgemeinen Linie zuriick. Blumhardt glaubt an das
Kommen des Reiches Gottes auf die Erde mit ungebro-
chener (nicht, nach der heutigen Losung, gebrochener) Krait. Gott
kann und will ins Fleisch kommen. Finitum est -capax infiniti — so
hatte er ohne Zogern gesagt, wenn man ihn vor jenen bekannten
Streit gestellt hatte. Er scheut sich auch nicht, den heute so ver-

ponten Fortschrittsgedanken damit zu verbinden.
Es ist ganz merkwiirdig, wie gerade mit dem Christentum dieser Fort-
schrittsgedanke gekommen ist. (105)

Freilich kommt der Fortschritt nicht von selbst, im Sinne einer
natiirlichen, ungebrochenen Entwicklung, sondern, um es kurz zu
sagen, durch Kreuz und Auferstehung, aber Blumhardt will nichts
von jener verkiimmerten eschatologischen Auffassung des Pietismus
wissen, dass nur der ,kleinen Herde*“ das Reich gehore, Er nennt
das einen ,schrecklichen Irrtum®, (129) Nur ihr wird es gege-
‘ben, freilich, aber fiir alle.

Im Glauben an dieses Kommen des Relches kénnen und sollen
wir auch Taten tun. Ja, sein Kommen ist in gewisser Hinsicht
davon abhingig. Auch darin ist Blumhardt anders als die Neuesten,
die sich entsetzen, wenn man — offenkundig mit der Bibel — das
sagt. Dass diese Taten nur ,,mit Gott", das heisst: aus seinem Geiste,
getan werden konnen, ist dabei 1hm wie uns, selbstverstandlich.
In diesem Sinne aber heisst es:

1) Ich verweise fiir die ausfiihrlichere Darstellung der sozialen Botschait
Blumhardts auch auf mein Blumhardtbuch, besonders das Kapitel: ,Die Er-
16sung® (2. Auil, S. 97).

561



Taten miissen geschehen; das Unehrliche, das Ungebildete, das Unzarte
und Torichte in den Menschen muss aufhdren — aber wie? Es muss des
heiligen Geistes Majestidt, des allmichtigen Gottes Grosse mitten unter uns
sein. Taten miissen geschehen an den Herzen, an den Leibern, in der Luit
und in der Erde, an allem, was lebt, Taten Gottes Dafiir will uns der liebe
Gott brauchen —- wir sollen ihm helfen! Und so sagen wir denn frohlich:
Gott will mit uns Taten tun, und wird sie auch mit uns tun, weil wir es wol-
len, weil wir nicht die Kiihnheit haben, zu denken, wir kOnnten etwas tun
— wir konnen nichts tun! — aber Gott wird mit uns so viel tun, dass die
Welt noch staunen wird — mit seinen Kindern kann er ja alles tun! (142)

Wenn man solche Worte liest, hort man den Entsetzensschrei
der heutigen Theologie: ,, Titanismus! Luzifer! Menschliche Ueber-
hebung! Autonomismus! FEritis sicut Deus!“ Aber ich habe nie
einen Menschen kennen gelernt, der demiitiger vor Gott gestanden,
ihm in Tat und Wahrheit, nicht bloss in Worten, mehr die Ehre
gegeben hatte, als der Mann, der diese Worte gesprochen!

Und gerade unsere Zeit hat diese Verheissung. Bedenken
wir: Blumhardt ist zu einer Zeit aufgetreten, wo man von der Be-
deutung einer Zeit vor Gott, von der Verheissung, die einer Zeit
geschenkt sein kénnte, wenig verstand. Er hat uns erst wieder die
Ohren und Augen fiir Wort und Walten deslebendigen Gottes

ofinen miissen.

Es ist doch heute eine neue Zeit, sagt er, eine Zeit, wie sie noch nie war,
solange die Welt steht. (15)

Ich weiss es gewiss, dass in unsere Zeit ein lebendiger und siegender
und kriitiger Gotteswille hereindringt. (19)

Jetzt kommt eine neue Zeit. Haltet ihr mich fiir kilhn oder phantastisch?
Ich kann nicht hellen, es kommt eine Zeit des Sieges des Gotteswillens in den
Menschen und in der ganzen Kreatur. (22)

Wird man wagen, es ,,Hybris‘') zu nennen, wenn ein Blum -
hardt das sagt?

In heutiger, entscheidungsvoller Zeit, wo die Menschen unruhig und
schwermiitig werden vor lauter Getrieb, wo sie in der Hast, ihr Eigenes an
sich zu reissen und sich darum zu wehren, herrisch werden, Hindel miteinan-
der kriegen und wo ein Durcheinander ist von Parteien, von denen jede herr-
schen will — heute ist das Himmelreich wieder nahe, heute wili Gott regie-
ren und es fangt schon an. (72)

Ich meine, noch nie habe sich Gott so lebendig geoifenbart als heute.
In welcher Zeit ist uns so viel vom Wesentlichen Gottes ins Herz geflossen
als heute? Wie hitte doch ein Apostel Paulus gejauchzt [stait, wie seine
heutigen Ausleger, zu hohnen], wenn er hitte den Gedanken fassen diirfen: Nie-
mand darf mehr Krieg fithren, ohne sich dem Urteil der Welt auszusetzen!
Ist das nicht eine Oﬁenbarung Gottes? . . . Das internationale Reden Gotles
heute 1st mir mehr als alles, was Abraham und Mose und die Apostel er-
fahren haben. Heute redet Gott gross, heilig, wahrhalftig, gnidig fiir die ganze
Welt, (118)

Heute gibts wieder eine neue Epoche, deswegen ist die heutige Zeit eine
Reichgottes-Zeit — da riihrt sichs. (179)

Das ist nun selbstverstidndlich alles andere als ,,Optimismus®,
wie die Heutigen sofort rufen wiirden. Blumhardt weiss genau, was

1} Gottlose Selbstiiberhebung.

562



auf dem Spiele steht, Er weiss, was ohne die Umkehr der Welt

kommen wird; |

Es wird eine riesige Blutlache sein, so hoch, dass sie die Erde be-
deckt. (109)

Das bisschen christliche Kultur wird uns nicht schiitzen vor den aller-
irgsten Zeiten, da Millionen Menschen zugrunde gehen, wenn nicht das Ende
kommt, wenn Gott nicht Leute hat, die sich beteiligen auf das Ende hin. (176)

Es wird gewiss noch einmal zu einer Katastrophe kommen, dass es sich
zeigen wird, welcher Geist Herr ist. Solche Katastrophen miissen wir vor-
aus in uns erleben. (299) .

Unendlich viel Liige zieht durch unsere Gesellschaft. (335)

Am wenigsten wird uns, wie die Flachkopie meinen, unsere
Technik retten.

Gerade jetzt, wo wir vielleicht auf die Hohe gekommen sind an dem,
was der Mensch schaffen kann, dass wir sagen miissen: Lieber Gott, hore
auf und sage uns nichts mehr; wenn sie noch drgere Erfindungen machen,
dann geht es ins Uebertriebene hinein! — Heute fiihlt man es am allermeisten:
das ist nicht das Licht, in das wir endgiiltig versetzt werden miissen .

Alles, was wir so haben, was niitzt es heute? (207)
Denn wir sind am Ende der Zeiten. (352)

Aber gerade darum heisst es:

Das ist die heutige Zeit, und es ist eine grosse, eine prachtvolle Zeit, da
das Subjektive und Kleinliche der eigenen Person verschwindet. Im Reich
Gottes muss es schliesslich so gehen; es ist eine Volkerfrage, die gelost wer-
den muss, und Gott gebe, dass sie ordentlich geldst wird, auch wenn es noch
durch Gericht geht. Natiirlich, wenn es an die Volkerirage kommt, wird
manches Gericht sich zeigen, denn auch die Siinden der Vergangenheit richen
sich, aber sind wir dabei, dass Gott Ehre einlegt, dann wird auch das Gericht
und selbst die Strafe, da wir noch leiden miissen, lauter Gutes zeugen, und
es werden die Volker zu Gott bekehrt werden, die Volker zu Gott kommen,
die Gesamtheit, endiich einmal die Gesamtheit, Gott spiiren, und dann kann
es auch in den Einzelnen recht werden. (198)

7

Das ist es, was Blumhardt hofit und erwartet. Nicht etwa eine
Luther- oder Calvin-Renaissance oder gar Restauration. Davon
sagt Blumhardt zum voraus: |

Es ist bloss ein Drang nach Altertiimern . . . Luther niitzt uns nichts,
Calvin niitzt uns nichts. (181)

Bei ihm findet man auch nichts von all den Einengungen, die
uns Heutigen, in der Restauration, das Atmen so schwer machen.
Seine Atmosphire ist die einer unerhérten Freiheit. Er lebt in
der Bibel, vielmehr a us der Bibel, wie nie ein ,,Biblizist* gelebt
hat, aber er sagt einmal:

Und da mag in der Bibel stehen, was will — da bin ich grosser als die
Bibel. Es steht zwar in der Bibel, aber schliesslich muss ich das wissen,
was aus Gott wahr ist, nicht was ein Mann einmal vor zweitausend Jahren
so und so ausgedacht hat. (248 und 249)

Was er [sc. Jesus] sagt und was er ist, ist so gross, dass man’s nirgends
hinschreiben kann; es steht deswegen auch nicht in der Bibel. (302)

Er lebt mit Christus; Christus ist sein Leben, und doch
sagt er:

563



Es soll nicht so sein, dass wir sozusagen an den Rockschdssen Jesu
Christi hingen wie die unmiindigen Kinder, sondern indem wir mit ihm
zusammenhingen, werden wir selbstindige Personlichkeiten und der Vater
im Himmel ist unser Vater. (123)

Gott ist der Odem seines Lebens und doch findet man sogar
ein Wort wie dies:

Ich dulde keine Holle, ich dulde keinen Teufel, keinen Didmon, keine Fin-
sternis, nein, nein, tausendmal nein! Bis hinunter in die untersten QOerter der
Erde hat niemand ein Recht an irgendeinen Menschen, bis das letzte Wort
Gottes gesprochen ist — dann will ich sehen, wer es gewonnen hat! Wenn
es der Teufel gewonnen hat — nun ja, dann kehre ich meinem Gott den
Riicken, das heisst, nicht meinem Gott, sondern dem Gott, der es einfach
dann verspielt hat. (150)

Und er, der so unendlich Demiitige, er, der im Gehorsam

lebt und atmet, wagt von sich zu sagen:

So kommen viele zu mir, die sagen: ,Bete fiir mich.“ Ist schon recht,
ich tue es ja gerne, bin auch gross genug, fiir Siinder und Ungliubige zu
beten. (32);

Er weiss nichts von jener winselnden Demut vor Gott, die
heute wieder so sehr im Schwang ist und die doch nichts ist als
lauter Heuchelei.

Das ist die Freiheit des Reiches Gottes, das die Freiheit Christi,
die mit der Liebe Gottes Eins ist und nicht von ihr getrennt werden
darf. Lasst uns frei sein, denn Christus ist die Freiheit® — das
ist auch eine der Losungen Blumhardts, d1e schon hier machtig

ausbrechen.

Die Christen sollten die allerfreiesten Menschen sein, selbst von Sitte und
Brauch; wenn man sich auch drein schickt, doch frei, von Mann frei, von Weib
frei, Eltern von Kindern frei, Kinder von Eltern frei, alle freil, auch in den
Volkern und in den Staaten, in den Entwicklungen oder in den Zustinden der
Gesellschaft frei; wir sind die Freien, weil wir in die Entwmklung des Reiches
Gottes gestellt smd das nicht fertig ist. (371)

Jesus ist frei, sage ich auch. (147) '

Solange wir so stehen, seit Mottlingen, suchen wir Christusbildung, wir
fragen nach der ganzen Welt nichts — ein Blumhardt, ein echter, der im
Geist fiir den lieben Gott einsteht, der hat noch nie nach einer frommen Regel
gefragt. (160) ]

In dieser ,herrlichen Freiheit der Kinder Gottes*“ hat Blumhardt
gelebt. Sie strahlte von ihm aus, mit der Liebe, einer Liebe, an der
nichts mehr von dem Falschen hing, das sich sonst meistens damit
verbindet, Eins geworden.

Man sieht wieder, dass die Ehre G ottes bei Blumhardt nicht
wie bei manchen Neueren in der Vernichtung, sondern in der Er -
héhung des Menschen besteht. Das Aufleuchten der Schopfung
in ihrer urspriinglichen Herrlichkeit, und dies besonders im Men-
schen, d as ist die Ehre Gottes. Das ist natiirlich kein idealistischer
und moderner Humanismus, sondern etwas ganz Anderes, Man
kann es ja auch Humanismus nennen, aber dann mit einem beson-
deren Vorzeichen. Blumhardt weiss natiirlich auch, dass nur eine
neue Geburt, eine Geburt aus dem Tode ins Leben, zu diesem Men-

564



schen fithrt. Er weiss, dass dazu ,eine stark eingreifende Verleug-
nung eines gewissen Ehrenpiinktchens® gehort, ,,das der Mensch
sonst immer haben will“. (197)

Dann aber wird zu ihm gesagt:
Sei d u jefzt auch etwas, sei ein offener Kanal, durch den die Ehre Gottes
stromen kann. (197)

Und darauf liegt bei Blumhardt durchwegs der Nachdruck.
Ein ,,Organ Gottes* (198) soll er sein, ja sogar eine ,,Vertretung
Gottes auf Erden‘. (152)

Und noch héher hinauf geht es: er soll ,,Jesus werden®.
(153) |

Darum wird zwar des Menschen A bfall mit einer Wucht auf-
gezeigt, die keine noch so ernste Siindendogmatik aufbringt, aber
gerade davor gewarnt, dass man ,,Siinder spiele’ (207). Daran ist,
wie schon angedeutet wurde, zu viel Heuchelei. Es gilt, den Sieg
tiber die Siinde, der in Christus gegeben ist, zu erfassen. In diesem

Sinne heisst es:
So besteht das ganze Evangelium in dem, dass man den Leuten sagt:
Die Siinde ist eine Liige! (277)

Und dann wieder eines jener kithnen Worte:

Wer hat das je gepredigt? Die Apostel haben es noch gepredigt, aber
ein wenig undeutlich haben wir es in den Briefen erhalten; sie haben es ge-
predigt, aber in ihren Schriften, in den Briefen hadern sie nur; die Briefe
niitzen uns nicht viel — wir sind natiirlich froh darum, aber das, was eigent-
lich gepredigt wurde, steht selten im Neuen Testament. (277)

Blumhardt warnt aufs entschiedenste gegen eine zu weitgehende
Trennung von Gott und Mensch.

Dieses Geborensein von Gott [in Christus] war nun vollstindig aus-
geloscht — im Gedichinis der Menschen, mochte ich sagen, nicht tatsichlich,
wie Luther sagt: ,Die Siinde hat die Geburt des Menschen aus Gott aus-
16schen kénnen.“ Da ist die katholische und -die lutherische [und die refor-
mierte] Kirche und alles Christentum, das nach dieser Seite hin geglaubt hat,
Gott dienen zu miissen, in den Irrtum gekommen. Wenn wir vollstindig an-
dere Wesen sind als Gott . . ., so kann auch sein Sohn nicht zu uns ge-
kommen sein. (276)

Ueberhaupt sollen wir uns vor menschlicher Systematisierung
und Zurechtmachung der Wahrheit des lebendigen Gottes hiiten.
Dieser wird gerade als lebendiger e rleb t. Blumhardt nimmt sich,
wie ich schon in einem friiheren Aufsatz gezeigt habe, vor diesem
heute geachteten Wort gar nicht in Acht.

Darum sind wir aber auch die Menschen, die immer so viel darauf hal-
ten, dass immer etwas erlebt wird. (100)

Erlebt aber wird der Lebendige in seinen T aten. Wie Martin
Buber ibersetzt Blumhardt aus seiner ,,Genialitat® heraus ,,Jeho-
vah (Jahwe) als: ,,Da ist er.“ (99 if.) Darum aber ist auch eine voll-
staindige Lehre von ihm etwas Wertloses, Irrefithrendes., Es gilt,
Gott selbst zuerst reden zu lassen, nicht sein Tun durch unser Re-
den zu ersetzen oder ihm gar vorauszureden. Nur wenn Gott ge-

565



redet hat — und zwar, wie er allein redet, durch Wirklichkeit —

diirfen wir vielleicht auch reden.

Ich habe es schon vor zwanzig Jahren im Herzen gehabt und habe es
nicht gesagt, weil ich immer nur das sagen will, was Gott sagt; heute hat es
lingst Gott gesagt, jetzt sage ich es auch. (213)

8.

- So ist in Blumhardt, wie er uns nun in dem ersten un d zweiten
Bande dieser seiner Botschaft entgegentritt, verbunden, was so oft
im Zwiespalt auseinandergeht: Gott und Mensch. Das ,,Gott
allein die Ehre*“ (Soli Deo gloria) kann unmdoglich entschiedener,
ernster, gewaltiger verkiindigt werden, als er es tut, niemand kann
schroffer das Nein zu allem sprechen, was sich gegen Gott erhebt,
aber von diesem Nein aus geht es — genetisch betrachtet — zu
einem, wenn ich so sagen darf, noch gewaltigeren Ja, und von Gott
aus geht es zum Menschen, in die Welt, ins Fleisch. Niemand hat
je, von den Aposteln abgesehen, machtvoller die ewigen Fundamente
der Christuswahrheit ans Licht gestellt, sie neu entdeckt, aber auch
niemand wie er die Christuswahrheit in das Element der hochsten
Gottesireiheit geriickt. Darum, meine ich, ist Blumhardt das Zei-
chen, in dem wir uns einigen konnten, selbstverstindlich nur
soweit er der Zeuge Christi ist; darum, meine ich, sei nun ein
Boden gefunden, auf den wir alle uns stellen kénnten. Unter dem
»Wir verstehe ich hier ganz besonders auch die ,,Familie Blum-
hardts®, ich meine alle die, welche von ihm Wesentliches, Entschei-
dendes empiangen haben, von ihm vielleicht ausgegangen sind,
und vor allem auch die Vertreter der ,neuen Theologie“. Man wird
gemerkt haben, «dass ich mit Bedacht immer wieder gezeigt habe,
wo Blumhardt zu ihr in einem gewissen Gegensatz steht. Nun fiige
ich aber hinzu, einmal, dass das Starkste, was in solchen Zusam-
menhéngen steht, nicht i hr gilt, sondern ihrer Karikatur, sodann,
dass ja das, was ihr grosses Anliegen ist, in Blumhardt auch zu
seinem Rechte kommt, besonders im ersten Band der Predigten,
aber auch immer wieder nachher. Ich bemerke hier nur noch, dass
ich meinerseits auf der Linie, die Blumhardt bezeichnet, die Fort-
fithrung dessen erblicke, was die Reformation begonnen hat.
Er nimmt alles auf, was an ihr wesentlich ist, iiberwindet aber das
Stehengebliebene daran, indem er die Piorte aufbricht, die Hoff-
n un g heisst, und durch die wir tiefer in die Bibel hineinkommen,
als es den Reformatoren moglich war. Auch darauf mochte ich
nochmals hinweisen, dass ich: auf dieser Linie Blumhardts die
Ueberwindung sowohl des Gegensatzes zwischen den Reformatoren
und den protestantischen ,Ketzern (den Taufern und Andern), als
des von Lutherisch und Reformiert erblicke.

Ob mein Ruf gehort wird? Es ist nicht sehr wahrscheinlich.
Ich selbst stelle mich jedenfalls auf diesen Boden — einerseits in

506



allem Bewusstsein meiner eigenen Armut und Schwache (,,Ich
glaube, Herr, hilf meinem Unglauben‘) und anderseits in jener vol-
len Freiheit auch von Blumhardt, die seinem eigenen Sinn und Wil-
len entspricht. Und ich mochte besonders von diesem zweiten: Pre-
digtband erklaren, dass er auch mein eigenes Bekenntnis enthilf.
Aber ich meine, er sei iiberhaupt das Buch, das wir gerade jetzt
brauchen. Ich halte es auch fiir den besten Schliissel zur Bibel, der
uns heute zur Verfiigung steht. Und freilich auch zu noch mehr.
Kurz, ich meine, es zeige uns d en Weg.

Mein Hinweis darauf ist nun doch viel ausfiihrlicher geworden,
als ich geplant und erwartet. Und doch freue ich mich, wie diirftig
er mir trotzdem erscheint, wenn ich wieder zu dem Buch selbst
gehe. So bleibt alles, was ich gesagt, doch bloss ein Hinweis auf
einen unerschopilichen Reichtum, der unendlich weit iiber alle meine
Worte hinausreicht. Dieser Reichtum muss freilich erarbeitet wer-
den; er bietet sich nicht sofort, bietet sich nicht leicht dar. Es ist
merkwiirdig: als ich Blumhardt predigen horte, da erschien er mir
- zwar ganz anders als sonst Redner und doch auch, auf seine Weise,
als gewaltiger Redner. Gewohnlich nun ist das so, dass der Ge-
dankengehalt solcher Reden nachher, beim Lesen, nicht entsprechend
gross erscheint. Sie waren ein Sturzbach, kein Bergwerk. Blum-
hardts Reden aber sind ein Bergwerk. Es ist eine Gediegenheit
im hochsten Sinne darin, die wieder an die Bibel — und daneben
etwa an Luther — erinnert. Nur ganz nach und nach, indem man
immer wieder zu diesen Reden greift — besonders auch in schweren
Stunden — erfdhrt man ihren ganzen Wert und ihre ganze Fiille.

Und noch eine andere Bemerkung mochte ich machen: Nach
dem, was ich aus der am meisten stiirmischen Zeit Blumhardts tiber
seine Predigten geh6rt und was ich einst von ihnen im Manu-
skript gelesen, erscheinen mir diese als gar nicht so revolutionar.
Man muss sich dieses FElement hinzudenken, muss wissen, muss
spiiren, wie sie aus dem Augenblick, aus Kampf und Not geboren
sind. Freilich, wenn man bedenkt, dass sie nie ,,studiert, sondern,
nach allerkiirzester direkter Vorbereitung, stiirmisch, oft auch
vulkanisch, aus seiner Seele geflossen sind, muss man nur umso
mehr {iber ihren Vollgehalt an Gotteswahrheit staunen und wird
auch durch diesen Umstand ein wenig inne, was dieser Prediger
in seinem ganzen Wesen war.

Wenn ich im iibrigen erklart habe, dass es nicht leicht sei, des
Schatzes, der in diesen Reden liegt, habhaft zu werden, so muss ich
noch erganzend hinzufiigen, dass das — wie in der Bibel oder bei
Luther — nur von der Sache gilt, aber nicht von der F orm.
Von dieser muss vielmehr gesagt werden, dass sie, was ja zu ihrem
Wesen und Ursprung gehort, von kraitvoller Volkstiimlichkeit ist.
Dazu gehort eine gewisse Derbheit. Wer sich daran drgern kanm,

567



der hat von Blumhardt nichts verstanden; er bleibt ihm fern. Es
ist wahr: Blumhardt schreitet nicht in homuletisch-liturgischer
Feierlichkeit daher. Er redet, er predigt nicht, konnte man in die-
sem Sinne sagen. Er redet auf der Kanzel, wie er auch sonst redet.
Darum kann er vom ,Kaputtgehen‘ reden, vor ,,Versauiea®, von
Hlangweiligen religidsen Menschen, kann sagen:
dWie gar nichts schmeissen einen die Leute in den Dreck. (292),

un

Ich halte es fast nicht mehr aus, dieses bloss Heiland im Himmel und
lauter Lumpengesindel auf Erden. (214)

Und hat noch ganz Anderes gesagt, besonders iiber die Theolo-
gen. Er sagt von Paulus, ,,dass er einen sehr kleinen Verstand emp-
fangen hatte*; er braucht ungescheut ,,banale’ Worte wie ,,enorm*,
,Jkolossal®, einfach, weil man sie halt auch sonst braucht, einfach,
weil er aus der vollen Wahrheit und Wirklichkeit redet ,,und nicht
wie die Schriftgelehrten. Wer das nicht versteht, der schlage auch
seine Bibel zu, besonders die Evangelien, jedenfalls aber seinen
Luther und Zwingli.

Ich meinerseits sage: auf diesen Boden wollen wir uns stellen.
Es sprudelt auf ihm von Quellen Gottes und er strotzt von heiliger
Krait. L. Ragaz.

VEERRE R R R R R R R R R R R e r e e e e e R R R R R e P L e e pgns e

{3 Berichte e

TR R R R e i i e e e e PR R e

fnmnnnns
SHHEg

RN

1. Eine internationale religids-sozialistische Zusammenkunit.

Ein paar Wochen nach unserer Casoja-Konferenz musste ich an eine
andere religios-sozialistische Zusammenkunft, und zwar eine internationale.
Ich wollte iiber sie eigentlich nichts berichten, weil sie vertraulicher Natur
war. Aber da nun doch berichtet worden ist, mochte ich doch auch ein
Wort dariiber sagen. An sich war ja diese andere Konferenz bedeutsam
genug.

Sie fand anfangs November in Ko6ln statt. Es waren zu ihr bloss
SJFuhrer”, d. h. in Kampf und Arbeit Stehende, mit der Bewegung eng Ver-
bundene, nicht Fremde und Unbeteiligte eingeladen. Etwa dreissig Teilnehmer
mochten es sein, die iiberwiegende Mehrheit Deutsche, dazu drei Hollinder,
ein Qesterreicher, ein Englinder. Die Nord- und Ostlinder waren diesmal
noch nicht eingeladen. Paul Passy, der viterliche Fiihrer der franzosischen
Gesinnungsgenossen, konnte wegen plotzlicher Erkrankung nicht kommen
— leider, leider! Und so waren auch die Belgier verhindert. Von Schwei-
zern waren zwei erschienen: neben dem Schreibenden Freund Lejeune. Dass,
wie es am Platze gewesen wire, noch mehr Schweizer kamen, verhinderten
zum Teil die Umstinde, zum Teil unsere schweizerische Apathie, der , Akti-
vismus“ vorzuwerfen schon recht paradox ist. Gliicklicherweise duriten wir
wenigstens Freund Blum auch ein wenig fiir uns beanspruchen.

- Es war gegeniiber Casoja schon ein sehr verindertes Bild. Statt an
alpinen Bauernhdusern und herbstlich weidenden Viehherden voriiber, fuhren
~wir zum Ziel durch die rheinische Industriegegend mit den unheimlichen
Wundern der modernen Technik und Wirtschait, den rauchenden Schorn-

568



	Das Wort, das wir brauchen

