
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 12

Artikel: Das Wort, das wir brauchen

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


geistern" gehen oder verzweifeln; dann müsste man auf Gott
verzichten wegen seinen Bekennern. Sie machen Gott bald zu einem
allzu fernen Gott, zu einem 'kleinlichen Despoten, einem Welt-
und Menschenfeind, vor dem uns graut, oder sie ziehen ihn herunter
in ihren Menschenkram, ins Bild ihrer eigenen Engigkeit und
Muffigkeit, machen ihn zu einem allzunahen Gott, sie machen Gott zu
ihrem Bilde, so oder so — ach, so, dass wir um dieses Bildes willen
ihn fliehen möchten. Wie viele tun es eben darum Wenn wir davor
bewahrt geblieben sind, trotz gelegentlicher starker Versuchungen, dann
war es Christus allein, der uns zurückgehalten hat. In ihm,
dem unendlich Grossen und Freien, erscheint auch Gott so gross
und frei, in ihm, dem Menschensohn, so sehr als Gott der
Menschen, als der, in dem der Mensch erst recht Mensch wird, als
der Vater. In ihm erscheint er als der Herr und Vater. In ihm
ist Gott Gott. In ihm ist Gott nicht Nebel, Bedrückung, Enge,
sondern Sonne und Höhenluft — Gott, Gott, der Seele unendlicher
Jubel. Er selbst hat ja die „Frommen" in jeder Gestalt gehasst
(man verstehe das Wort recht!), er selbst ist ja von ihnen gehasst,
verworfen, ans Kreuz geschlagen worden. Darum aber kann in
ihm, ini ihm allein — und was von seiner Art in der Welt
glänzt — der Mensch als Mensch zu Gott als Gott kommen. So
ist auch in diesem Sinn der von den Bauleuten verworfene Stein
der Eckstein des Bundes von Gott und Mensch geworden.

Also, wenn du wirklich mit Gott zu tun haben willst, wenn
du den wirklichen Gott suchen willst, gehe zu.Christus, zu
Christus allein. Denn zu ihm allein heisst: zu allem Reichtum
Gottes, Nur wenn die Welt sich von den Götzen, auch den
christlich eingekleideten, den schlimmsten und gefährlichsten von
allen, abwendet zu Christus allein, kommt sie wirklich zu Gott
und der wirkliche Gott zu ihr. L. Ragaz.

Das Wort, das wir brauchen.
Der zweite (der Bezeichnung nach dritte) Blumhardtband ist

schon vor fast einem Jahr erschienen. Das war wohl das
Wichtigste, was in diesem Zeitraum geschehen ist. Der Umstand, dass
die Welt davon nichts gemerkt hat, ändert daran nichts ; denn wann
hätte die Welt je das wahrhaft Wichtige als solches erkannt? Es
ist ja auch nicht immer so leicht zu erkennen. Mir ist das in diesem
Fall an mir selbst klar geworden. Ich habe seit vielen Jahren
sozusagen auf diesen Predigtband gewartet, aber als er nun da war,
habe ich seine volle Bedeutung nicht sofort verstanden. Ich habe den
ganzen Band zweimal gelesen, wirklich gelesen, nach und nach,
gelesen besonders inmitten von Not und Kampf, gelesen in dunklen

550



Stunden, in Sehnsucht, Seelendurst, Anfechtung. Beim zweiten Male
habe ich schon viel mehr darin gefunden als beim ersten Mal, und
nun, da ich den Band zum dritten Mal durchgehe, meine ich, jetzt
erst schlage mir daraus das volle Licht entgegen, das darin leuchte.
Diese Eigenschaft, dass sein Sinn sich nur nach und nach, und
nicht bloss aus dem Denken, sondern vor allem aus dem Leben
erschliesst, teilt dieses Buch mit der Bibel, deren ganze Wahrheit
es verkündigt — ich wage es zu sagen — wie sonst kein zweites
Buch.

Aber wie soll ich nun davon reden? Hat es einen Sinn, davon
zu reden? Genügt es nicht, bloss immer wieder zu sagen: „Nimm
und lies!"? Vielleicht ist doch gut und nötig, Einiges zu sagen,
um gleichsam den Schutt wegzuräumen, der den Weg zu diesem
Schatze versperren könnte. Mehr ist nicht nötig — es ist, mit
andern Worten, nur eine Hindeutung, von ferne nicht eine B e -

Schreibung nötig.
1.

Wenn ich, wie sichs gebührt, an früher über Blumhardt Gesagtes

anknüpfen soll, dann könnte ich versucht sein, zu sagen: „Hier
haben wir nun den revolutionären Blumhardt." Es würde
mich das auch insofern reizen, als es heute bei einem gewissen
armseligen, der Reaktion die geistliche Schleppe tragenden Theologenvolk

Mode ist, von der Revolution abzurücken, unsere doch vor
allem für den Geldbeutel bange Welt zu versichern, die Reformation
sei ja keine Revolution gewesen und so fort.1) Dem gegenüber
erklärt Blumhardt, der vor allem auch ein Mann war :

Kein Wunder, dass es schliesslich zur Revolution kam; denn genau
genommen, war das die Reformation.

Man mag sagen, was man will, die französische Revolution ist doch ein
Kind der Reformation; natürlich ist es eine fürchterliche Abart, aber doch
in der Hand Gottes. (14)

Die Angst vor dem „Umsturz", welche jene theologischen Weiber

erfüllt, deren langer Rock insofern recht symbolisch ist, war
Blumhardt so fremd, wie allen wirklichen Gottesmännern.

Die Leute haben Angst vor dem Sturz der Welt — ich freue mich darauf;
ich wollte, es würde heute schon anfangen krachen und zusammenfallen. (342)

Dieser Christus wird siegen und dieser Christus wird die Welt umwerfen.

Ja, nennt mich einen Umstürzler! Wollte Gott, ich würde sofort die
Welt umwerfen ohne Rücksicht. (443)

Heutzutage geht es überall aus den alten Verhältnissen heraus. Es muss
sich ein Volk Gottes bilden auf einem ganz neuen Boden, ganz anders. (166)

Jene geistlichen Angstmeier können sich offenbar unter Revolution

nur blinde Zerstörung, Petroleum und Bomben denken;
Revolution ist aber überall da, wo, im Gegensatz zur blossen Revision,

x) Ausdrücklich bemerke ich, dass ich dabei nicht an den bei all seinen
Mängeln doch bedeutenden Holländer Abraham Kuyper, sondern an
allerlei andere Erscheinungen denke.

551



ein neues Prinzip auf den Plan tritt. Sie kann sehr wohl,
ja wird im Grunde immer und desto mächtiger, je mehr sie in die
Tiefe geht, auch eine Umkehr, eine Rückkehr zum Früheren, zu
dem, was „im Anfang war", sein. In diesem Sinne wird sie, wo sie
in ihrer besten Gestalt auftritt, Reformation bedeuten. Vollends hat
sie mit Terror und blosser Vernichtung nichts zu tun. Trotzdem
wollen wir nicht auf dieses Stichwort Gewicht legen. Ob man es
nun Revolution nenne oder nicht, jedenfalls ist es ein vulkanischer
Durchbruch, den wir in diesem Blumhardtband erleben. Im
früheren Bande schon spürte man das Erzittern des Bodens wie bei
einem Erdbeben. Es ist ein leidenschaftlicher Ringkampf zwischen
Alt und Neu : der alte Boden der pietistischen und kirchlichen
Frömmigkeit spaltet sich, zerbricht. Im jetzigen bricht das Neue als
gewaltiger Glutstrom hervor, aber — hier versagt das Bild — nicht
verheerend und zerstörend, sondern eine neue Welt verkündigend
und schaffend. Dort ertönt immer stärker die Losung: „Sterbet mit
Jesus!", hier immer stärker die scheinbar entgegengesetzte, in
Wirklichkeit nur die Fortsetzung von jener bildende: „Lebet mit Jesus!";
dort ist Karfreitag das oberste Wort, hier ist es Ostern und
Pfingsten.

2.
Und wie wollen wir nun an die ganze gedrängte Fülle dieser

Welt herankommen?
Wie gesagt, nur hindeuten wollen wir, nicht beschreiben.
Es sind einige grosse Losungen, die stürmisch durch das ganze

Buch brausen. Der Herausgeber hat durch den Titel des Buches
(„I hr Menschen seid Gottes !") eine herausgegriffen, die
allerdings sehr im Mittelpunkt steht; sie heisst: Der Mensch
Der Mensch ist wirklich in dieser Zeit ein grosses, ja, in gewissem

Sinne das Anliegen Blumhardts. Das mag demjenigen Leser,
dem einerseits Blumhardts Gedanken im allgemeinen nicht
unbekannt sind und dem anderseits die Losungen der „neuen Theologie"
in den Ohren tönen, zunächst wohl am stärksten auffallen. Die
„neue Theologie" wird ja gewöhnlich, etwas vergröbert wohl, so
verstanden, als ob sie sich in einer einseitigen Herabsetzung des
Menschen erschöpfe. Ueberhaupt ist ja heute auf der ganzen Linie
der Kampf gegen die „Autonomie" des Menschen im Gange.
Soweit man darunter die falsche Autonomie, die Autonomie der
Schlange im Paradies meint, ist der Kampf auch bitter notwendig,
ja selbstverständlich. Man erinnert sich wohl, dass auch der erste
Band auf seine Art diese Autonomie bekämpft, indem er allem
Menschenwerk, aber — wohlverstanden — auch dem frommen, dem
religiösen, christlichen, kirchlichen, theologischen, im Namen des
lebendigen Gottes ein: „Sterbet!" zuruft. Aber nun, im zweiten
Band, wird gerade hier aus dem „Sterbet!" ein „Lebet!" Das

552



„Sterbet" ist nur das erste Wort, das zweite ist „Lebet!" Der
Mensch — in seinem ganzen Umfange — der sterben muss, soweit
er sich an Stelle Gottes setzt, soll aus Gott auferstehen und leben.
„Werdet endlich Menschen!" — das ist in dieser Periode
Blumhardts leidenschaftliches Anliegen. Er ist darin oft jusqu'au bout
gegangen, sodass auch seine besten Freunde sich etwa darob
entsetzten. Andere haben es dann, wie vieles sonst, von ihm
übernommen, freilich ohne dies zu verraten, was zwar nicht fair, aber
vielleicht auch gut war. EssollvonGottausinderMen-
schenwelt anders werden. Der Mensch ist ungeheuer
wichtig. Gott und Mensch gehören sozusagen unlöslich zusammen.

Der liebe Gott muss Menschen haben. (27)
Im Gegensatz zu der heutigen Art, die sozusagen durch Vernichtung

des Menschen zu Gott vordringen, auf des Menschen Unehre
Gottes Ehre begründen will, geht Blumhardt in dieser Zeit oft bis
zum Gegenpol auch seines frühern Weges. Man muss zuerst
den Menschen zu Ehren bringen, vorher gibt es kein Verständnis für
die Ehre Gottes; der Mensch muss zuerst lernen, Gott in sich selbst
zu achten, dann erst kann er Gottes Gewalt über die Welt erfassen;

er muss Gottes Recht für sich selbst geltend machen, wenn er
Gottes Recht an der Welt verstehen will; wer aber sich selbst
wegwirft, der wirft Gott weg.

Denn das sage ich euch: Menschliches muss zu seinem Rechte kommen,
dann kommt Göttliches auch zu seinem Rechte.

Du hast doch etwas Menschliches — dem gib Recht, das Menschliche lass
einmal ganz einfach wieder gelten dann bin ich überzeugt, es wird der
Jesus, von dem ich weiss, dass er lebt, auch dir, der du es vielleicht nicht
glaubst, nahetreten und wird etwas aus dir machen können. (15 und 16)

Hütet euch vor dem Sauerteig der Pharisäer und Schriftgelehrten! Das
ist der erste Feind: das sind die Menschen, die Gott so vergotten, dass kein
Mensch mehr zu Gott kommt. Merket euch den Satz! Der Geist der
Schriftgelehrten und Pharisäer und aller Parteien ist der Geist, der Gott so
vergottet, dass kein Mensch mehr zu ihm kommen kann und Gott zu keinem
Menschen mehr kommen kann, dass immer eine Scheidewand da ist. Dann ist
es aus. Dieser heillose Geist reisst fast alle Menschen vom Felsen herunter;
dieser Geist hat den Aposteln die ganze Kirche heruntergerissen und so
liegen sie [s. c. die Pharisäer und Schriftgelehrten, die „Frommen"] im Sumpf und
wagen gar nicht mehr, sich und Gott zusammen zu denken. Sie stellen sich
nicht auf den Christus im Fleisch, sondern auch Christum weisen sie wieder
aus dem Fleisch heraus, dass niemand zu ihm kommen kann. So kommen
denn diese falschen Geister, die die Menschen bedienen mit Theologie und
Philosophie und Christentum; die bedienen uns aus den Erinnerungen von
Christus nach der Schrift. Wir werden bedient in unserem Dreck drin! —
aber da kann nichts werden, darum haben alle Offenbarungen aufgehört.

Heut handelt es sich darum, diesen Geist zu bekämpfen, der Gott so
vergottet, dass kein Mensch mehr zu Gott kommen kann, der Christus so
vergottet, dass kein Mensch mehr auf den Felsen in ihm, der im Fleisch ist,
sich zu stellen wagt. (93 und 94)

553



Woher stammt diese Wendung zum Menschen? Sie stammt,
sagten wir, gerade aus Gott, aus dem Ernstmachen mit Gott.
DennGott istdieLiebe.

Damit sind wir zu der zweiten gewaltigen Grundlosung dieses
Bandes gelangt. Wir stossen hier auf einen zentralen Punkt in
Blumhardts Kampf, den man leicht übersehen kann. Glaube und
Hoffnung treten eng verbunden darin so gewaltig hervor, dass die
„Liebe", die doch die grosseste unter ihnen ist, weniger beachtet
wird. Auch scheint die H o f f n u n g darin das Eigenartige, weil Neue
zu sein, während von der Liebe, auch der Liebe Gottes, das Christentum

immer schon genügend geredet habe. In Wirklichkeit ist auch
bei Blumhardt gerade die Liebe, die Liebe Gottes, aus der die Liebe
des Menschen erwächst, auch „die grosseste unter ihnen". Es
enthüllt sich gerade darin die biblische Wahrheit in einer Eigenart
und Gewalt, die recht zu fassen wir noch weit entfernt sind. Die
Eigenart dieser Liebe offenbart sich besonders an dem : „Richtet
nicht!" Ich wähle mit Bedacht diese Formel, einmal, um darauf

hinzuweisen — was man noch zu wenig beachtet hat — wie
Blumhardt, ohne es zu sagen, meistens wohl ohne direkt daran zu
denken, ein Stück der Bergpredigt auslegt, sodann, um an
dieser Stelle auf die Berührung mit To 1 s t o¦ i aufmerksam zu
machen. Nicht richten, sondern verstehen! Nicht verdammen, sondern
lieben

Es hat noch nie ein Mann Gottes gewagt, einen Sünder zu verdammen.
(12)

Die Liebe Gottes, die im Menschen lebendig werden soll und in
Jesus Fleisch geworden ist, kennt keine Schranken und Grenzen.
Sie dringt in alle Höllen und zersprengt sie.

An Jesus hängen wir die allerweitesten Hoffnungen für uns und für die
ganze Welt, und in Jesus machen wir unsern Geist stark wider alles Böse;
wir lassen keinem Bösen auch nur nagelsgross Recht. Wundert euch nicht,
wenn ich keinen Teufel und keine Hölle und keine Verdammnis gelten lasse —
mir wühlt es das ganze Herz auf um Jesu willen. (16 und 17)

Alles, was auch gesündigt ist, ist abgetan, weil man durch die Liebe
Gottes auf eine neue Bahn gekommen ist. (38)

Der liebe Gott mag dich doch, wenn auch kein Mensch dich mehr mag.
(39)

Diese Liebe Gottes führt immer zu den „Zöllnern und Sündern".
Unter den eigentlichen Sündern sind die edelsten Menschen; mancher

liegt im Kot der Sünde und ist der glänzendste Edelstein. (39)
Man vergleiche dazu das Wort Jesu : „Wahrlich, ich sage euch :

Zöllner und Huren kommen eher in das Reich Gottes als Pharisäer
und Schriftgelehrte." (Matth. 21, 31.)

Christus im Fleisch, das gibt uns die Liebe zu allen Menschen, das gibt
uns die Liebe auch zu unsern Feinden; das gibt uns die Freundschaft
zur Welt, nicht die Schmeichelei gegen die Welt, sondern die Freundschaft zu
allen Menschen, die hohe Freundschaft, in welcher wir es durchbehaupten:

554



Christus ist auch in dieses Fleisch der Sünder gekommen, es ist nur eine
Frage der Zeit, so ist das Andere aus ihnen fort und Jesus lebt. (202 u. 203)

Dass diese Liebe etwas Grundanderes ist, als was die „Modernen"

oder „Neuen" davon schwatzen, braucht wohl nicht gesagt
zu werden.

Wenn dergestalt das neue Menschentum, das Blumhardt meint,
aus der Liebe Gottes quillt, so muss diese Liebe Gottes doch noch
nach andern Richtungen hin erläutert und damit jene Hinwendung
zum Menschen verständlich gemacht werden. Wir haben ja schon
wiederholt gesehen, dass sie auch zusammenhängt mit der Losung:
„Im Fleisch !" Und das ist in der Tat eines der weiteren,
gewaltigen Grundworte dieser Zeit, wie auch aller späteren Zeiten
Blumhardts, und zwar so, dass wir manchmal meinen möchten,
gerade darin sei der eigentliche Blumhardt, dadurch werde sein
Allerbesonderstes bezeichnet. Wir könnten uns zunächst darüber
wundern, wenn wir uns daran erinnern, dass im ersten Band die
Wendung gerade gegen das Fleisch ging, dass dort alles Fleisch
sterben müsste, auf dass Jesus lebe.

Was bedeutet denn nun diese Wendung: „Im Fleisch!"?
Machen wir zuerst klar, was sie nicht bedeutet. Wir stossen

dann wieder auf das, was Blumhardt verneint. Diese Verneinung

ist wahrhaftig revolutionär genug. Er verneint, mit Jesus,
mit der ganzen Bibel, nicht weniger als Religion und
Christentum, Kirche und Theologie.

Herausgekämpft muss es sein, dass Jesus nicht ein Religionsstifter ist,
ein Konfessionsstifter — denn Religionen gibt es eigentlich gar nicht, es gibt
nur Konfessionen — sondern dass er der Lebensbringer ist, und dass
hinter ihm das Lebensvolk in die Totenmasse hineingeht. (114 u. 145)

Jetzt handelt es sich nicht mehr um Konfessionen und Glaubensbekenntnisse
und Kirchen — die Zeit ist vorüber. (143)

Frei heraus sage ich es: Das Christentum gilt mir blutwenig; das ist
heute nichts als eine geschichtliche Erscheinung unter den Völkern. Nehmt es
mir nicht übel — ich schmeichle niemand mehr — aber das Christentum ist
ja nichts mehr nütze; es ist wie mit dem Judentum, da kam ja Gott auch
nicht zu seinem Recht. (148 und 149)

Es war ein grosser Irrtum, dass wir meinten, jeder Theologe, jeder Pfarrer

könne lösen und binden — es muss in einem Menschen das Licht des
Vaters im Himmel sein, aber kein Scheinlicht: nicht ein Amt, das wir machen,
hat die Schlüssel in der Hand, nein, da wo wir die Leute auslesen, wo wir
sie examinieren, ists nicht. Mit dem geben wir ihnen nicht die Schlüssel des
Himmelreiches, sondern wo Einer ist, der die Offenbarung Gottes empfängt,
der ist ein lösender Mann. Jeder Bauer, jede Frau kann eine lösende Person
werden — steht sie auf dem Felsen, so ist sie eine lösende und es kann die
Gemeinde Christi aus lauter Armen, Unmündigen zusammengesetzt sein und
sie ist doch eine lösende. Und so kommen die Wirklichkeiten Gottes auf
Erden zustande (67)

Die Menschen werden bis jetzt enorm betrogen; wie sind nicht die Leute
durch falsche Propheten in die Irre geführt worden, und wie sind wir in

555



Verlegenheit, z. B. auch heute, durch historische Entfaltung des Christentums,

des Papsttums, des Zarentums und Pfaffentums, weil das freie Verhältnis

zu Gott eben dadurch wieder verderbt und aufs neue in Frage gestellt
worden ist. Es tut einem also leid und will einen oft ganz böse machen,
dass Leute in der Religion etwas zu sagen haben wollen, die doch nichts
verstehen (273 und 274)

Ich las kürzlich in einem Büchlein von einem russischen Pfarrer, in dem
derselbe sagt, wir brauchten keine Kirchen und Kathedralen, eine Scheune
tue es auch Es ist wirklich schade in unserer Zeit für das viele Geld,
das man an die Kirchen wendet — für das Reich Gottes hats keinen Wert!
Damit kann man nicht selig machen, das zeigt gerade die heutige Zeit. Jesus
ist kein Religionsstifter; er ist der Erneurer des Lebens. Das Menschheitswort

Gottes muss geliebt werden (304 und 305)
Das ist das Nein Blumhardts zu den Mächten, die zur Zeit seines

Auftretens als die edelsten Träger und höchsten Verkörperungen
der Sache Gottes galten und als solche zum Teil noch heute gelten.
Dieses Nein, schon im ersten Band aus leidenschaftlichem Ringen
hervorbrechend, ertönt im zweiten Bande umso gewaltiger und
sieghafter, als es aus einem entsprechenden J a stammt, ja gewissermassen

nur dieses Ja mit einem, andern Vorzeichen ist. Wer die
geistige Lage unserer Zwischenzeit (denn eine solche ist es in meinen

Augen) kennt, der weiss, dass dieses Blumhardtsche Nein heute
wenigstens scheinbar und besonders in den religiösen Kreisen ein
schwächeres Echo findet, als vor zehn und zwanzig Jahren. Es ist
Restaurationszeit. Religion und Christentum, Kirche und Theologie
werden wieder aufgerichtet, ja, man redet bekanntlich von einem
kommenden „Jahrhundert der Kirche", und wenn man heute davon
auch schon etwas weniger zuversichtlich redet, so denkt man
doch vielfach so. Es ist die Frage, ob dieser Mann, der doch wahrhaftig

als einer erscheint, der „Gewalt" hatte und den Gott „seine
Wege wissen Hess", (Psalm 103, 7) Recht behalten wird, Aussicht,
Verheissung hat, Recht zu behalten, oder diese Restauratoren von
Heiligtümern, die er Ruinen nennt. Davon ein andermal mehr!

Fragen wir nun: Welches ist denn das Ja, aus dem jenes Nein
wird?

Damit kehren wir wieder zu der Losung „Im Fleisch !" zurück.
Wir müssten nun eigentlich sagen : nicht i m Fleisch, sondern
ins Fleisch. Und das bedeutet: die Wahrheit Gottes, die Christus
heisst, will nicht im Himmel bleiben, sondern will auf die Erde,
und sie will hier nicht im stillen Heiligtum des innern Lebens bleiben,

sondern will in die Welt, in die Gesellschaft, in die Verhältnisse
hinein, sie will auch nicht bei sich bleiben, nicht in Tempeln und
nicht in Systemen, nicht in Religionen und Konfessionen, und hies-
sen sie auch „christlich", sondern will in die Wirklichkeit hinein,
und zwar nicht nur in die schöne, edle, leichte, nein, umgekehrt,
gerade in die hässliche, verachtete, dunkle Wirklichkeit, in Sünde,
Laster, Not und Tod hinein; sie will in die Welt hinein, bis in ihren

556



^yyyy „-.

letzten Winkef; sie will in die H ö 11 e hinein. Wie, in diesem Sinne,
durch Jesus Christus das Wort Fleisch geworden ist — und das
bedeutet ja, konzentriert ausgedrückt, „Christus" — so will sie in
seinem Reiche Fleisch werden, bis alles Gottes geworden ist.

Das bedeutet Blumhardts Losung : „Im Fleisch", „Ins Fleisch"
Es ist ein biblisches Wort und eine biblische Losung. Man
wird in ihrer Verkündigung durch Blumhardt einen Nachklang oder
besser: eine Verstärkung jener andern vernehmen können, die auch
ein schwäbischer Gottesmann (Oetinger) ausgegeben hat: „Das
Ende der Wege Gottes ist Leiblichkeit"; aber wie diese entspringt
sie vor allem aus dem innersten Herzen der Bibel selbst. Gott will
„ins Fleisch", er will in der konkreten, alltäglichen, gottfernen
Wirklichkeit, auch der materiellen, zur Geltung kommen; Gott ist durch
Jesus Christus ins Fleisch gekommen. Blumhardt betont damit
unter anderm auch die Bedeutung des geschichtlichen Lebe

n s J e su. Gerade das ist wichtig, ist entscheidend, dass in
diesem Jesus Gott wirklich den Boden dieser Erde betreten hat, dass
er mit ihm in diese ganze irdische, sündige, dunkle, satanische Welt
eingegangen ist, sie richtend, besiegend, erlösend, verwandelnd.
Blumhardt würde das neuerdings wieder in Schwung gekommene
Wort des Paulus : „Wenn wir nun auch Jesus nach dem Fleisch
gekannt haben sollten, so kennten wir ihn doch jetzt nicht mehr",
(2. Kor. 5, 16) am rechten Ort so wenig bestreiten, als wir es tun,
aber er würde sich gewaltig dagegen erheben, wenn es etwa die
Entwertung der, im tiefsten Sinn des Wortes, geschichtlichen
Wirklichkeit Christi zugunsten der blossen Christus-I dee dienen sollte.
„Im Fleisch" und darum weiter: „Ins Fleisch", das ist die Losung,
die auf dem Banner der Sache Christi steht. Es drückt sich darin
aus, was ich etwa den heiligen Materialismus der Bibel nenne,
was man aber auch ihren heiligen Realismus nennen kann. Die
Sache Christi ist nicht bloss Religion, Frömmigkeit, heilige
Innerlichkeit, Spiritualismus, Idee, Sehnsucht, Heimweh, sie ist Wirklichkeit,

will es immer mehr werden, nichts ist ihr zu profan, nichts zu
äusserlich, sie ist nicht „inwendig in uns", sondern „mitten unter
uns", die feste, greifbare, „materielle" Wirklichkeit der Wirklichkeiten,

das fleischgewordene und immer wieder fleischwerdende
Wort des allmächtigen Gottes, der die wunderbare Liebe ist, die für
uns geboren wird, lebt, stirbt, aufersteht und siegt.

Zu einer körperlichen Wahrheit, heisst es in diesem Sinne einmal,
muss der Tag unseres Gottes werden, der Tag unseres Herrn Jesu Christi. (10)

Aber auch das drückt sich darin aus, dass Gott wirklich der
Herr ist. Denn nur so : wenn wir mitten in der Wirklichkeit des

„Fleisches" seine Wirklichkeit spüren, spüren wir ihn auch als den,
dem noch alles gehören muss. Eine blosse „Idee", ein blosser
„Geist" (im abgeschwächten, griechischen Sinn, den das Wort Joh.

557



4, 24 : „Gott ist Geist1' nicht hat) flösste uns kein Zutrauen in
ihren Sieg ein, nur der Gott, der „im Fleisch" erscheint, ist der
allmächtige und lebendige Herr der Welt.

Die Sache Gottes will in d i e W e 11. Das ist nur eine andere
Wendung und gleichsam die Fortsetzung jener allgemeinen. Die
Sache Gottes ist f ü r d i e E r d e. Das wird mit der Einseitigkeit
der Entdeckung und des Kampfes gesagt.

Wo der Mensch ist [es ist selbstverständlich der Mensch Gottes
gemeint], da ist der Himmel auf Erden. Lasst heute in unserer Gemeinde Boll
oder irgend einer kleinen Gemeinde wahre Menschen werden, und das Paradies

ist da! Es braucht keinen besondern Himmel dazu, es ist schön genug
auf unserer Erde, aber rechte Menschen müssen drin sein und dann ist das
Paradies da. (63)

Gott folgen in unserer Zeit ist das Wichtigste, und dadurch werden wir
klug. Zu diesem Umgang kommen wir aber nur, wenn man die Klugheit hat,
wie wir sie hatten, nie von der Kirche, nie von Gemeinde zu hören, sondern
immer nur vom Reiche Gottes. Schon in meinem dritten, vierten
Jahr hat mein Vater uns in sein Zimmer genommen und hat uns grosse Karten

gezeigt und gesagt: „Ihr müsst die Welt erobern, denn das Reich Gottes
muss in die Welt kommen." (313)

Ohne dieses „Gott in der Welt" hätten wir niemals den Weg gefunden,
der uns einigermassen nach oben führt. (59)

In diesem Sinne sagt Blumhardt von sich selbst :

Ich will ein Weltmensch sein, ich will ein Herz haben für die ganze Welt,
ich will eine Arbeit haben für die ganze Welt, eine Freudigkeit und eine
Liebe für die ganze Welt. (25)

Und so w a r er auch ein Weltmensch, hatte gar nichts „Geistliches"

an sich, auch wenn er einmal einen schwarzen Rock trug
oder auf einer Art Kanzel stand und predigte. Darum aber hatte
er auch „Vollmacht".

Heute muss man, sagt er ein andermal, ein Gottesmann sein in der Welt.
Wer das nicht versteht, hört die Stimme des Herrn nicht, die schon lange
schreit. (165)

5.

Wenn auf diese Art das Reich Gottes „ins Fleisch", „in die
Welt" (und in die Hölle will, dann muss es zur Erfüllung
kommen und darf nicht bloss bei der Verheissung bleiben, so
wie Christus im Fleische selbst Erfüllung und nicht bloss Verheissung

(obwohl freilich auch Verheissung ist. Es darf also, um Julia
Hansens Formel aufzunehmen, nicht bloss bei der „Rechtfertigung"

bleiben, sondern muss zur „Erlösung" kommen.
Wenn man nur geschwind Verzeihung der Sünden bekommt, Rechtfertigung!

— das ist alles, was man in der Religion sucht, ob man dann Sünder
bleibe oder nicht. Man macht aus der Gnade eine Art Leichentuch, das den
Tod der Sünde zudeckt — was darunter ist, fragt man nicht, und der Bann
des Todes bleibt stehen. (84)

Aber wer wirklich Christus hat, der hat in ihm Erlösung, das
heisst, er hat den Sieg über die Sünde. Er hat darum auch nicht
bloss Trost, sondern hohe Freudigkeit des Sieges in allem.

Jesus hat nicht bloss Trost bringen wollen, Jesus will andere Menschen

558



haben, die in einer ganz andern Sphäre leben, bei denen es nach Gottes Willen

geht, nicht mehr nach den Folgen der Sünde. Wer will sagen, das sei
nicht der Wille Christi gewesen, Christus habe bloss Trost bringen wollen?

Dann legt die Bibel auf die Seite, dann haben sich die Propheten und
Apostel getäuscht. (85)

Alles Todeswesen muss sich in jener „ganz andern Sphäre"
auflösen. Auch die Krankheit.

Haben wir die Sphäre des Lebens, so lösen sich die Krankheiten auf
wie Nebel. (57)

Ueberall geht es um den grossen Kampf zwischen Tod und
Leben. Jesus aber bedeutet das Leben und seine Auferstehung
den Sieg alles Lebens. Sie ist nicht bloss ein vereinzeltes historisches
Ereignis, das uns ja wenig bedeuten könnte, sondern ist nun
sozusagen das grosse Grundprinzip der Welt Gottes. So tritt es bei
Blumhardt nun auf und bleibt so.

Wir feiern nicht Ostern zum Andenken an einen einmal auferstandenen
Jesus, sondern wir feiern Ostern im Preis Gottes, der uns das Leben gibt,
welches grösser ist als der Tod. (256 und 257)

Es ist ein Triumphgesang ohnegleichen. „Tod, wo ist dein
Stachel, Hölle, wo ist dein Sieg? Gott sei Dank, der uns den Sieg
gegeben hat." (1. Kor. 15, 55) Wenn es vorher hiess: „Sterbet, damit
Jesus lebe", so heisst es darum jetzt: „Jesus lebt, Jesus ist das
Leben, Jesus ist die Auferstehung, darum lebet, stehet auf." Und
welche Vollmacht hat diese Botschaft bei Blumhardt! —

Aber diese Auferstehungsbotschaft gilt nun nicht bloss dem
Einzelnen in seiner Not, sondern der ganzen in Todesdunkel
versunkenen Welt, der ganzen Gesellschaft. Und hier stossen wir
auf das weitere Element, das diesem Band und dem Leben
Blumhardts den Charakter gibt : das Soziale! Aber gerade, weil
dies so ungeheuer bedeutsam und entscheidend geworden ist und in
seinem Werke geradezu die Durchbruchsstelle bezeichnet, brauchen
wir hier nicht viel davon zu sagen.

Wie zentral dieses Element für Blumhardt selbst war, möge die
folgende Stelle beweisen:

Der Heiland will ja eigentlich im Grunde, wenn wir es so ausdrücken
wollen, die soziale Frage lösen. (287) x)

Und noch schlagender die andere:
Jesus ist eigentlich viel weniger religiös als — dass ich so sage —

menschlich lebendig, oder — erlaubt mir den Ausdruck — sozial. (324)

x) Der Herausgeber der Predigten hat in seinem Nachwort zu dem Bande
sowohl die Gründe, die Blumhardt zu seiner Stellungnahme für den Sozialismus

und seinen Eintritt in die sozialdemokratische Partei veranlassten, als
auch sein Wirken innerhalb der Sozialdemokratie eingehend dargestellt. In
den dem Anhang beigegebenen beiden Antwortschreiben Blumhardts an seine
Freunde, worin er diesen über seinen grosses Aufsehen und viel Aergernis
erregenden Schritt Rechenschaft gibt, spricht Blumhardt selbst die Motive
seines Verhaltens in klassischer und gewaltiger Einfachheit aus.

Ueber einen neuesten Versuch, Blumhardt möglichst vom Sozialismus zu
trennen, das nächste Mal.

559



Es soll im übrigen nur noch betont werden, dass das, was wir
in einem ganz weiten und grossen Sinne Sozialismus nennen können,

nirgends aus einem so tiefen Grunde strömt, wie bei ihm.
Dieser Grund ist Gott selbst, der Lebendige, ist die Liebe Gottes,
so wie Blumhardt sie versteht, ist Christus im Fleisch, ist das Reich
Gottes in der Welt, ist die Erlösung des Menschen, ist die
„Auferstehung des Fleisches". Blumhardt hat also nicht, wie die „neue
Theologie", zwischen das Evangelium und den Sozialismus (im
weiteren Sinne) eine breite neutrale Schicht, ein „Niemandsland",
gelegt, oder die bessere soziale Ordnung etwa aus dem sogenannten
Naturrecht abgeleitet, sondern hat die Wiedergeburt der Gesellschaft

unmittelbar aus der Tiefe des Vaterherzens Gottes und der
Liebe Christi (was das Gleiche ist) her geschehen lassen. Dass das

von dem lebendigen Gott und seinem ins Fleisch gekommenen,
Hebenden, leidenden, siegenden, wiederkommenden Christus
ausgehende Leben in alle Todestiefen der Gesellschaft flute: in das
soziale Unrecht und die soziale Not, in die vom Egoismus gebundenen

Herzen, in die Wohnungen, wo Krankheit und Laster brüten,
in die Fabriken, wo der Mensch zum Sklaven wird, in die Stätten,

wo die Zöllner und Sünder wohnen, in die Hölle, und dorthin
die Liebe Gottes und sein heiliges Recht für alle, das Leben und
die Freude, die Auferstehung, kurz: Gott, den Menschen, den Bruder,

das Reich bringe — das ist nach Blumhardts Meinung der Sinn
der sozialen Frage. So hat er sie ausgelegt und gelebt. So hat er
sie gedeutet als das Anpochen Gottes an die Tore unserer Gesellschaft,

so den Sozialismus gedeutet als einen Vorglanz des Reiches
Gottes und die Sozialdemokratie als seine ungewollte und unbe-
wusste Prophetin. „Eigentlich sind sie [sc. die vielgeschmähten
Sozialdemokraten"] Propheten." Sie tun, wie auch andere
Bewegungen, nach der Art des zweiten Sohnes im Gleichnis, den Willen
Gottes, ohne es zu wissen, ja ohne es zu wollen. Gott ist ja oft da,
wo man ihn leugnet und nicht da, wo man ihn bekennt.

Sie müssen! — dieses Stichwort hat ebenfalls Blumhardt geprägt — Ja,
sie müssen — ohne dass sie an Christus glauben, müssen sie seinen Willen
tun und zuletzt wird Christus als der ihnen erscheinen, von dem heute alles
Gute ausgeht. (307)

Kurz, alles Tiefste und Grösste, was die alten und neuen
„Religiös-Sozialen" (mögen sie sich so nennen oder nicht) vom Sinn der
sozialen Bewegung zu sagen wissen, haben sie zwar nicht bloss
bei ihm geholt, aber er hat es in einer Fülle und Tiefe, Gewalt und
Vollmacht ausgesprochen, wie Keiner sonst.

Nur e i n Element sei aus der sozialen Botschaft Blumhardts
noch kurz hervorgehoben. Die religiöse Vornehmtuerei der heutigen

Theologen und Frommen kann vom Pazifismus nicht ohne
Naserümpfen reden. Dieser Mann aber, der von Gott und Christus

ganz entschieden mehr gewusst hat als sie, bekennt sich stets

560



zu ihm und betrachtet den Krieg als eine Sache, die wir abtun sollen
und können. Nur zwei Stellen von vielen :

Es wird behauptet, diese ganze Kriegs- und Hassgeschichte der
Menschen, das sei die göttliche Weltordnurig, der Krieg gehöre ganz natürlich
zum Menschen und ohne Krieg gebe es keine rechten Menschen. Nun steht
Jesus da und sagt: Nein! Nein! (432)

Selbstverständlich weiss Blumhardt dabei, was wahrhaftig auch
wir wissen, welches die Wurzel eines „Pazifismus" sein muss, der
nicht verwelken soll :

Wenn sie jetzt einen Friedenskongress halten, so ist mir das einerseits
eine grosse Freude; wenn aber die Völker sich nicht achten lernen und sich
nicht schätzen lernen, [so] dass ein Volk vom andern sagt: „Es ist viel mehr
wert als ich, und wenn es noch nicht ist, so muss es werden", dass wir uns
auch gegenseitig helfen lernen, so wird der Friede sehr problematisch sein.
Wenn die Umstände danach sind, so haben wir morgen Krieg, ausser es ist
dieser unmoralische Ungott-Boden zerstört, herausgerissen aus den Herzen, und
es ist die Liebe Gottes eingepflanzt, die Liebe, die die gottlose Welt, die noch
unerlöste, die arme Welt und die zerschlagene Welt und in allem Elend und
aller Sünde liegende Welt Hebt.1) (254)

6.
Kehren wir von dieser gewaltigen und entscheidenden Auswirkung

des „Gott in die Welt", „Gott ins Fleisch" noch einen Augenblick

zu der allgemeinen Linie zurück. Blumhardt glaubt an d a s

Kommen des Reiches Gottes auf die Erde mit ungebrochener

(nicht, nach der heutigen Losung, gebrochener) Kraft. Gott
kann und will ins Fleisch kommen. Finitum est -capax infiniti — so
hätte er ohne Zögern gesagt, wenn man ihn vor jenen bekannten
Streit gestellt hätte. Er scheut sich auch nicht, den heute so
verpönten Fortschrittsgedanken damit zu verbinden.

Es ist ganz merkwürdig, wie gerade mit dem Christentum dieser
Fortschrittsgedanke gekommen ist. (105)

Freilich kommt der Fortschritt nicht von selbst, im Sinne einer
natürlichen, ungebrochenen Entwicklung, sondern, um es kurz zu
sagen, durch Kreuz und Auferstehung, aber Blumhardt will nichts
von jener verkümmerten eschatologischen Auffassung des Pietismus
wissen, dass nur der „kleinen Herde" das Reich gehöre. Er nennt
das einen „schrecklichen Irrtum". (129) Nur ihr wird es gege-
b e n, freilich, aber für alle.

Im Glauben an dieses Kommen des Reiches können und sollen
wir auch Taten tun. Ja, sein Kommen ist in gewisser Hinsicht
davon abhängig. Auch darin ist Blumhardt anders als die Neuesten,
die sich entsetzen, wenn man — offenkundig mit der Bibel — das
sagt. Dass diese Taten nur „mit Gott", das heisst : aus seinem Geiste,
getan werden können, ist dabei ihm, wie uns, selbstverständlich.
In diesem Sinne aber heisst es:

x) Ich verweise für die ausführlichere Darstellung der sozialen Botschaft
Blumhardts auch auf mein Blumhardtbuch, besonders das Kapitel: „Die
Erlösung" (2. Aufl., S. 97).

561



Taten müssen geschehen; das Unehrliche, das Ungebildete, das Unzarte
und Törichte in den Menschen muss aufhören — aber wie? Es muss des
heiligen Geistes Majestät, des allmächtigen Gottes Grösse mitten unter uns
sein. Taten müssen geschehen an den Herzen, an den Leibern, in der Luft
und in der Erde, an allem, was lebt, Taten Gottes. Dafür will uns der Hebe
Gott brauchen — wir sollen ihm helfen! Und so sagen wir denn fröhlich:
Gott will mit uns Taten tun, und wird sie auch mit uns tun, weil wir es wollen,

weil wir nicht die Kühnheit haben, zu denken, w i r könnten etwas 'tun
— wir können nichts tun! — aber Gott wird mit uns so viel tun, dass die
Welt noch staunen wird — mit seinen Kindern kann er ja alles tun! (142)

Wenn man solche Worte liest, hört man den Entsetzensschrei
der heutigen Theologie: „Titanismus! Luzifer! Menschliche Ueber-
hebung! Autonomismus! Eritis sicut Deus!" Aber ich habe nie
einen Menschen kennen gelernt, der demütiger vor Gott gestanden,
ihm in Tat und Wahrheit, nicht bloss in Worten, mehr die Ehre
gegeben hätte, als der Mann, der diese Worte gesprochen!

Und gerade unsere Zeit hat diese Verheissung. Bedenken
wir: Blumhardt ist zu einer Zeit aufgetreten, wo man von der
Bedeutung einer Zeit vor Gott, von der Verheissung, die einer Zeit
geschenkt sein könnte, wenig verstand. Er hat uns erst wieder die
Ohren und Augen für Wort und Walten des lebendigen Gottes
öffnen müssen.

Es ist doch heute eine neue Zeit, sagt er, eine Zeit, wie sie noch nie war,
solange die Welt steht. (15)

Ich weiss es gewiss, dass in unsere Zeit ein lebendiger und siegender
und kräftiger Gotteswille hereindringt. (19)

Jetzt kommt eine neue Zeit. Haltet ihr mich für kühn oder phantastisch?
Ich kann nicht helfen, es kommt eine Zeit des Sieges des Gotteswillens in den
Menschen und in der ganzen Kreatur. (22)

Wird man wagen, es „Hybris"1) zu nennen, wenn ein Blumhardt
das sagt?

In heutiger, entscheidungsvoller Zeit, wo die Menschen unruhig und
schwermütig werden vor lauter Getrieb, wo sie in der Hast, ihr Eigenes an
sich zu reissen und sich darum zu wehren, herrisch werden, Händel miteinander

kriegen und wo ein Durcheinander ist von Parteien, von denen jede
herrschen will — heute ist das Himmelreich wieder nahe, heute will Gott regieren

und es fängt schon an. (72)
Ich meine, noch nie habe sich Gott so lebendig geoffenbart als heute.

In welcher Zeit ist uns so viel vom Wesentlichen Gottes ins Herz geflossen
als heute? Wie hätte doch ein Apostel Paulus gejauchzt [statt, wie seine
heutigen Ausleger, zu höhnen], wenn er hätte den Gedanken fassen dürfen:
Niemand darf mehr Krieg führen, ohne sich dem Urteil der Welt auszusetzen!
Ist das nicht eine Offenbarung Gottes? Das internationale Reden Gottes
heute ist mir mehr als alles, was Abraham und Mose und die Apostel
erfahren haben. Heute redet Gott gross, heilig, wahrhaftig, gnädig für die ganze
Welt. (118)

Heute gibts wieder eine neue Epoche, deswegen ist die heutige Zeit eine
Reichgottes-Zeit — da rührt sichs. (179)

Das ist nun selbstverständlich alles andere als „Optimismus",
wie die Heutigen sofort rufen würden. Blumhardt weiss genau, was

x) Gottlose Selbstüberhebung.

562



auf dem Spiele steht. Er weiss, was ohne die Umkehr der Welt
kommen wird:

Es wird eine riesige Blutlache sein, so hoch, dass sie die Erde
bedeckt. (109)

Das bisschen christliche Kultur wird uns nicht schützen vor den alier-
ärgsten Zeiten, da Millionen Menschen zugrunde gehen, wenn nicht das Ende
kommt, wenn Gott nicht Leute hat, die sich beteiligen auf das Ende hin. (176)

Es wird gewiss noch einmal zu einer Katastrophe kommen, dass es sich
zeigen wird, welcher Geist Herr ist. Solche Katastrophen müssen wir voraus

in uns erleben. (299)
Unendlich viel Lüge zieht durch unsere Gesellschaft. (335)
Am wenigsten wird uns, wie die Flachköpfe meinen, unsere

Technik retten.
Gerade jetzt, wo wir vielleicht auf die Höhe gekommen sind an dem,

was der Mensch schaffen kann, dass wir sagen müssen: Lieber Gott, höre
auf und sage uns nichts mehr; wenn sie noch ärgere Erfindungen machen,
dann geht es ins Uebertriebene hinein! — Heute fühlt man es am allermeisten:
das ist nicht das Licht, in das wir endgültig versetzt werden müssen
Alles, was wir so haben, was nützt es heute? (267)

Denn wir sind am Ende der Zeiten. (352)
Aber gerade darum heisst es :

Das ist die heutige Zeit, und es ist eine grosse, eine prachtvolle Zeit, da
das Subjektive und Kleinliche der eigenen Person verschwindet. Im Reich
Gottes muss es schliesslich so gehen; es ist eine Völkerfrage, die gelöst werden

muss, und Gott gebe, dass sie ordentlich gelöst wird, auch wenn es noch
durch Gericht geht. Natürlich, wenn es an die Völkerfrage kommt, wird
manches Gericht sich zeigen, denn auch die Sünden der Vergangenheit rächen
sich, aber sind wir dabei, dass Gott Ehre einlegt, dann wird auch das Gericht
und selbst die Strafe, da wir noch leiden müssen, lauter Gutes zeugen, und
es werden die Völker zu Gott bekehrt werden, die Völker zu Gott kommen,
die Gesamtheit, endlich einmal die Gesamtheit, Gott spüren, und dann kann
es auch in den Einzelnen recht werden. (198)

7.

Das ist es, was Blumhardt hofft und erwartet. Nicht etwa eine
Luther- oder Calvin-Renaissance oder gar Restauration. Davon
sagt Blumhardt zum voraus:

Es ist bloss ein Drang nach Altertümern Luther nützt uns nichts,
Calvin nützt uns nichts. (181)

Bei ihm findet man auch nichts von all den Einengungen, die
uns Heutigen, in der Restauration, das Atmen so schwer machen.
Seine Atmosphäre ist die einer unerhörten Freiheit. Er lebt in
der Bibel, vielmehr aus der Bibel, wie nie ein „Biblizist" gelebt
hat, aber er sagt einmal :

Und da mag in der Bibel stehen, was will — da bin ich grösser als die
Bibel. Es steht zwar in der Bibel, aber schliesslich muss i c h das wissen,
was aus Gott wahr ist, nicht was ein Mann einmal vor zweitausend Jahren
so und so ausgedacht hat. (248 und 249)

Was er [sc. Jesus] sagt und was er ist, ist so gross, dass man's nirgends
hinschreiben kann; es steht deswegen auch nicht in der Bibel. (302)

Er lebt mit Christus; Christus ist sein Leben, und doch
sagt er:

563



Es soll nicht so sein, dass wir sozusagen an den Rockschössen Jesu
Christi hängen wie die unmündigen Kinder, sondern indem wir mit ihm
zusammenhängen, werden wir selbständige Persönlichkeiten und der Vater
im Himmel ist unser Vater. (123)

Gott ist der Odem seines Lebens und doch findet man sogar
ein Wort wie dies:

Ich dulde keine Hölle, ich dulde keinen Teufel, keinen Dämon, keine
Finsternis, nein, nein, tausendmal nein! Bis hinunter in die untersten Oerter der
Erde hat niemand ein Recht an irgendeinen Menschen, bis das letzte Wort
Gottes gesprochen ist — dann will ich sehen, wer es gewonnen hat! Wenn
es der Teufel gewonnen hat — nun ja, dann kehre ich meinem Gott den
Rücken, das heisst, nicht meinem Gott, sondern dem Gott, der es einfach
dann verspielt hat. (150)

Und er, der so unendlich Demütige, er, der im Gehorsam
lebt und atmet, wagt von sich zu sagen:

So kommen viele zu mir, die sagen: „Bete für mich." Ist schon recht,
ich tue es ja gerne, bin auch gross genug, für Sünder und Ungläubige zu
beten. (32);

Er weiss nichts von jener winselnden Demut vor Gott, die
heute wieder so sehr im Schwang ist und die doch nichts ist als
lauter Heuchelei.

Das ist die Freiheit des Reiches Gottes, das die Freiheit Christi,
die mit der Liebe Gottes Eins ist und nicht von ihr getrennt werden
darf. Lasst uns frei sein, denn Christus ist die Freiheit" — das
ist auch eine der Losungen Blumhardts, die schon hier mächtig
ausbrechen.

Die Christen sollten die allerfreiesten Menschen sein, selbst von Sitte und
Brauch; wenn man sich auch drein schickt, doch frei, von Mann frei, von Weib
frei, Eltern von Kindern frei, Kinder von Eltem frei, alle frei!, auch in den
Völkern und in den Staaten, in den Entwicklungen oder in den Zuständen der
Gesellschaft frei; wir sind die Freien, weil wir in die Entwicklung des Reiches
Gottes gestellt sind, das nicht fertig ist. (371)

Jesus ist frei, sage ich auch. (147)
Solange wir so stehen, seit Möttlingen, suchen wir Christusbildung, wir

fragen nach der ganzen Welt nichts — ein Blumhardt, ein echter, der im
Geist für den lieben Gott einsteht, der hat noch nie nach einer frommen Regel
gefragt. (166)

In dieser „herrlichen Freiheit der Kinder Gottes" hat Blumhardt
gelebt. Sie strahlte von ihm aus, mit der Liebe, einer Liebe, an der
nichts mehr von dem Falschen hing, das sich sonst meistens damit
verbindet, Eins geworden.

Man sieht wieder, dass die E h r e G o 11 e s bei Blumhardt nicht
wie 'bei manchen Neueren in der Vernichtung, sondern in der E r -
h ö h u n g des Menschen besteht. Das Aufleuchten der Schöpfung
in ihrer ursprünglichen Herrlichkeit, und dies besonders im
Menschen, d a s ist die Ehre Gottes. Das ist natürlich kein idealistischer
und moderner Humanismus, sondern etwas ganz Anderes. Man
kann es ja auch Humanismus nennen, aber dann mit einem besonderen

Vorzeichen. Blumhardt weiss natürlich auch, dass nur eine
neue Geburt, eine Geburt aus dem Tode ins Leben, zu diesem Men-

564



sehen führt. Er weiss, dass dazu „eine stark eingreifende Verleugnung

eines gewissen Ehrenpünktchens" gehört, „das der Mensch
sonst immer haben will". (197)

Dann aber wird zu ihm gesagt :

Sei d u jetzt auch etwas, sei ein offener Kanal, durch den die Ehre Gottes
strömen kann. (197)

Und darauf liegt bei Blumhardt durchwegs der Nachdruck.
Ein „Organ Gottes" (198) soll er sein, ja sogar eine „Vertretung
Gottes auf Erden". (152)

Und noch höher hinauf geht es: er soll „Jesus werden".
(153)

Darum wird zwar des Menschen Abfall mit einer Wucht
aufgezeigt, die keine noch so ernste Sündendogmatik aufbringt, aber
gerade davor gewarnt, dass man „Sünder spiele" (207). Daran ist,
wie schon angedeutet wurde, zu viel Heucnelei. Es gilt, den Sieg
über die Sünde, der in Christus gegeben ist, zu erfassen. In diesem
Sinne heisst es :

So besteht das ganze Evangelium in dem, dass man den Leuten sagt:
Die Sünde ist eine Lüge! (277)

Und dann wieder eines jener kühnen Worte:
Wer hat das je gepredigt? Die Apostel haben es noch gepredigt, aber

ein wenig undeutlich haben wir es in den Briefen erhalten; sie haben es
gepredigt, aber in ihren Schriften, in den Briefen hadern sie nur; die Briefe
nützen uns nicht viel — wir sind natürlich froh darum, aber das, was eigentlich

gepredigt wurde, steht seifen im Neuen Testament. (277)

Blumhardt warnt aufs entschiedenste gegen eine zu weitgehende
Trennung von Gott und Mensch.

Dieses Geborensein von Gott [in Christus] war nun vollständig
ausgelöscht — im Gedächtnis der Menschen, möchte ich sagen, nicht tatsächlich,
wie Luther sagt: „Die Sünde hat die Geburt des Menschen aus Gott
auslöschen können." Da ist die katholische und die lutherische [und die
reformierte] Kirche und alles Christentum, das nach dieser Seite hin geglaubt hat,
Gott dienen zu müssen, in den Irrtum gekommen. Wenn wir vollständig
andere Wesen sind als Gott so kann auch sein Sohn nicht zu uns
gekommen sein. (276)

Ueberhaupt sollen wir uns vor menschlicher Systematisierung
und Zurechtmachung der Wahrheit des lebendigen Gottes hüten.
Dieser wird gerade als lebendiger erlebt. Blumhardt nimmt sich,
wie ich schon in einem früheren Aufsatz gezeigt habe, vor diesem
heute geächteten Wort gar nicht in Acht.

Darum sind wir aber auch die Menschen, die immer so viel darauf halten,

dass immer etwas erlebt wird. (100)

Erlebt aber wird der Lebendige in seinen Taten. Wie Martin
Buber übersetzt Blumhardt aus seiner „Genialität" heraus „Jehovah

(Jahwe) als : „Da ist er." (99 ff.) Darum aber ist auch eine
vollständige Lehre von ihm etwas Wertloses, Irreführendes, Es gilt,
Gott selbst zuerst reden zu lassen, nicht sein Tun durch unser
Reden zu ersetzen oder ihm gar vorauszureden. Nur wenn Gott ge-

565



redet hat — und zwar, wie er allein redet, durch Wirklichkeit —
dürfen wir vielleicht auch reden.

Ich habe es schon vor zwanzig Jahren im Herzen gehabt und habe es
nicht gesagt, weil ich immer nur das sagen will, was Gott sagt; heute hat es

längst Gott gesagt, jetzt sage ich es auch. (213)

8.

So ist in Blumhardt, wie er uns nun in dem ersten und zweiten
Bande dieser seiner Botschaft entgegentritt, verbunden, was so oft
im Zwiespalt auseinandergeht : Gott und Mensch. Das „Gott
allein die Ehre" (Soli Deo gloria) kann unmöglich entschiedener,
ernster, gewaltiger verkündigt werden, als er es tut, niemand kann
schroffer das Nein zu allem sprechen, was sich gegen Gott erhebt,
aber von diesem Nein aus geht es —• genetisch betrachtet — zu
einem, wenn ich so sagen darf, noch gewaltigeren Ja, und von Gott
aus geht es zum Menschen, in die Welt, ins Fleisch. Niemand hat
je, von den Aposteln abgesehen, machtvoller die ewigen Fundamente
der Christuswahrheit ans Licht gestellt, sie neu entdeckt, aber auch
niemand wie er die Christuswahrheit in das Element der höchsten
Gottesfreiheit gerückt. Darum, meine ich, ist Blumhardt das
Zeichen, in dem wir uns einigen könnten, selbstverständlich nur
soweit er der Zeuge Christi ist; darum, meine ich, sei nun ein
Boden gefunden, auf den wir alle uns stellen könnten. Unter dem

„Wir" verstehe ich hier ganz besonders auch die „Familie
Blumhardts", ich meine alle die, welche von ihm Wesentliches, Entscheidendes

empfangen haben, von ihm vielleicht ausgegangen sind,
und vor allem auch die Vertreter der „neuen Theologie". Man wird
gemerkt haben, dass ich mit Bedacht immer wieder gezeigt habe,
wo Blumhardt zu ihr in einem gewissen Gegensatz steht. Nun füge
ich aber hinzu, einmal, dass das Stärkste, was in solchen
Zusammenhängen steht, nicht i h r gilt, sondern ihrer Karikatur, sodann,
dass ja das, was ihr grosses Anliegen ist, in Blumhardt auch zu
seinem Rechte kommt, besonders im ersten Band der Predigten,
aber auch immer wieder nachher. Ich bemerke hier nur noch, dass
ich meinerseits auf der Linie, die Blumhardt bezeichnet, die
Fortführung dessen erblicke, was die Reformation begonnen hat.
Er nimmt alles auf, was an ihr wesentlich ist, überwindet aber das
Stehengebliebene daran, indem er die Pforte aufbricht, die Hoffnung

heisst, und durch die w i r tiefer in die Bibel hineinkommen,
als es den Reformatoren möglich war. Auch darauf möchte ich
nochmals hinweisen, dass ich auf dieser Linie Blumhardts die
Ueberwindung sowohl des Gegensatzes zwischen den Reformatoren
und den protestantischen „Ketzern" (den Täufern und Andern), als
des von Lutherisch und Reformiert erblicke.

Ob mein Ruf gehört wird? Es ist nicht sehr wahrscheinlich.
Ich selbst stelle mich jedenfalls auf diesen Boden — einerseits in

566



allem Bewusstsein meiner eigenen Armut und Schwäche („Ich
glaube, Herr, hilf meinem Unglauben") und anderseits in jener vollen

Freiheit auch von Blumhardt, die seinem eigenen Sinn und Willen

entspricht. Und ich möchte besonders von diesem zweiten
Predigtband erklären, dass er auch mein eigenes Bekenntnis enthält.
Aber ich meine, er sei überhaupt das Buch, das wir gerade jetzt
brauchen. Ich halte es auch für den besten Schlüssel zur Bibel, der
uns heute zur Verfügung steht. Und freiHch auch zu noch mehr.
Kurz, ich meine, es zeige uns den Weg.

Mein Hinweis darauf ist nun doch viel ausführlicher geworden,
als ich geplant und erwartet. Und doch freue ich mich, wie dürftig
er mir trotzdem erscheint, wenn ich wieder zu dem Buch selbst
gehe. So bleibt alles, was ich gesagt, doch bloss ein Hinweis auf
einen unerschöpflichen Reichtum, der unendlich weit über alle meine
Worte hinausreicht. Dieser Reichtum muss freilich erarbeitet werden;

er bietet sich nicht sofort, bietet sich nicht leicht dar. Es ist
merkwürdig: als ich Blumhardt predigen hörte, da erschien er mir
zwar ganz anders als sonst Redner und doch auch, auf seine Weise,
als gewaltiger Redner. Gewöhnlich nun ist das so, dass der
Gedankengehalt solcher Reden nachher, beim Lesen, nicht entsprechend
gross erscheint. Sie waren ein Sturzbach, kein Bergwerk.
Blumhardts Reden aber sind ein Bergwerk. Es ist eine Gediegenheit
im höchsten Sinne darin, die wieder an die Bibel — und daneben
etwa an Luther — erinnert. Nur ganz nach und nach, indem man
immer wieder zu diesen Reden greift — besonders auch in schweren
Stunden — erfährt man ihren ganzen Wert und ihre ganze Fülle.

Und noch eine andere Bemerkung möchte ich machen: Nach
dem, was ich aus der am meisten stürmischen Zeit Blumhardts über
seine Predigten gehört und was ich einst von ihnen im Manuskript

gelesen, erscheinen mir diese als gar nicht so revolutionär.
Man muss sich dieses Element hinzudenken, muss wissen, muss
spüren, wie sie aus dem Augenblick, aus Kampf und Not geboren
sind. FreiHch, wenn man bedenkt, dass sie nie „studiert", sondern,
nach allerkürzester direkter Vorbereitung, stürmisch, oft auch
vulkanisch, aus seiner Seele geflossen sind, muss man nur umso
mehr über ihren Vollgehalt an Gotteswahrheit staunen und wird
auch durch diesen Umstand ein wenig inne, was dieser Prediger
in seinem ganzen Wesen war.

Wenn ich im übrigen erklärt habe, dass es nicht leicht sei, des
Schatzes, der in diesen Reden Hegt, habhaft zu werden, so muss ich
noch ergänzend hinzufügen, dass das — wie in der Bibel oder bei
Luther — nur von der Sache gilt, aber nicht von der Form.
Von dieser muss vielmehr gesagt werden, dass sie, was ja zu ihrem
Wesen und Ursprung gehört, von kraftvoller Volkstümlichkeit ist.
Dazu gehört eine gewisse Derbheit. Wer sich daran ärgern kann,

567



der hat von Blumhardt nichts verstanden; er bleibt ihm fern. Es
ist wahr: Blumhardt schreitet nicht in homuletisch-liturgischer
Feierlichkeit daher. Er redet, er predigt nicht, könnte man in
diesem Sinne sagen. Er redet auf der Kanzel, wie er auch sonst redet.
Darum kann er vom „Kaputtgehen" reden, vor „Versaufen", von
„langweiligen religiösen Menschen", kann sagen:

Wie gar nichts schmeissen einen die Leute in den Dreck. (292),
und

Ich halte es fast nicht mehr aus, dieses bloss Heiland im Himmel und
lauter Lumpengesindel auf Erden. (214)

Und hat noch ganz Anderes gesagt, besonders über die Theologen.

Er sagt von Paulus, „dass er einen sehr kleinen Verstand
empfangen hatte"; er braucht ungescheut „banale" Worte wie „enorm",
„kolossal", einfach, weil man sie halt auch sonst braucht, einfach,
weil er aus der vollen Wahrheit und Wirklichkeit redet „und nicht
wie die Schriftgelehrten". Wer das nicht versteht, der schlage auch
seine Bibel zu, besonders die Evangelien, jedenfalls aber seinen
Luther und Zwingli.

Ich meinerseits sage: auf diesen Boden wollen wir uns stellen.
Es sprudelt auf ihm von Quellen Gottes und er strotzt von heiliger
Kraft. L. Ragaz.

Ö I Berichte

1. Eine internationale religiös-sozialistische Zusammenkunft.

Ein paar Wochen nach unserer Casoja-Konferenz müsste ich an eine
andere religiös-sozialistische Zusammenkunft, und zwar eine internationale.
Ich wollte über sie eigentlich nichts berichten, weil sie vertraulicher Natur
war. Aber da nun doch berichtet worden ist, möchte ich doch auch ein
Wort darüber sagen. An sich war ja diese andere Konferenz bedeutsam
genug.

Sie fand anfangs November in Köln statt. Es waren zu ihr bloss
„Führer", d. h. in Kampf und Arbeit Stehende, mit der Bewegung eng
Verbundene, nicht Fremde und Unbeteiligte eingeladen. Etwa dreissig Teilnehmer
mochten es sein, die überwiegende Mehrheit Deutsche, dazu drei Holländer,
ein Oesterreicher, ein Engländer. Die Nord- und Ostländer waren diesmal
noch nicht eingeladen. Paul Passy, der väterliche Führer der französischen
Gesinnungsgenossen, konnte wegen plötzlicher Erkrankung nicht kommen
—¦ leider, leider! Und so waren auch die Belgier verhindert. Von Schweizern

waren zwei erschienen: neben dem Schreibenden Freund Lejeune. Dass,
wie es am Platze gewesen wäre, noch mehr Schweizer kamen, verhinderten
zum Teil die Umstände, zum Teil unsere schweizerische Apathie, der
„Aktivismus" vorzuwerfen schon recht paradox ist. Glücklicherweise durften wir
wenigstens Freund Blum auch ein wenig für uns beanspruchen.

Es war gegenüber Casoja schon ein sehr verändertes Bild. Statt an
alpinen Bauernhäusern und herbstlich weidenden Viehherden vorüber, fuhren
wir zum Ziel durch die rheinische Industriegegend mit den unheimlichen
Wundern der modernen Technik und Wirtschaft, den rauchenden Schorn-

568


	Das Wort, das wir brauchen

