
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 11

Artikel: Berichte : die religiös-soziale Woche in Casoja ; Wie lange noch?

Autor: L.R. / Felix, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie nicht hinzugefügt haben, dass er, wenn er auch ein Auto gehabt hätte,
um so viel rascher bei ihnen gewesen wäre. Wobei dann vielleicht einer
bemerkt hätte (im gleichen Stil): „Wenn er dann nur nicht unterwegs einen
Menschen überfahren hätte!"

Das Beispiel, dessen Anstössigkeit Sie selbst empfinden, ist in der Tat
charakteristisch. Es zeigt, wie Technik-Schwärmer in der Gefahr sind, Gottes-
Kräfte durch Technik-Kräfte zu ersetzen. Nein, die Rolle, die Sie da Jesus
zuschreiben, wäre höchstens etwas für Coué gewesen. In einfer technisierten
Welt gibt es Gottes-Kräfte nicht mehr, weil man sie weder sucht, noch
versteht. Nein, ein Jesus von der Art, wie Sie sich ihn denken, hätte weder
früher noch später Lazarus aus dem Grabe gerufen und die Tränen der Maria

und Marta gestillt.
Ich aber kämpfe gegen die Götzentechnik für Gott und Christus — soweit

eben ein Mensch solchen Kampf führen kann.
Im übrigen von der Technik ein andermal. Mein letztes Wort

darüber ist noch nicht gesagt. Mein vorletztes aber lautet: es gibt keine
grössere Flachheit, kein ärgeres Banausen- und Philistertum, als heute noch
von der Maschine als solcher irgend ein Heil für die Menschheit zu erwarten.
Das sage ich rein prinzipiell, ohne jede persönliche Spitze.

Im übrigen Offenheit gegen Offenheit und nichts für ungut!
Besten Gruss! Ihr L. Ragaz.

| O I Berichte [ Q \

Tiiinininiin in untili min u ¦niiiuiununiiniiinuiiiiiiiiimui iiiiniiuiinni iiiiiiiiiiiiiiu i i iiiiiiiiiifiiiiiiitiiiiiimiiliiiifi

Die religiös-soziale Woche in Casoja.

Sie ist nach dem allgemeinen Urteil über alles Erwarten schön und gesegnet

gewesen. Wir haften etwa dreissig Menschen erwartet (es war ja nicht
allgemeine Ferienzeit und Casoja liegt doch recht seitab), und siehe, es kamen
siebzig, sogar solche aus dem Auslande (während freilich die nahen Bündner,
die Urbündner wenigstens, die es doch gern sehen, wenn man aus dem „Unterland"

zu ihrer jährlichen Reichenauer Konferenz kommt, dieser einzigen
allgemein-schweizerischen religiös-sozialen Veranstaltung in Graubünden bis
auf einige Ausnahmen fern blieben, was nicht unerwähnt bleiben darf), und
es war besonders viel frische, feine Jugend dabei. Gerade diese unerwartet
grosse Zahl von Teilnehmern bereitete freilich einige Schwierigkeiten. Casoja
vermochte sie bei weitem nicht alle zu fassen; es müssten die Hotel und
Pensionen in der Nähe in Anspruch genommen werden. So gab es statt des
Zusamenseins an einem Ort ein Hin- und Herwandern. Dazu kam eine
ganz besondere Ungunst des Wetters. Während vorher eine Sonnenwoche der
andern Monate hindurch folgte, mit wenigen Ausnahmen, hingen nun
schwere Nebel an den Abhängen, strömte der Regen, fiel der Schnee, und erst
als die Woche zu Ende war, brachen wieder strahlende Sonnentage an. Aber
das alles vermochte den Segen, der über dieser Woche lag, nicht zu brechen.
Mit ungetrübtem Humor ertrug man die Ausquartierung, ertrug man eine
Bauarbeit in dem Hotel, wo man die Versammlungen halten müsste, ertrug man
das Hin- und Herwandern in Regen und Schnee, und wenn einmal die Sonne
durch die Nebel brach und ein Ausflug möglich war, dann war es ein
allgemeiner Jubel. Im übrigen trug dieses paradoxe Wetter zur Konzentration
auf die Arbeit bei, während eine volle Entfaltung der herbstlichen Höhenpracht

uns vielleicht doch etwas zu stark in deren Bann gezogen hätte. Und
Casoja blieb trotz jenen Trennungen das Zentrum, wo man sich immer
wieder fand und von wo Heimgefühl und Familiengeist über alle ausströmte.

505



Die Woche war sozusagen der Revision der ganzen religiös-sozialen
Bewegung gewidmet. Es sollten namentlich ihre Weltanschauungs-
und Glaubensgrundlagen wieder einmal gemeinsam geprüft werden.
Jeder Tag hatte seine besondere Aufgabe.

Der erste Tag bildete sozusagen die Einleitung zum Ganzen. Es
wurde die äussere und innere Lage unserer Sache geprüft. Pfarrer Gerber
hatte das Referat. Er zeigte anhand der Bibel und der christlichen Geschichte
die notwendige Einheit dessen, was wir „Christentum" und dessen, was wir
„Sozialismus" nennen, in grossen Zügen auf, schilderte den Frühling, der in
unseren Seelen anbrach, als in der sogenannten religiös-sozialen Bewegung
diese Einheit, vom Zentrum her verstanden, neu erschien, mit dem berechtigten

Anspruch, eine Erneuerung des christlichen Wesens, wie der Welt zu
sein — dies natürlich in dem Sinne, dass Gott diese Erneuerung schaffen
wolle. Dann stellte er dar, wie die beiden als Träger dieser Erneuerung vor
allem in Betracht kommenden Mächte, die Kirche und die Sozialdemokratie,

versagten. Jene versagte vor allem, weil eine gewisse Theologie,
wie ein Mehltau auf Blumen und Blüten des Frühlings, über die Bewegung
kam; aber nicht weniger versagte die Sozialdemokratie, der Veräusserlichung
und Selbstgerechtigkeit verfallend. Es war ein ziemlich düsteres Bild, das
auf diese Weise gezeichnet wurde. Aber die Notwendigkeit unserer Sache
und ihre Verheissung wurde deswegen nicht weniger kräftig herausgearbeitet.
Die Aussprache hob zum Teil das Verheissungsvolle noch mehr hervor. Sie
zeigte, wie vieles eben doch anders geworden sei, wie die Probleme neu
gestellt seien, wie auch jener Fluch der Theologie insofern sich zum Segen
gewendet habe, als unsere Sache nun viel weniger mehr eine Pfarrer- und
Theologensache sei und vielmehr eine Laiensache und Volkssache, wie sie überall,
wo wir aufträten, das stärkste Interesse finde und wie auch in der Partei
zwar nicht mehr jene allgemeine Begeisterung oder doch Sympathie für uns
herrsche, wie in den ersten Zeiten, wir aber viel ernster genommen würden
und in der Partei selbst unsere feste Stellung hätten. Was im übrigen die
Partei betrifft, so tauchte wieder der alte Unterschied auf, dass die Einen
mehr die Notwendigkeit des Anschlusses an sie empfinden, die Andern aber,
ohne diese an ihrem Ort zu leugnen, doch auch die Unabhängigkeit unserer
Sache von jeder Partei vertreten und nicht nur das Recht, sondern auch die
Pflicht schärfster Kritik an ihren Aktionen, unter Umständen auch ihren
Persönlichkeiten betonen. Man verstand sich aber auch darin gut, und es
wurde schon an diesem ersten Tage klar, dass es darauf ankomme,
vor allem das Glaubens-Zentrum der Bewegung zu
verstärken.

Am zweiten Tage ging es in dieser Richtung weiter. Die Frage der
Weltanschauung, die zum Sozialismus gehöre, rückte in den Mittelpunkt.

Das Referat darüber (das Thema lautete: „Der Umschwung im Geistesleben

und die neuen Aufgaben des Sozialismus") hatte Frau Henriette
Roland Holst übernommen. Ich möchte schon hier bemerken, dass es
für uns ein ganz besonderer Segen war, diese Frau in unserer Mitte zu haben
und dass sie die Freude aller wurde. So war ihr Referat, wie auch immer
ihre Voten in der Aussprache, eine Gabe von höchstem geistigem Goldwert.
Es zu hören war ein wirkliches Erlebnis.1) Ich bin darum froh, nicht dar-

x) Frau Roland-Holst hat inzwischen in der gesinnungsverwandten
holländischen Zeitschrift „B e f r e i j d u n g, Maandblad gewijd aan de Ver-
nieuwing van het Socialisme" (Befreiung, Monatsblatt für die Erneuerung
des Soziaiismus( (Camperstraat 7, Amsterdam) der Casoja-Woche und der
religiös-sozialen Bewegung der Schweiz einen wundervollen Aufsatz gewidmet,
den wir als eines der edelsten Geschenke, die uns je geworden, betrachten
dürfen.

506



._. ..:- : -

über berichten zu müssen, weil es in den „Neuen Wegen" erscheinen wird.
Die Leser werden sich in die ganze Fülle dieser Gedanken ruhig vertiefen
können, während sie freilich das nicht haben können, was die Hörer hatten:
eben das Erlebnis des unmittelbaren Eindruckes, den diese Botschaft machte,
so wie sie im lebendigen Wort aus dem grossen Herzen dieser Frau quoll. Dieses

„Referat" war ja zugleich wie ein Bericht über die Entwicklung, die mit
der Arbeiterbewegung sie selbst durchgemacht. Sie ist, wie die Leser der „Neuen
Wege" wissen, durcli den radikalen Marxismus gegangen, ihn mit religiöser
Glut erfassend, hat sich dann, aus echtem Radikalismus, der kommunistischen
Partei angeschlossen, aber aus dem gleichen Beweggrund sie wieder verlassen
müssen, um ihren Weg weiter zu gehen, immer dem Sozialismus entgegen.
So schilderte sie uns jenen Marxismus, der lebendig war, zeigte dann
aber, wie er nach und nach in den Tod des Mechanismus und der Seelenlosig-
keit geriet, damit auch seine revolutionäre Kraft verlor, auf „radikale" oder
„reformistische" Weise bloss zur alten Welt zurückführte — alles im
Zusammenhang mit der allgemeinen Entwicklung des Geisteslebens dieser
Periode. Dann aber wehte der Geist über das Totenfeld. Wir sahen, wie das
Leben, die Seele, die Bewegung' sich wieder regten, in die Naturwissenschaft,
die Geschichte, die Psychologie strömten, der Umschwung kam. Es war tief
ergreifend, wie dieses Bild einer grossen Auferstehung sich vor uns erhob.
Aber wie ein Evangelium war es vollends, als nun der neue Sozialismus
gezeigt wurde, der, organisch statt mechanisch geartet aus diesem neuen
Leben erwachsen werde, erwachsen solle. — Das alles werden ja nun die
Leser erfahren. Der Vortrag, den diese Frau hielt — es war ein Thema, das
man sonst eher einem Mann übertragen würde — hätten sicher sehr, sehr
wenige heutige Menschen, wenn überhaupt einer, halten können. Die
Aussprache stand unter dem Eindruck dieses Reichtums. Es wurde bemerkt, dass
Rationalismus und Mechanismus, in der Welt der philosophisch-wissenschaftlichen

Erkenntnis gebrochen, nun als Praxis (Technik, Rationalisierung und
so fort) in dämonisierter Form erst recht herrschten und zum Trost für die
Nicht-Intellektuellen gesagt, dass es zu dem Ziel, das Frau Roland Holst auf
einem so langen und schweren Weg erreicht, auch einen kürzeren Weg
gebe, den Weg der unmittelbaren Empfindung, aber dem gegenüber wieder
betont, dass gerade die sozialistische Arbeiterschaft intellektuelle Hilfe auf
diesem Weg nötig habe, wie denn überhaupt Allen klar war, dass dieser Vortrag

möglichste Verbreitung finden müsse, damit er helfe, das Arbeitervolk
von der Last einer Weltanschauung zu befreien, die den Sozialismus tötet.

Der dritte Tag schloss wieder eng an den zweiten an. Es galt nun,
von der Weltanschauung zum Glauben vorzudringen, der ja etwas anderes
ist als Weltanschauung. In welcher Beziehung steht denn für
uns der Sozialismus zum Glauben? Der Schreibende hatte
die Aufgabe übernommen, darüber einleitend zu reden. Er zeigte zunächst,
dass „religiöser Sozialismus" nicht ein religiöser Anstrich oder Anhang des
Sozialismus, aber ebensowenig ein sozialer Anstrich oder Anhang des
Christentums sei, sondern eine ursprüngliche und selbständige Auffassung der
ganzen Christuswahrheit, die diese sozial verstehe in dem Sinne, dass sie
neben der individuellen Erlösung auch die gesellschaftliche verkündige, wie
sie in der Bibel mit enthalten sei. Wie sie das Christentum sozial verstehe,
so den Sozialismus (dieser als Bewegung, nicht als Partei verstanden)
religiös, indem sie darin ein Aufbrechen von Wahrheit des Gottesreiches, ein
Kommen Gottes in Gericht und Gnade erkenne — wenn auch ein Kommen
Gottes im Inkognito. Auch hier löse sich das Starre und Statische ins
Dynamische auf, indem der lebendige Gott und sein Reich für die Erde an
die Stelle von blosser Lehre und Institution, und seine Wirklichkeit selbst an
Stelle von Religion, Kirche, Christentum, Theologie träten, was eine völlige
Umwälzung des christlichen Wesens und eine Rückkehr zum Ursprung be-

507



deute. Diese Grundauffassung wurde dann nach drei Seiten hin vertreten:
' nach rechts, nach oben, nach links hin. Nach rechts hin vor allem gegen die
„Neue Theologie", gegen die Vorwürfe, die sie uns macht (Idealismus, Evo-
Jutionismus, Optimismus und so fort), wie gegen ihren Versuch, Gott (oder
sein Reich) und das soziale Handeln durch eine breite Kluft zu trennen und
dieses ins Gebiet des bloss Relativen zu verweisen und durch die sogenannte
eschatologische Auffassung des Reiches Gottes die Hoffnung auf Siege Gottes
in dieser Weltzeit zu einer Illusion zu machen. Jene Vorwürfe wurden als
sachlich unbegründet und ungerecht abgewiesen, im übrigen dreierlei betont:
Wir halten eine unmittelbare Verbindung des Religiösen mit dem
Sozialen für notwendig und biblisch gerechtfertigt, wofür besonders das Gleichnis

vom Weltgericht Zeuge ist; dieses Soziale, das wir für absolut halten,
ist auch für uns nicht der Sozialismus der Parteien und ihrer Programme,
sondern der „Sozialismus der Bibel", das Recht der Persönlichkeit, der Bruder,

die Solidarität, die Hoffnung, und alles, was dazu gehört. Im Eintreten
dafür vermählt sich das Absolute mit dem Relativen („das Wort wird
Fleisch"), so wie die Bibel es will. Das Gleichnis vom Weltgericht gilt für
diese Weltzeit. Und es gibt nach der Bibel und der Erfahrung der
Geschichte (Reformation) Siege Gottes, Fortführungen seines Reiches in diese
Weltzeit hinein. — Die Auseinandersetzung „nach oben" galt denen, die
von einer individuellen Nachfolge Christi in Bruderschaft, Liebe und Armut
aus alles politisch-soziale Wirken für wertlos, ja schädlich halten. Auch dieser

Weg ist notwendig; Einzelne mögen in Schroffheit ihn gehen., ohne
sich um das Proletariat politisch und sozial zu kümmern. „Tolstoi" und
„Marx" gehören jedenfalls zusammen („Tolstoi" macht „Marx" allein
möglich), uns aber führt gerade dieser Weg zum Proletariat und in die Welt
des politisch-sozialen Kampfes hinein, wo wir trachten müssen, seinen Sinn
zu bewähren (z. B. im Kampf mit der Gewalt). — Am meisten Jag dem
Vortragenden aber an der Auseinandersetzung „nach links", d. h. mit denjenigen
„Religiös-Sozialen", die sich vor dem Religiösen scheuen, sobald es in positiver

Gestalt, als Christusglaube und biblisches Denken, auftritt. Er betonte
wieder das „Inkognito Gottes", vermöge dessen wir auch mit den „Ungläubigen"

ohne jedes Bedenken, ohne nach ihrem Glauben zu fragen, sicher,
dass auch sie Gottes sind, arbeiten können, versuchte aber zu zeigen, warum
wir denn gerade als Sozialisten uns zu Christus bekennen, was uns das
„Uebernatürliche" bedeutet (in dem uns gerade der lebendige Gott
begegnet), erläuterte dies besonders an dem Beispiel der Auferstehung Christi
und warf dann die entscheidende Frage nach dem Verhältnis des Bewuss-
ten und Unbewussten im geistigen Leben auf, um endlich mit allem
Nachdruck zu fordern, dass die Freunde „von links" diesen letzten Fragen
nicht aus dem Wege gehen dürfen, dass die Trennung der
Religiös-Sozialen in einen „religiösen" „Neue Wege"- und einen „sozialen"
Aufbau-Flügel verhängnisvoll sei und aufgehoben werden müsse und dass wir in
gemeinsamer Arbeit, von „rechts" und von „links" her, das Zentrum
verstärken müssten. Zum Schlüsse versuchte er zu zeigen, dass wir bei aller
Bereitschaft, zu lernen, weder in der Beurteilung des Sozialismus noch in
unserer Hoffnung auf eine Gotteszeit Ursache hätten, unsere Position wesentlich
zu ändern, sondern bloss treu und lebendig sein müssten. — Die Aussprache
warf sich stark auf die Auseinandersetzung nach „rechts". Leider waren ja die
„Linken" gar wenig vertreten. Gegen die falsche Relativierung unseres Tuns
durch den Barthianismus und die „gebrochene", d. h. oft äusserst hochmütige
Haltung der jüngsten Theologengeneration wurden sehr scharfe Worte gesagt.

Der vierte Tag führte wieder auf dieser Linie weiter. Nach dem
Glauben müsste nun die Theologie drankommen. Wir wollten uns einmal
gründlich mit dem theologischen Problem auseinandersetzen, und dies auch
für die „Laien", damit diese dagegen gewappnet seien. Selbstverständlich

508



dachten wir dabei auch wieder besonders an die „neue Theologie". Das
Referat war in die Hände von Pfarrer Trautvetter gelegt. Wieder bin ich
froh, dass es in den „Neuen Wegen" erscheinen wird. Denn es war von
einer Feinheit und Gedrängtheit, die eine Wiedergabe in Stichworten
besonders schwer macht. Es schied scharf zwischen dem Leben, das sein
Recht unmittelbar aus Gott bezieht und der Theologie, die dieses Leben
auf Formeln bringt und damit jenen Zwiespalt erzeugt, der vielleicht
schlimmer ist als alle andern: die Trennung der Geister durch die „Religion".
Mit den Formeln stellt sich auch das Gefühl des Besitzes ein und auch
es bedeutet eine Grundsünde. Denn Gott lässt sich nicht besitzen. Auch
Christus wahrt sein Inkognito. Er ist öfters nicht da, wo man seiner ganz
sicher ist und ist dafür da, wo man scheinbar nichts von ihm weiss. Die
Gefahr ist riesengross, dass man schliesslich Christus bloss in der Theologie
hat und am wirklichen vorüber geht, ja ihn kreuzigt. Man kann sich gar sehr
für den Ort des Kreuzes in der Dogmatik interessieren und am Ort des
Kreuzes in der Wirklichkeit kühl und vornehm vorübergehen. Dass diese
gefährlichen Möglichkeiten aller Theologie, in deren neuestem System besonders

stark Wirklichkeit geworden seien, betonte der Redner ausdrücklich. —
Wie gesagt: ich bin froh, dass das Referat gedruckt wird, denn mein Bericht
ist nicht nur allzu unvollständig, sondern ich bin auch nicht ganz sicher, ob
meine Formulierungen auch nur völlig zutreffend sind. — In der Aussprache
meldete sich nun auch die besonders angegriffene Theologie selbst zum Wort
und verteidigte energisch ihren Gesichtspunkt. Der Referent anerkannte in
seiner Antwort noch ausdrücklich, dass die „neue Theologie" als Theologie
äusserst wertvoll sei; er anerkannte noch mehr als der Schreibende es getan
und auch jetzt tun könnte, ein gewisses Recht ihrer Kritik an der religiös-
sozialen Haltung, aber er tadelte mit gleicher Entschiedenheit wie vorher das,
was ich ihren Theologismus nennen möchte, und die selbstgerechte und
ungerechte Art besonders ihrer jüngsten Vertreter. Von theologischer Seite
wurde auch die Frage gestellt, warum wir denn erklärten, gegen die „Theologie"

zu kämpfen, statt bloss gegen eine schlechte Theologie. Auch wurde
darauf aufmerksam gemacht, dass im Marxismus die Entwicklung aus
„Religion" zu „Theologie" — mutatis mutandis — in ähnlicher Form und mit
ähnlichen Folgen vor sich gegangen sei. Im übrigen war die Stimmung der
grossen Mehrheit der Teilnehmer, die ja aus „Daten" bestand, dieser ganzen
Verhandlung gegenüber etwas geteilt. Man empfand auf der einen Seite
Trautvetters Denkweise als befreiend, fühlte sich aber in dieser ganzen
Auseinandersetzung über die Theologie nur halb zuhause. Jedenfalls ist
festzustellen, dass diese Verhandlung über die Theologie die eifrigste Aussprache
von allen erzeugte. Wir brauchen sie nicht zu bereuen.

Der fünfte Tag führte wieder das Problem weiter. Es handelte sich
nun um die rechte Form der Verkündigung und überhaupt Vertretung

unseres Glaubens,, und zwar besonders gegenüber dem sozialistischen
Proletariat und unter ihm. Das Referat hatte Pfarrer Lejeune.

Wieder kann ich bloss die Hauptpunkte der Verhandlung andeuten. Der Redner

beleuchtete das Problem besonders anhand des Buches von Piechowsky:
„Proletarischer Glaube". Er kam dazu, festzustellen, dass das Proletariat
viel weniger aus irgend welchen theoretischen Zweifeln heraus zum
sogenannten Freidenkertum gelange, als aus Opposition gegen die soziale
Haltung der Kirche, besonders ihre Stellung zum Krieg und zum Besitz.
Es schien ihm, als ob ein gewisses Aufleben des sozialistischen Freidenkertums

auch bei uns in der Schweiz gerade daraus zu erklären sei. Jedenfalls
wird diese Auseinandersetzung in der nächsten Zeit eine unserer wichtigsten
Aufgaben sein. Wir werden dabei das ganze Recht, das in dieser sozialistischen

Opposition gegen die Religion liegt, erkennen und anerkennen müssen,
um von da aus weiter zu führen. Jedenfalls werden wir nur in dem Masse

509



etwas ausrichten, als das offizielle Christentum seine Haltung ändert. Darum
gilt es auch hier einzusetzen. Zum Verzagen ist kein Anlass. Auch diese
klaren und eindringlichen, dazu so tiefernsten Ausführungen schufen wieder
eine starke seelische Spannung. — Die Aussprache betonte besonders auch
dieses Recht, das im sozialistischen Freidenkertum liegt, das aber freilich
nicht durch die Intellektuellen vertreten werde, sondern im ursprünglichen
Empfinden des einfachen Arbeiters liege. Wir stehen, trotz aller grossen bisher

getanen Arbeit, die gewiss nicht umsonst war, vielleicht erst am Anfang
einer Lösung dieses unseres grössten Problems und werden gut tun,
Zurückhaltung zu üben. Zu sieghaftem Auftreten fehlt uns allerlei,
besonders der Hintergrund einer „christlichen" Wirklichkeit. Die Lage
ist ernst, aber nicht düster. Die nun mit einer gewissen Leidenschaft erwachte
religiöse Auseinandersetzung ist nicht nur mehr wert als Gleichgültigkeit,
sondern auch mehr als eine oberflächliche Begeisterung. Die „Religion des
Sozialismus" brauchen wir jedenfalls nicht zu fürchten; die hat zu wenig
Grund.

Ich bin mir, wie gesagt, der Unzulänglichkeit dieses Berichtes bewusst. Es
ist ein verkürztes Bild, und es ist nicht unmöglich, dass da und dort etwas
nicht Unwesentliches fehlt. Da ich nicht daran dachte, einen solchen Bericht
verfassen zu müssen, habe ich mir keine Notizen gemacht und seit jener
reichen Oktoberwoche ist mir wieder viel durch Kopf und Herz gegangen.
Ich denke aber doch, dass ich alle Hauptthemen der Verhandlung berührt und
nichts oder sehr wenig falsch dargestellt habe. Es scheint mir im übrigen
nicht unwichtig, dass die Freunde, die nicht dabei sein konnten, wenigstens
diesen Bericht bekommen und damit in die Lage versetzt werden, die Fragen
und Aufgaben, die er markiert, auch zu den ihrigen zu machen. Diese
Dinge müssen, so schien es uns, jetzt unter uns allgemein verarbeitet werden,
wenn wir vorwärts kommen sollen.

Hinzufügen will ich noch, dass wir an zwei Abenden auch die Probleme
der sozialistischen Lebensgestaltung und der sozialistischen

Bildung, besonders der Volkshochschule, besprachen.
Beide Themen waren ja aus den übrigen Verhandlungen immer wieder
aufgetaucht und das erstere beschäftigte besonders die Jugend. Gerade diese
Themen aber müssen wir gründlich weiterführen, denn sie konnten doch
bloss gestreift werden. Und so auch das Problem unseres Verhältnisses zur
Jugend und Jugendbewegung.

Am Samstag endlich haben wir allerlei mehr organisatorisch-p
Taktische Aufgaben der Bewegung besprochen. Stark wurde betont, dass wir
ihre innere und äussere Einheit wahren müssen, und es wurden
Massregeln beschlossen, die diese auch äusserlich fördern sollten. Es wurde auch
eine energischere Art des Kampfes für die Sache, die wir für wahr halten,
gefordert und vor falschem Pazifismus gewarnt. Dabei kam selbstverständlich

die Frage auf, wie wir die Diktatur der Presse, und zwar nicht
nur der bürgerlichen, brechen und mithelfen könnten, mehr Wahrheit und
Anstand in sie hineinzubringen. Auch die weitere Verwertung der an dem
Kurse gehaltenen Vorträge wurde erörtert. Von mehreren Seiten kam das
Verlangen, das in Casoja Geleistete an andern Orten, wenn auch in abgekürzter

Form, zu wiederholen. Auch diese Verhandlung war lebendig und warm
und bildete durchaus einen guten Abschluss des Ganzen.

Immer haben wir nicht geredet und zugehört. Besonders der Abend
brachte uns auch das frohe und ernste Lied, edle Musik, herzerquickendes
Zusammensein. Mit diesem Bericht ist ja das Allerbeste, das uns die Casoja-
Woche brachte, noch nicht einmal angedeutet: das ist der Geist der brüderlichen

Gemeinschaft, der uns mit seiner Wärme umfing, der Geist der Freude
an dem Dienst einer grossen und schweren Sache, der uns wie eine Sonne
strahlte, die Zuversicht zu dem Fortschreiten dieser Sache, die sich Allen mit-

510



teilte. Wir erfuhren wirklich etwas von Gemeinschaft und Gemeinde. Nicht
wenig trug dazu, wie schon angedeutet wurde, die Atmosphäre bei, die von
Casoja ausströmte, das Gefühl des Heims, das wir hatten. Vor allem aber
bewies die Sache, an die wir uns gesetzt, ihre Lebendigkeit. Möchte nun von
dem droben empfangenen Segen ein starker Impuls weitergehen und etwas von
der Möglichkeit, die wir droben verspürt, auch unten zu reicherer und
vollerer Wirklichkeit werden. L. R.

Wie lange noch?

Vor dem Divisionsgericht VI b standen am 26. Oktober : Fritz Zweifel,
Diakon, und Andreas Martig, Lehrer, ersterer in erster und Martig

in dritter Verweigerung. Eine Anzahl von Freunden hatte sich zu den
Verhandlungen eingefunden, sodass der etwas kleine Gerichtssaal drückend
voll wurde. Es muss durchaus anerkannt werden, dass die beiden Angeklagten
anständig und sogar höflich behandelt wurden. Ihre Unbescholtenheit und die
Lauterkeit ihrer Ueberzeugung wurden voll anerkannt. Sogar die
militärdienstliche Qualifikation der Beiden wurde anerkennend hervorgehoben.
Dienstverweigerer sind eben keine Drückeberger, sondern durchwegs die
„besten Soldaten"! Verständnislos standen die Richter der religiösen
Begründung der Dienstverweigerung gegenüber. Es war reichlich naiv, wenn
der Grossrichter aus der Berufung auf Jesus, wie Zweifel sie zum Ausdruck
brachte, darauf schloss, dass wir vom offiziellen Christentum, das doch
keineswegs die Dienstverweigerung fordere, offenbar keine gar gute
Meinung haben, dass es also nach unserer Meinung mit dem wirklichen Christentum

recht bös bestellt sei. Man möchte recht wünschen, dass diese Herren
einmal den Hohn eines Kierkegaard über das Massenchristentum („wir sind
ja alle gleicherweise Christen"!) auf sich wirken lassen würden, oder noch
besser, dass sie sich einmal ernstlich in die Bergpredigt vertiefen möchten,
damit es ihnen klar würde, dass Christentum doch etwas anderes und nicht so
Selbstverständliches ist wie Brotessen! Selbstverständlich wurde auch der
„tief religiöse Oberstkorpskommandant" Sprecher genannt, dem man doch
christliche Gesinnung nicht absprechen könne. Sehr gut antwortete Martig
darauf, dass er in keiner Weise über das Christentum Sprechers urteilen
wolle, dass er aber seinerseits aus seiner eigenen Ueberzeugung ebenso die
Konsequenzen ziehen müsse, wie es Sprecher für sich auch getan. Und
treffend antwortete der Verteidiger Martigs, Dr. Wolf (dessen Verteidigung
besonders genannt zu werden verdient und auch dem Gericht, und sogar dem
Auditor Eindruck gemacht hat), dass gerade Sprecher es gewesen ist, der
auf Grund seiner religiösen Einstellung für die Dienstverweigerer Zivildienst
gefordert hat! — Verlegenheit und Ratlosigkeit —, es ist für die Hüter des
Bestehenden immer eine sehr unangenehme Sache gewesen, wenn sie der
Revolution Christi begegneten! Mit Recht hat man an das Wort erinnert, das
Gandhi seinen Richtern entgegen gehalten hat: „Demissionieren Sie, oder
verurteilen Sie mich." Und verurteilt sind die beiden Verweigerer auch worden,
Zweifel zu drei Monaten Gefängnis und ein Jahr Einstellung in den bürgerlichen

Ehren, Martig zu zwei Monaten und ein Jahr Einstellung.
Wir aber stehen als Zuschauer dabei, fühlen uns mitschuldig an der

Schande, die über solchen Gerichten und Urteilen liegt, und fragen: Wie
lange noch? G. Felix, Präz.

511


	Berichte : die religiös-soziale Woche in Casoja ; Wie lange noch?

