Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 11

Artikel: Berichte : die religits-soziale Woche in Casoja ; Wie lange noch?
Autor: L.R. / Felix, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sie nicht hinzugefiigt haben, dass er, wenn er auch ein Auto gehabt hitte,
um so viel rascher bei ihnen gewesen wire. Wobei dann vielleicht einer be-
merkt hitte (im gleichen Stil): , Wenn er dann nur nicht unterwegs einen Men-
schen iiberfahren hitte!

Das Beispiel, dessen Anstossigkeit Sie selbst empfinden, ist in der Tat
charakteristisch, Es zeigt, wie Technik-Schwirmer in der Gefahr sind, Gottes-
Krifte durch Technik-Krifte zu ersetzen. Nein, die Rolle, die Sie da Jesus
zuschreiben, wire hochstens etwas fiir Coué gewesen. In einer technisierten
Welt gibt es Gottes-Krifte nicht mehr, weil man sie weder sucht, noch ver-
steht. Nein, ein Jesus von der Art, wie Sie sich ihn denken, hitte weder
frither noch spiter Lazarus aus dem Grabe gerufen und die Trinen der Ma-
ria und Marta gestillt.

Ich aber kimpfe gegen die Gotzentechnik fiir Gott und Christus — soweit
eben ein Mensch solchen Kampf fithren kann.

Im iibrigen von der Technik ein andermal. Mein letztes Wort dar-
iiber ist noch nicht gesagt, Mein vorletztes aber lautet: es gibt keine
grossere Flachheit, kein drgeres Banausen- und Philistertum, als heute noch
von der Maschine als solcher irgend ein Heil fiir die Menschheit zu erwarten.
Das sage ich rein prinzipiell, ohne jede personliche Spitze.

Im {ibrigen Offenheit gegen Offenheit und nichts fiir ungut!
Besten Gruss! Ihr L. Ragaz.

III!I'III%IIIIIIIIIIlllllllIlllllllll!lli|lllllIrlllll|lllllllIllllllIIllllIlllllll||lllllll[lIﬂllIIIIIIIlllllIIIIlll‘lIlllIIIII!I"I"IIIIIIIIIIIIlllllllllllllllllIll"lllllll"lllllllIIIHI

{% Berichte £

LT LR AR R R R T R R R A AR LR AR A ERIRERIRIRR YR mismnnn LT TR R R R e

=R,
SHIEnn
(ITRE TR R

Snnnnn

Die religios-soziale Woche in Casoja.

Sie ist nach dem allgemeinen Urteil iiber alles Erwarten schon und geseg-
net gewesen. Wir hatten etwa dreissig Menschen erwartet (es war ja nicht all-
gemeine Ferienzeit und Casoja liegt doch recht seitab), und siehe, es kamen
siebzig, sogar solche aus dem Auslande (wihrend freilich die nahen Biindner,
die Urbiindner wenigstens, die es doch gern sehen, wenn man aus dem , Unter-
land“ zu ihrer jihrlichen Reichenauer Konferenz kommt, dieser emZIgen all-
gemein-schweizerischen religios-sozialen Veranstaltung in Graubiinden bis
auf einige Ausnahmen fern blieben, was mnicht unerwihnt bleiben darf), und
es war besonders viel irische, feine Jugend dabei. Gerade diese unerwartet
grosse Zahl von Teilnehmern bereitete freilich einige Schwierigkeiten. Casoja
vermochte sie bei weitem nicht alle zu fassen; es mussten die Hotel und
Pensionen in der Nidhe in Anspruch genommen werden. So gab es statt des
Zusamenseins an einem Ort ein Hin- und Herwandern. Dazu kam eine
ganz besondere Ungunst des Wetters. Wiahrend vorher eine Sonnenwoche der
andern Monate hindurch folgte, mit wenigen Ausnahmen, hingen nun
schwere Nebel an den Abhingen, stromte der Regen, fiel der Schnee, und erst
als die Woche zu Ende war, brachen wieder strahlende Sonnentage an. Aber
das alles vermochte den Segen, der iiber dieser Woche lag, nicht zu brechen.
Mit ungefriibtem Humor ertrug man die Ausquartierung, ertrug man eine
Bauarbeit in dem Hotel, wo man die Versammlungen halten musste, ertrug man
das Hin- und Herwandern in Regen und Schnee, und wenn einmal die Sonne
durch die Nebel brach und ein Ausflug moéglich war, dann war es ein all-
gemeiner Jubel. Im iibrigen trug dieses paradoxe Wetter zur Konzentration
auf die Arbeit bei, wihrend eine volle Entfaltung der herbstlichen Hohen-
pracht uns vielleicht doch etwas zu stark in deren Bann gezogen hitte. Und
Casoja blieb trotz jenen Trennungen das Zentrum, wo man sich immer
wieder fand und von wo Heimgefiihl und Familiengeist iiber alle ausstromte.

505



Die Woche war sozusagen der Revision der ganzen religids-sozialen
Bewegung gewidmet. Es sollten namentlich ihre Weltanschauungs-
und Glaubensgrundlagen wieder einmal gemeinsam gepriift werden.
Jeder Tag hatte seine besondere Aufgabe,

Der erste Tag bildete sozusagen die Einleitung zum Ganzen, Es
wurde die dussere und innere Lage unserer Sache gepriiit. Piarrer Gerber
hatte das Referat. Er zeigte anhand der Bibel und der christlichen Geschichte
die notwendige Einheit dessen, was wir ,Christentum® und dessen, was wir
,Sozialismus® nennen, in grossen Ziigen auf, schilderte den Friihling, der in
unseren Seelen anbrach, als in der sogenannten religids-sozialen Bewegung
diese Einheit, vom Zentrum her verstanden, neu erschien, mit dem berechtig-
ten Anspruch, eine Erneuerung des christlichen Wesens, wie der Welt zu
sein — dies natiirlich in dem Sinne, dass Gott diese Erneuerung schafien
wolle. Dann stellte er dar, wie die beiden als Trager dieser Erneuerung vor
allem in Betracht kommenden Michte, die Kirche und die Sozialdemo-
kratie, versagten. Jene versagte vor allem, weil eine gewisse Theologie,
wie ein Mehltau auf Blumen und Bliiten des Friihlings, iiber die Bewegung
kam; aber nicht weniger versagte die Sozialdemokratie, der Veridusserlichung
und Selbstgerechtigkeit verfallend. Es war ein ziemlich diisteres Bild, das
auf diese Weise gezeichnet wurde. Aber die Notwendigkeit unserer Sache
und ihre Verheissung wurde deswegen nicht weniger kraitig herausgearbeitet.
Die Aussprache hob zum Teil das Verheissungsvolle noch mehr hervor, Sie
zeigte, wie vieles eben doch anders geworden sei, wie die Probleme neu ge-
steilt seien, wie auch jener Fluch der Theologie insofern sich zum Segen ge-
wendet habe, als unsere Sache nun viel weniger mehr eine Pfarrer- und Theo-
logensache sei und vielmehr eine Laiensache und Volkssache, wie sie iiberall,
wo wir auftriten, das stirkste Interesse finde und wie auch in der Partei
zwar nicht mehr jene allgemeine Begeisterung oder doch Sympathie fiir uns
herrsche, wie in den ersten Zeiten, wir aber viel ernster genommen wiirden
und in der Partei selbst unsere feste Stellung hitten. Was im {ibrigen die
Partei betriift, so tauchte wieder der alte Unterschied auf, dass die Einen
mehr die Notwendigkeit des Anschlusses an sie empfinden, die Andern aber,
ohne diese an ihrem Ort zu leugnen, doch auch die Unabhingigkeit unserer
Sache von jeder Partei vertreten und. nicht nur das Recht, sondern auch die
Pilicht schirister Kritik an ihren Aktionen, unter Umstinden auch ihren
Personlichkeiten betonen. Man verstand sich aber auch darin gut, und es
wurde schon an diesem ersten Tage klar, dass es darauf ankomme,
vor allem das Glaubens-Zentrum der Bewegung zu ver-
stirken.

Am zweiten Tage ging es in dieser Richtung weiter, Die Frage der
Weltanschauung, die zum Sozialismus gehore, riickte in den Mittel-
punkt, Das Referat dariiber (das Thema lautete: ,Der Umschwung im Geistes-
leben und die neuen Aufgaben des Sozialismus“) hatte Frau Henriette
Roland Holst iibernommen. Ich mdchte schon hier bemerken, dass es
fiir uns ein ganz besonderer Segen war, diese Frau in unserer Mitte zu haben
und dass sie die Freude aller wurde. So war ihr Referat, wie auch immer
ihre Voten in der Aussprache, eine Gabe von hochstem geistigem Goldwert,
Es zu horen war ein wirkliches Erlebnis.) Ich bin darum iroh, nicht dar-

'y Frau Roland-Holst hat inzwischen in der gesinnungsverwandten
hollindischen Zeitschrift ,Befreijdung, Maandblad gewijd aan de Ver-
nieuwing van het Socialisme® (Belreiung, Monatsblatt fiir die Erneuerung
des Sozialismus( (Camperstraat 7, Amsterdam) der Casoja-Woche und der re-
ligios-soziaien Bewegung der Schweiz einen wundervollen Aufsatz gewidmet,
:iignf wir als eines der edelsten Geschenke, die uns je geworden, betrachten

tirfen.

5006



iiber berichten zu miissen, weil es in den ,Neuen Wegen® erscheinen wird.
Die Leser werden sich in die ganze Fiille dieser Gedanken ruhig vertiefen -
konnen, wihrend sie freilich das nicht haben konnen, was die Horer hatten:
eben das Erlebnis des unmittelbaren Eindruckes, den diese Botschait machte,
so wie sie im lebendigen Wort aus dem grossen Herzen dieser Frau quoll. Die-
ses , Referat war ja zugleich wie ein Bericht iiber die Entwicklung, die mit
der Arbeiterbewegung sie selbst durchgemacht. Sie ist, wie die Leser der , Neuen
Wege®“ wissen, durch den radikalen Marxismus gegangen, ihn mit religioser
Glut erfassend, hat sich dann, aus echtem Radikalismus, der kommunistischen
Partei angeschlossen, aber aus dem gleichen Beweggrund sie wieder verlassen
miissen, um ihren Weg weiter zu gehen, immer dem Sozialismus entgegen.
So schilderte sie uns jenen Marxismus, der lebendig war, zeigte dann
aber, wie er nach und nach in den Tod des Mechanismus und der Seelenlosig-
keit geriet, damit auch seine revolutionire Kraft verlor, auf ,radikale” oder
,reformistische” Weise bloss zur alten Welt zuriickfiihrte — alles im Zu-
sammenhang mit der allgemeinen Entwicklung des Geisteslebens dieser Pe-
riode. Dann aber wehte der Geist iiber das Totenfeld. Wir sahen, wie das
Leben, die Seele, die Bewegung sich wieder regten, in die Naturwissenschaft,
die Geschichte, die Psychologie stromten, der Umschwung kam. Es war tief
ergreifend, wie dieses Bild einer grossen Auferstehung sich vor uns erhob.
Aber wie ein Evangelium war es vollends, als nun der neue Sozialismus
gezeigt wurde, der, organisch statt mechanisch geartet aus diesem neuen

Leben erwachsen werde, erwachsen solle. — Das alles werden ja nun die
Leser erfahren. Der Vortrag, den diese Frau hielt — es war ein Thema, das
man sonst. eher einem Mann iibertragen wiirde — hidtten sicher sehr, sehr

wenige heutige Menschen, wenn iiberhaupt einer, halten konnen. Die Aus-
sprache stand unter dem Eindruck dieses Reichtums. Es wurde bemerkt, dass
Rationalismus und Mechanismus, in der Welt der philosophisch-wissenschaft-
lichen Erkenntnis gebrochen, nun als Praxis (Technik, Rationalisierung und
so fort) in ddmonisierter Form erst recht herrschten und zum Trost fiir die
Nicht-Intellektuellen gesagt, dass es zu dem Ziel, das Frau Roland Holst auf
einem so langen und schweren Weg erreicht, auch einen kiirzeren Weg
gebe, den Weg der unmittelbaren Empfindung, aber dem gegeniiber wieder
betont, dass gerade die sozialistische Arbeiterschaft intellektuelle Hille auf
diesem Weg no6tig habe, wie denn iiberhaupt Allen klar war, dass dieser Vor-
trag moglichste Verbreitung finden miisse, damit er helfe, das Arbeitervolk
von der Last einer Weltanschauung zu befreien, die den Sozialismus totet.

Der dritte Tag schloss wieder eng an den zweiten an. Es galt nun,
von der Weltanschauung zum Glauben vorzudringen, der ja etwas anderes
ist als Weltanschauung. In welcher Beziehung steht denn fiir
uns der Sozialismus zum Glauben? Der Schreibende hatte
die Aufgabe iibernommen, dariiber - einleitend zu reden, Er zeigte zunichst,
dass ,religioser Sozialismus“ nicht ein religioser Anstrich oder Anhang des
Sozialismus, aber ebensowenig ein sozialer Anstrich oder Anhang des Chri-
stentums sei, sondern eine urspriingliche und selbstindige Auffassung der
ganzen Christuswahrheit, die diese sozial verstehe in dem Sinne, dass sie
neben der individuellen Erlésung auch die gesellschaftliche verkiindige, wie
sie in der Bibel mit enthalten sei. Wie sie das Christentum sozial verstehe,
so den Sozialismus (dieser als Bewegung, nicht als Partei verstanden) reli-
g106s, indem sie darin ein Aufbrechen von Wahrheit des Gottesreiches, ein
Kommen Gottes in Gericht und Gnade erkenne — wenn auch ein Kommen
Gottes im Inkognito. Auch hier 16se sich das Starre und Statische ins
Dynamische auf, indem der lebendige Gott und sein Reich fiir die Erde an
die Stelle von blosser Lehre und Institution, und seine Wirklichkeit selbst an
Stelle von Religion, Kirche, Christentum, Theologie triten, was eine vollige
Umwilzung des christlichen Wesens und eine Riickkehr zum Ursprung be-

507



deute. Diese Grundauffassung wurde dann nach drei Seiten hin vertreten:
"nach rechts, nach oben, nach links hin. Nach rechts hin vor allem gegen die
,Neue Theologie“, gegen die Vorwiirle, die sie uns macht (Idealismus, Evo-
lutionismus, Optimismus und so fort), wie gegen ihren Versuch, Gott (oder
‘sein Reich) und das soziale Handeln durch eine breite Kluit zu trennen und
dieses ins Gebiet des bloss Relativen zu verweisen und durch die sogenannte
eschatologische Auffassung des Reiches Gottes die Hoffnung auf Siege Gottes
in dieser Weltzeit zu einer Illusion zu machen. Jene Vorwiirfe wurden als
sachlich unbegriindet und ungerecht abgewiesen, im iibrigen dreierlei betont:
Wir halten eine unmittelbare Verbindung des Religiosen mit dem So-
zialen fiir notwendig und biblisch gerechtfertigt, wofiir besonders das Gleich-
nis vom Weltgericht Zeuge ist; dieses Soziale, das wir fiir absolut halten,
ist auch fiir uns nicht der Sozialismus der Parteien und ihrer Programme,
sondern der ,Sozialismus der Bibel“, das Recht der Personlichkeit, der Bru-
der, die Solidaritit, die Hoffnung, und alles, was dazu gehort. Im Eintreten
dafiir vermidhlt sich das Absolute mit dem Relativen (,das Wort wird
Fleisch”), so wie die Bibel es will. Das Gleichnis vom Weltgericht gilt fiir
diese Weltzeit. Und es gibt nach der Bibel und der Erfahrung der Ge-
schichte (Reformation) Siege Gottes, Fortfiihrungen seines Reiches in diese
Weltzeit hinein. — Die Auseinandersetzung ,nach oben“ galt denen, die
von einer individuellen Nachfolge Christi in Bruderschait, Liebe und Armut
aus alles politisch-soziale Wirken fiir wertlos, ja schddlich halten. Auch die-
ser Weg ist notwendig; Einzelne moégen in Schroifheit ihn gehen., ohne
sich um das Proletariat politisch und sozial zu kiimmern. ,Tolstoi” und
,2Marx“ gehoren jedenfalls zusammen (, Tolstoi” macht , Marx“ allein mog-
lich), uns aber fiihrt gerade dieser Weg zum Proletariat und in die Welt
des politisch-sozialen Kampfes hinein, wo wir trachten miissen, seinen Sinu
zu bewihren (z. B. im Kampf mit der Gewalt). — Am meisten lag dem Vor-
tragenden aber an der Auseinandersetzung ,nach links“, d. h. mit denjenigen
,,Religios-Sozialen”, die sich vor dem Religiosen scheuen, sobald es in posi-
tiver Gestalt, als Christusglaube und biblisches Denken, auftritt. Er betonte
wieder das ,Inkognito Gottes“, vermoge dessen wir auch mit den ,Ungliu-
bigen“ ohne jedes Bedenken, ohne nach ihrem Glauben zu fragen, sicher,
dass auch sie Gottes sind, arbeiten konnen, versuchte aber zu zeigen, warum
~wir denn gerade als Sozialisten uns zu Christus bekennen, was uns das
,Uebernatiirliche” bedeutet (in dem uns gerade der lebendige Gott be-
gegnet), erliuterte dies besonders an dem Beispiel der Auferstehung Christi
und warf dann die entscheidende Frage nach dem Verhiltnis des Bewuss-
ten und Unbewussten im geistigen Leben auf, um endlich mit allem
Nachdruck zu fordern, dass die Freunde ,von links“ diesen letzten Fragen
nicht aus dem Wege gehen diirfen, dass die Trennung der Reli-
gids-Sozialen in einen ,religiosen“ ,Neue Wege"“- und einen ,sozialen Auf-
bau-Fliigel verhdngnisvoll sei und aufgehoben werden miisse und dass wir in
gemeinsamer Arbeit, von ,rechts und von ,links” her, das Zentrum ver-
stdrken miissten., Zum Schlusse versuchte er zu zeigen, dass wir bei aller
Bereitschait, zu lernen, weder in der Beurteilung des Sozialismus noch in un-
serer Hofinung aui eine Gotteszeit Ursache hitten, unsere Position wesentlich
zu dndern, sondern bloss treu und lebendig sein miissten. — Die Aussprache
warf sich stark auf die Auseinandersetzung nach ,rechts“. Leider waren ja die
,Linken gar wenig vertreten. Gegen die falsche Relativierung unseres Tuns
durch den Barthianismus und die ,gebrochene”, d. h. oft dusserst hochmiitige
Haltung der jiingsten Theologengeneration wurden sehr scharfe Worte gesagt.

Der vierte Tag fiihrte wieder auf dieser Linie weiter. Nach dem
Glauben musste nun die Theologie drankommen. Wir wollten uns einmal
griindlich mit dem theologischen Problem auseinandersetzen, und dies auch
fiir die ,Laien, damit diese dagegen gewappnet seien. Selbstverstindlich

508



dachten wir dabei auch wieder besonders an die ,neue Theologie”“. Das Re-
ferat war in die Hinde von Plarrer Trautvetter gelegt. Wieder bin ich
froh, dass es in den ,Neuen Wegen*“ erscheinen wird. Denn es war von
einer Feinheit und Gedringtheit, die eine Wiedergabe in Stichworten be-
sonders schwer macht. Es schied scharf zwischen dem Leben, das sein
Recht unmittelbar aus Gott bezieht und der Theologie, die dieses Leben
auf Formeln bringt und damit jenen Zwiespalt erzeugt, der vielleicht
schlimmer ist als alle andern: die Trennung der Geister durch die ,Religion®.
Mit den Formeln stellt sich auch das Getfiihl des Besitzes ein und auch
es bedeutet eine Grundsiinde. Denn Gott lisst sich nicht besitzen, Auch
Christus wahrt sein Inkognito. Er ist ofters nicht da, wo man seiner ganz
sicher ist und ist dafiir da, wo man scheinbar nichts von ihm weiss. Die
Gefahr ist riesengross, dass man schliesslich Christus bloss in der Theologie
hat und am wirklichen voriiber geht, ja ihn kreuzigt. Man kann sich gar sehr
fiir den Ort des Kreuzes in der Dogmatik interessieren und am Ort des
Kreuzes in der Wirklichkeit kiihl und vornehm voriibergehen. Dass diese
gefihrlichen Moglichkeiten aller Theologie, in deren neuestem System beson-
ders stark Wirklichkeit geworden seien, betonte der Redner ausdriicklich. —-
Wie gesagt: ich bin froh, dass das Referat gedruckt wird, denn mein Bericht
ist nicht nur allzu unvollstindig, sondern ich bin auch nicht ganz sicher, ob
meine Formulierungen auch nur vollig zutreifend sind. — In der Aussprache
meldete sich nun auch die besonders angegriffene Theologie selbst zum Wort
und verteidigte energisch ihren Gesichtspunkt. Der Referent anerkannte in
seiner Antwort noch ausdriicklich, dass die ,neue Theologie“ als Theologie
dusserst wertvoll sei; er anerkannte noch mehr als der Schreibende es getan
und auch jetzt tun konnte, ein gewisses Recht ihrer Kritik an der religios-
sozialen Haltung, aber er tadelte mit gleicher Entschiedenheit wie vorher das,
was ich ihren Theologismus nennen mochte, und die selbstgerechte und un-
gerechte Art besonders ihrer jiingsten Vertreter. Von theologischer Seite
wurde auch die Frage gestellt, warum wir denn erklirten, gegen die , Theo-
logie“ zu kdmpien, statt bloss gegen eine schlechte Theologie. Auch wurde
darauf aufmerksam gemacht, dass im Marxismus die Entwicklung aus , Re-
ligion zu ,Theologie“ — mutatis mutandis — in dhnlicher Form und mit
dhnlichen Folgen vor sich gegangen sei. Im iibrigen war die Stimmung der
~ grossen Mehrheit der Teilnehmer, die ja aus ,Laien®“ bestand, dieser ganzen
Verhandlung gegeniiber etwas geteill. Man empfand auf der einen Seite
Trautvetters Denkweise als beireiend, fiihlte sich aber in dieser ganzen Aus-
einandersetzung iiber die Theologie nur halb zuhause. Jedenfalls ist festzu-
stellen, dass diese Verhandlung iiber die Theologie die eifrigste Aussprache
von allen erzeugte. Wir brauchen sie nicht zu bereuen,

Der flinfte Tag fiihrte wieder das Problem weiter. Es handelte sich
nun um die rechte Form der Verkiindigung und iiberhaupt Vertre-
tun g unseres Glaubens, und zwar besonders gegeniiber dem sozialisti-
schenProletariat und unter ihm. Das Referat hatte Plarrer Lejeune.
Wieder kann ich bloss die Hauptpunkte der Verhandlung andeuten. Der Red-
ner beleuchtete das Problem besonders anhand des Buches von Piechowsky:
,Proletarischer Glaube“. Er kam dazu, festzustellen, dass das Proletariat
viel weniger aus irgend welchen theoretischen Zweifeln heraus zum
sogenannten Freidenkertum gelange, als aus Opposition gegen die soziale
Haltung der Kirche, besonders ihre Stellung zum Krieg und zum Besitz.
Es schien ihm, als ob ein gewisses Aufleben des sozialistischen Freidenker-
tums auch bei uns in der Schweiz gerade daraus zu erkliren sei. Jedenfalls
wird diese Auseinandersetzung in der nidchsten Zeit eine unserer wichtigsten
Aufgaben sein. Wir werden dabei das ganze Recht, das in dieser sozialisti-
schen Opposition gegen die Religion liegt, erkennen und anerkennen miissen,
um von da aus weiter zu fithren. Jedenfalls werden wir nur in dem Masse

509



etwas ausrichten, als das offizielle Christentum seine Haltung dndert. Darum
gilt es auch hier einzusetzen. Zum Verzagen ist kein Anlass. Auch diese
klaren und eindringlichen, dazu so tiefernsten Ausfithrungen schufen wieder
eine starke seelische Spannung. — Die Aussprache betonte besonders auch
dieses Recht, das im sozialistischen Freidenkertum liegt, das aber ireilich
nicht durch die Intellekfuellen vertreten werde, sondern im urspriinglichen
Emplinden des einfachen Arbeiters liege. Wir stehen, trotz aller grossen bis-
her getanen Arbeit, die gewiss nicht umsonst war, vielleicht erst am Aniang
einer Losung dieses unseres grossten Problems und werden gut tun, Zu-
riickhaltung zu iiben, Zu sieghaitem Auiftreten fehlt uns allerlei,
besonders der Hintergrund einer ,christlichen® Wirklichkeit. Die Lage
ist ernst, aber nicht diister. Die nun mit einer gewissen Leidenschait erwachte
religiose Auseinandersetzung ist nicht nur mehr wert als Gleichgiiltigkeit,
sondern auch mehr als eine oberilichliche Begeisterung. Die ,Religion des
%ozialismus“ brauchen wir jedenfalls nicht zu fiirchten; die hat zu wenig
rund. ‘

Ich bin mir, wie gesagt, der Unzulinglichkeit dieses Berichtes bewusst, Es
ist ein verkiirztes Bild, und es ist nicht unmdglich, dass da und dort etwas
nicht Unwesentliches fehlt, Da ich nicht daran dachte, einen solchen Bericht
verfassen zu miissen, habe ich mir keine Notizen gemacht und seit jener
reichen Oktoberwoche ist mir wieder viel durch Kopf und Herz gegangen.
Ich denke aber doch, dass ich alle Hauptthemen der Verhandlung beriihrt und
nichts oder sehr wenig falsch dargestellt habe. Es scheint mir im iibrigen
nicht unwichtig, dass die Freunde, die nicht dabei sein konnten, wenigstens
diesen Bericht bekommen und damit in die Lage versetzt werden, die Fragen
und Aufgaben, die er markiert, auch zu den ihrigen zu machen. Diese
Dinge miissen, so schien es uns, jetzt unter uns allgemein verarbeitet werden,
wenn wir vorwirts kommen sollen,

Hinzufiigen will ich noch, dass wir an zwei Abenden auch die Probleme
der sozialistischen Lebensgestaltung und der sozialisti-
schen Bildung, besonders der Volkshochschule, besprachen.
Beide Themen waren ja aus den iibrigen Verhandlungen immer wieder aui-
getaucht und das erstere beschiftigte besonders die Jugend. Gerade diese
Themen aber miissen wir griindlich weiterfilhren, denn sie konnten doch
bloss gestreift werden. Und so auch das Problem unseres Verhiltnisses zur
Jugend und Jugendbewegung.

Am Samstag endlich haben wir allerlei mehr organisatorisch-prak -
tische Aufgaben der Bewegung besprochen. Stark wurde betont, dass wir
ihre innere und #dussere Einheit wahren miissen, und es wurden Mass-
regeln beschlossen, die diese auch dusserlich idrdern sollten, Es wurde auch
eine energischere Art des Kamptfes fiir die Sache, die wir fiir wahr halten,
gefordert und vor falschem Pazifismus gewarnt. Dabei kam selbstver-
stindlich die Frage auf, wie wir die Diktatur der Presse, und zwar nicht
nur der biirgerlichen, brechen und mithelien konnten, mehr Wahrheit und
Anstand in sie hineinzubringen. Auch die weitere Verwertung der an dem
Kurse gehaltenen Vortri ge wurde erdrtert. Von mehreren Seiten kam das
Verlangen, das in Casoja Geleistete an andern Orten, wenn auch in abgekiirz-
ter Form, zu wiederholen. Auch diese Verhandlung war lebendig und warm
und bildete durchaus einen guten Abschluss des Ganzen.

Immer haben wir nicht geredet und zugehort. Besonders der Abend
brachte uns auch das frohe und ernste Lied, edle Musik, herzerquickendes
Zusammensein. Mit diesem Bericht ist ja das Allerbeste, das uns die Casoja-
Woche brachte, noch nicht einmal angedeutet: das ist der Geist der briider-
lichen Gemeinschaft, der uns mit seiner Wirme umfing, der Geist der Freude
an dem Dienst einer grossen und schweren Sache, der uns wie eine Sonne
strahlte, die Zuversicht zu dem Fortschreiten dieser Sache, die sich Allen mit-

510



teilte. Wir erfuhren wirklich etwas von Gemeinschaft und Gemeinde, Nicht
wenig trug dazu, wie schon angedeutet wurde, die Atmosphire bei, die von
Casoja ausstromte, das Gefiihl des Heims, das wir hatten. Vor allem aber be-
wies die Sache, an die wir uns gesetzt, ihre Lebendigkeit. Mochte nun von
dem droben empiangenen Segen ein starker Impuls weitergehen und etwas von
der Moglichkeit, die wir droben verspiirt, auch unten zu reicherer und vol-
lerer Wirklichkeit werden. L. R

Wie lange noch?

Vor dem Divisionsgericht VIb standen am 26. Oktober: Fritz Zwei-
fel, Diakon, und Andreas Martig, Lehrer, ersterer in erster und Mar-
tig in dritter Verweigerung. Eine Anzahl von Freunden hatte sich zu den
Verhandlungen eingefunden, sodass der etwas kleine Gerichtssaal driickend
voll wurde. Es muss durchaus anerkannt werden, dass die beiden Angeklagten
anstindig und sogar hoflich behandelt wurden. Ihre Unbescholtenheit und die
Lauterkeit ihrer Ueberzeugung wurden voll anerkannt. Sogar die militdr-
dienstliche Qualifikation der Beiden wurde anerkennend hervorgehoben.
Dienstverweigerer sind eben keine Driickeberger, sondern durchwegs die
,besten Soldaten! Verstindnislos standen die Richter der religiosen Be-
griindung der Dienstverweigerung gegeniiber, Es war reichlich naiv, wenn
der Grossrichter aus der Berufung auf Jesus, wie Zweifel sie zum Ausdruck
brachte, daraui schloss, dass wir vom offiziellen Christentum, das doch
keineswegs die Dienstverweigerung fordere, offenbar keine gar gute Mei-
nung haben, dass es also nach unserer Meinung mit dem wirklichen Christen-
tum recht bos bestellt sei. Man mo6chte recht wiinschen, dass diese Herren
einmal den Hohn eines Kierkegaard iiber das Massenchristentum (,,wir sind
ja alle gleicherweise Christen“!) auf sich wirken lassen wiirden, oder noch
besser, dass sie sich einmal ernstlich in die Bergpredigt vertiefen mochten,
damit es ihnen klar wiirde, dass Christentum doch etwas anderes und nicht so
Selbstverstindliches ist wie Brotessen! Selbstverstindlich wurde auch der
Hlief religiose Oberstkorpskommandant“ Sprecher genannt, dem man doch
-<hristliche Gesinnung nicht absprechen konne. Sehr gut antwortete Martig
darauf, dass er in keiner Weise iiber das Christentum Sprechers urteilen
wolle, dass er aber seinerseits aus seiner eigenen Ueberzeugung ebenso die
Konsequenzen ziehen miisse, wie es Sprecher fiir sich auch getan. Und
treffend antwortete der Verteidiger Martigs, Dr. Wolif (dessen Verteidigung
besonders genannt zu werden verdient und auch dem Gericht, und sogar dem
Auditor (!) Eindruck gemacht hat), dass gerade Sprecher es gewesen ist, der
auf Grund seiner religidsen Einstellung fiir die Dienstverweigerer Zivildienst
gefordert hat! — Verlegenheit und Ratlosigkeit —, es ist fiir die Hiiter des
Bestehenden immer eine sehr unangenehme Sache gewesen, wenn sie der Re-
volution Christi begegneten! Mit Recht hat man an das Wort erinnert, das
Gandhi seinen Richtern entgegen gehalten hat: , Demissionieren Sie, oder ver-
urteilen Sie mich.“ Und verurteilt sind die beiden Verweigerer auch worden,
Zweifel zu drei Monaten Gefingnis und ein Jahr Einstellung in den biirger-
lichen Ehren, Martig zu zwei Monaten und ein Jahr Einstellung,

Wir aber stehen als Zuschauer dabei, fiihlen uns mitschuldig an der
Schande, die iiber solchen Gerichten und Urteilen liegt, und fragen: Wie
lange noch? G. Felix, Priz.

511



	Berichte : die religiös-soziale Woche in Casoja ; Wie lange noch?

