
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 11

Artikel: Wir und der Alltag : An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen (Matth. 7,
16)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir und der Alltag.
An ihren Früchten sollt ihr sie

erkennen. Matth. 7, 16.

Wir wollen, durch allerlei Erfahrungen dazu veranlasst, wieder
von einer Sache reden, die ebenso einfach als wichtig ist, von einer
Klippe, an welcher unsere Sache oft genug scheitert — weil wir
selbst Schiffbruch leiden — von einer Aufgabe, die sich gross,
unabwendbar und entscheidend vor uns hinstellt : wir müssen uns und
damit unsere Sache, oder auch umgekehrt unsere Sache und damit
uns selbst im Alltag bewähren.

Das liegt ja gewiss auf der Hand. Sobald eine Sache auftritt, die
bestimmte Ansprüche erhebt, indem sie gegen herrschende Ansichten,

Einrichtungen, Mächte streitet, werden sofort Ansprüche an sie
selbst und das heisst : an ihre Träger, gestellt. Man passt auf — und
mit was für kritischen Augen, ja, mit was für Instrumenten — ob
deren persönliches Verhalten mit der von ihnen vertretenen Sache
stimme oder nicht. Ist dies offenkundig und unzweifelhaft der Fall,
so gewinnt damit die Sache sofort an Ansehen und Werbekraft, ist
dies nicht der Fall, so verliert sie sofort den Kredit. Wenn Einer
ein Anhänger, vielleicht gar ein Vorkämpfer der Friedensbewegung
ist, dann erwartet man von ihm Friedensgeist und Friedensart in all
seinem Tun und Lassen. Fails man diese nicht findet, dann wird
damit die Friedenssache zum Hohn. Wenn Einer ein Sozialist ist,
so passt man auf, ob er sich auch in seinem Privatleben als ein
Mensch bewährt, der in allem Tun nicht bloss an sich selbst denkt,
sondern auf Wohlfahrt und Ehre des Andern bedacht ist. Zeigt
sich, dass dies deutlich nicht der Fall ist, ja, dass sogar das Gegenteil

der Fall ist, dann macht sein Sozialismus wahrlich nicht viel
Eindruck. Vollends steigt dieser Anspruch der Andern an uns auf
den Gipfel, wenn wir selbst den gewaltigsten aller Ansprüche
erheben, nämlich Menschen zu sein, die an Gott glauben, vielleicht
gar Jünger Christi zu sein. Dann vollends achtet man mit Argusaugen

auf uns, ob unser Wesen und Leben durch diesen Umstand
so verändert werde, wie es ja sein müsste, wenn man an Gott
glaubt, ein Jünger Christi ist, ob wirklich Glaube, welcher der Welt
überlegen sei, Freiheit von Angst und Reiz der Welt und vom
Dienst ihrer Götzenmächte, als da sind Mammon, Ehre, Macht,
Erfolg, Genuss und so fort, bei uns zu treffen sei, vielleicht gar das
Grösste von allem: wahre Liebe. Wo das nicht zu finden ist,
vielleicht weniger sogar als bei denen, die solchen Anspruch nicht
machen, vielleicht, wie das, Gott seis geklagt, oft genug der Fall
ist, das krasse Gegenteil von alledem, da geschieht jene furchtbare
Entwertung des Gottesglaubens und Christusbekenntnisses, die als

497



schwere Not auf uns lastet. Kurz, es ist schon so: jede Sache wird
entscheidend an jenen Früchten erkannt, die sich in der schlichten
Tat des Alltags darstellen; wo eine Sache wesentlich bei Worten,
Ideen, Programmen bleibt, da verliert sie rasch allen Ernst. Das
durch den Anspruch einer Sache geweckte Gewissen schläft ob dem
Verhalten ihrer Träger wieder ein, halb zufrieden darob, halb
enttäuscht. Das Gewissen der Menschen ist — trotz allem — immer
noch durch den Anspruch der Wahrheit zu wecken, aber wach
erhält es und gründlich weckt es nur die Tat, die Tat des Alltags,
welche die schwerste ist.

Also sollen wir unsere Sache durch unser Verhalten im Alltag
bewähren.

Liebe Freunde! Das ist bald gesagt. Es ist sehr einfach zu
sagen, und doch zittert die Hand, die einen solchen Satz niederschreibt.
Denn wer von uns unterstünde sich wohl, zu behaupten, er erfülle
den Anspruch dieses Satzes? Wer von uns unterstünde sich auch

nur, den Versuch zu machen, ihm Genüge zu leisten? Wir stehen
alle beschämt da und ich denke mir, derjenige unter uns, der am
wenigsten Ursache dazu hätte, am allermeisten.

Aber nicht nur dies, fast schwerer scheint mir ein anderer
Gedanke: Wenn wir nun unaufhörlich, bei all unserem Tun und Lassen,

überlegten: „Du bist Antimilitarist, bist Sozialist, bist Einer,
der sich zu Christus bekennt, folglich musst du dich so und so
verhalten", das gäbe doch ein nicht nur mühseliges Leben — was
ja ein Leben aus Gott nicht sein soll — sondern auch ein gekünsteltes,

unechtes. Verwandelten wir uns dann nicht aus lebendigen
Menschen in Gliederpuppen einer Idee? Verschwände damit nicht
alle Unbefangenheit, Naivität und Ursprünglichkeit des Handelns,
die doch das Schönste an allem Tun und das sicherste Kennzeichen
seiner Echtheit sind? Lägen dann nicht Pharisäismus und Heuchelei
sehr, sehr nahe? Und wäre ein solches Wesen für Andere sehr
anziehend, würbe es wirklich für die Sache? Wir kennen ja ein solches
Gliederpuppentum einer Sache, kennen besonders ein solches künstliches

Christentum — aber werden wir dadurch für das Christentum
gewonnen

Und endlich ist auch dies zu bedenken: Ist jener Anspruch der
Andern nicht doch auch mit Ungerechtigkeit behaftet? Kann einer
nicht ehrlich gegen Krieg und Gewalt sein, ohne dass er selbst ein
Engel an Friedensgeist wäre? Wenn Einer nicht mehr töten und
töten lassen will, so erfordert das noch nicht, dass er eine Verkörperung

aller Herrlichkeit der Bergpredigt sei, und wenn einer gegen
die Gewalt kämpft, so kann er sehr wohl wissen, dass in ihm selbst
der Dämon der Gewalt noch sehr mächtig ist, ja, vielleicht kämpft
er gerade darum so eifrig, ja leidenschaftlich gegen ihn, wie ja wohl
auch einer, der den Dämon der Trunksucht in sich mächtig fühlt,

498



- ...r -.. ----- S::

schärfer gegen den Alkoholismus streiten wird, als Einer, der seine
Gefahr nie an sich selbst verspürt. Kann nicht Einer durchaus ehrlich

Sozialist sein, obschon er weiss, ja gerade weil er weiss, wie
gross die Herrschaft des egoistischen Wesens auch über ihn selber
ist? Und endlich: kann man nicht an Gott glauben und von Herzen

ein Jünger Christi zu sein begehren, wissend, wie wenig Gott
die beherrschende Macht unseres Lebens und wie wenig dieses eine
Verherrlichung Christi ist? Kann man nicht trotzdem wissen, dass
Gott lebt und dass Christus die Wahrheit ist?

Bei diesem dritten Punkte soll die Antwort auf unsere schwere
Frage einsetzen.

Gewiss, es ist so: jener Anspruch der Andern ist teilweise
ungerecht. Wir können einer Sache ehrlich dienen, obschon wir es
in Schwachheit tun. Die Sache wird nicht dadurch kompromittiert,
dass sie grösser ist als wir. Gewiss! Nur muss dann aber Eins
hinzugefügt werden : Wir dürfen dann auch selbst nicht falsche
Ansprüche erheben. Wir dürfen nicht den Schein erregen, als ob wir
doch jene Verkörperung der Tugenden unserer Sache wären, dürfen

uns nicht auf die Weise mit unserer Sache verwechseln, als ob
wir dadurch, dass wir uns zu ihr bekennen, auch persönlich mehr
wert wären als die Andern. Es gibt ja wirklich eine solche Form
des Hochmutes, dass Menschen von einer grossen Sache erfüllt sind,
wie von einem Rauch oder Gas : nämlich so, dass sie dadurch bloss
aufgebläht werden. Einer grossen Sache zu dienen, müsste aber
umgekehrt sehr demütig machen. Es muss zwar betont werden:
Man darf und soll auf eine grosse Sache stolz sein. Seid es alle,
die ihr eine solche Sache habt! Es ist nicht unnötig, auch das zu
sagen. Aber Stolz ist nicht Hochmut. Dass man einer solchen Sache
dienen darf, muss vielmehr als Wunder und Gnade, als erstaunliches

Geschenk empfunden werden. Darum muss, wenn alles in
Ordnung ist, mit diesem Stolz Tag und Nacht das Gefühl verbunden
sein, dass man dieser Sache nicht genüge, dass man dafür zu klein
sei; es muss der Schmerz damit verbunden sein, dass man ihr nicht
genug Ehre machte, sie nicht genug verwirklichen könne, und
selbstverständlich dann nicht ein Schwelgen in den „Spannungen", die
daraus entstehen, sondern ein innig ernstes Bemühen, immer mehr
in die Sache hinein zu wachsen und von ihr erfüllt und getragen zu
werden, um sie — selbst tragen zu können. Und vor allem: Man
muss in der Kritik umso zurückhaltender sein, als man sich der
eigenen Schwäche bewusst ist, besser : man muss seine ganze Kritik
auf diese Tatsache einstellen. Ein Antimilitarist darf nicht gegen
den Mangel an Friedensgeist bei den Andern wettern und selber
ein friedloser Mensch sein; ein Sozialist nicht über die verdorbene
bürgerliche Moral losziehen und selbst behaglich in allen Wassern
bourgeoiser Lebensführung herumplätschern; Einer, der an Gott

499



glaubt und ein Jünger Christi sein will, nicht den Unglauben und
das Versagen der Andern richten und selbst darin elend zu kurz
kommen. Weil wir aber alle versagen, alle zu kurz kommen, seis
als Antimilitaristen, seis als Sozialisten, seis als Christen, darum
wollen wir unsere Sache überhaupt nicht so vertreten, dass w i r
damit Andere richten. Wir wollen fein bescheiden sein, uns selbst
durch die Sache richten lassen. Dann wird diese schon von selbst
die Andern richten.

Das ist das Erste. Und nun das Zweite. Wir wollen und sollen
gewiss mit allen Fasern unseres Wesens darnach trachten, unserer
Sache würdiger zu werden. Aber das wollen und sollen wir nicht
dadurch zu erreichen versuchen, dass wir Musterknaben der Idee,
Gliederpuppen unserer Sache werden. Nein, wir müssen dazu
einen andern Weg gehen. Nicht von aussen her darf jener
Anspruch kommen, er muss von innen her geschehen. Es kommt
darauf an, dass wir von vornherein in das rechte Verhältnis zu
unserer Sache treten,

Man kann eine Sache auf zweierlei Weise erfassen. Man kann
sie von aussen her annehmen. Man ergreift sie dann bloss mit
den Gedanken, weil sie vernünftig ist, man ergreift sie vielleicht
auch mit einer gewissen Begeisterung, weil sie schön und gross ist.
Man hat das Bedürfnis, eine solche Sache zu haben. Vielleicht
auch — und das ist die ernsteste Form dieser Art — fühlt man sich
durch das Gewissen verpflichtet, sich dieser Sache zuzuwenden.
Das ist wohl besonders häufig der Fall mit der Jüngerschaft Christi.
Man meint dann vielleicht sogar die Bergpredigt erfüllen zu müssen,

weil sie nun einmal zum Christentum gehört. Aber in all diesen
Fällen bleibt die Verbindung mit der Sache äusserlich. Sie ist
zufällig, nicht notwendig; man könnte sich allfällig auch dem Gegenteil

zuwenden. Es ist eine blosse Bekanntschaft oder höchstens
Freundschaft, keine Ehe und innige Vermählung der Sache mit dem
Wesen eines Menschen. Die Sache wird nicht zu unserem Fleisch
und Blut, sondern ist ein Stück Garderobe. Dann tritt ganz von
selbst jene Trennung von Bekenntnis zu einer Sache und Alltag ein.
Dann kann man der Friedensbewegung dienen wollen und aufs
unfriedlichste streiten, sogar in der Friedensbewegung selbst; dann
kann man Sozialist sein, mit dem blossen Kopfe oder mit der
Leidenschaft des Willens, und ein selbstischer, ja brutaler Mensch;
dann kann man ein Christ sein und ein Sklave aller Mächte der
Welt, ja Schlimmeres. Ganz von selbst kommt es so; man merkt es
nicht einmal. Oder dann müht man sich, jenes Muster der Idee,
jene Gliederpuppe der Sache zu werden — umsonst, in j e d e r
Beziehung umsonst

Nur der andere Weg führt zum Ziele. Die Sache muss uns von
innen her ergreifen. Sie muss wir selbst werden, unser

500



Schicksal, unser Leben, bis zu jener höchsten Form: „So lebe nun
nicht mehr ich, sondern Christus lebet in mir!" Die Friedenssache
muss bei uns aus einer Friedensnotwendigkeit kommen, die — trotz
allem andern — wirklich in uns ist, der Sozialismus aus einer
Gemeinschaftssehnsucht und einem Gemeinschaftsgewissen, die —
trotz allem andern — wirklich in uns leben, das Bekenntnis zu
Gott und Christus aus einem Verlangen nach Gott, einer Erkenntnis

der Wahrheit Christi, die — trotz allem andern — wirklich in
unserer Seele wohnen und sprechen : „Ich glaube, Herr, hilf meinem
Unglauben", und: „Herr, du weisst alle Dinge, du weisst, dass ich
dich lieb habe." Wenn das so ist, dann geschieht wieder etwas von
selbst: dann kommt aus dem, was wirklich in uns ist, von selbst
etwas von Friedensgeist, von selbst etwas von Sozialismus des
Lebens, von selbst etwas von Kraft der Weltüberwindung und etwas
vom Licht Christi. Wie könnte es anders sein, da das alles doch
wirklich in uns ist? Und unser Ringen um eine vollere, bessere,
treuere Verwirklichung der Sache durch unser Sein und Tun ist
nun nicht mehr die Herstellung eines Musters, die Schaffung einer
Gliederpuppe, sondern die schmerzliche Geburt und das langsame
Wachsen jenes Menschen, der in uns empfangen ist, der wir selbst
in unserm innersten Wesen sind. Und nun erst sind wir jenes
Entschlusses fähig, zu dem er freilich kommen muss, unsere
Sache ganz anders als bisher im Alltag zu bewähren. Dieser Ent-
schluss wird freilich — o Paradoxie — Gnade sein — man muss
dieses höchste Wort trotz allem Missbrauch doch von Zeit zu Zeit
brauchen — aber wenn es uns ernst ist, dürfen wir auf diese Gnade,
die Gnade dieses Entschlusses und seiner Erfüllung, wenn auch
nur einer in Schwachheit, rechnen. Durch sie, die mit dem Ent-
schluss zusammenfällt, durch jenes innerste Einswerden mit der
Sache, das sie zu uns selbst und uns zu ihr macht, kann ein Durchbruch

zum Ganzen geschehen, trotz aller Mängel, die bleiben.
Diesen Weg müssen wir gehen. Es ist durchaus nötig, dass eine

Sache in ihren Trägern durch den Alltag gerechtfertigt werde. Es
darf nicht bei den Begeisterungen gehobener Stunden bleiben.
Solche Sonntage und Hochzeiten der Seele haben auch ihr Recht,
aber sie müssen im Werktag und Alltag aus Blüten zu Früchten
werden. Wenn sie das nicht tun, waren sie dann echt? Schöne
Zusammenkünfte, wo die Idee als edle Flamme aufloderte, die Sache
in Verklärung dastand, der Zauber der Gemeinschaft (der von ihrem
Segen und Wunder zu unterscheiden ist), die Seelen belebte,
Anhörung tiefer und wahrer Reden, Versenkung in die Bibel, alles
muss zu Alltag werden, sonst wird es zu Schein und Trug und
auch ein Hohn der Andern. Auch die Sache selbst wird unglaubhaft,

wenn man sie nicht lebt. Und zwar im Alltag. Das ist eben
das Schwerste. Aussergewöhnliche Dinge kann man in irgend einem

501



Hochschwung des Gemütes tun, aber der Alltag: all die kleinen,
unbedeutenden, langweiligen Dinge Und doch : gerade der Alltag
ist entscheidend. Es ist Gottes Ordnung: im Kleinsten erkennt man
das Grösste, im Kleinsten muss das Grösste sich bewähren. „Was
ihr an einem der Geringsten unter meinen Brüdern getan [oder
nicht getan] habt, das habt ihr mir getan [oder nicht getan]."
Friedensgesinnung, Sozialismus, Gottes- und Christusglaube sind erst
als echt bewährt, wenn sie im Kleinsten sichtbar werden, wenn der
Alltag sie zeigt. Dann erst werden sie zum Wunder. Dann preist
man darob den Vater im Himmel. Dann wird das Gewissen der
Menschen erregt, dann wird vielleicht ihr Widerspruch, aber auch
die Freude an Gott in ihnen erweckt.

Es ist, liebe Freunde, nötig, bitter nötig, entscheidend nötig,
aber es ist auch möglich, in voller Wahrhaftigkeit, Lebendigkeit und
Demut möglich, dass wir uns unter das Wort stellen: „An ihren
Früchten sollt ihr sie erkennen." L. Ragaz.
iiitiiiiiiiminiiiiiiHM

Ö f Aussprache [ ö
Zum Problem der Technik.

1.

Sehr geehrter Herr Professor!
Entschuldigen Sie, wenn ich als Leser der „Neuen Wege" Ihnen kurz

etwas erwidere auf etwas, das mich in Nr. 11 [1928] gestossen hat. Es ist für
Sie vielleicht lächerlich, aber ich kann mir nicht helfen, ich stosse mich an der
Glossierung der Ozeanüberquerung. Sie nennen Ihre Betrachtungen nicht
einfach Chronik, sondern „zur Chronik" und geben sich damit natürlich das
Recht, die Sachen kritisch zu betrachten; das finde ich gut. Was ich nicht
recht und gut finde, ist die Art, wie Sie eine technische Leistung, und sagen
wir auch körperliche Leistung, lächerlich machen. Ich bin, verehrter Herr
Professor, kein Boxer und kein Techniker, ich bin auch kein Deutscher und
sicher kann ich Sie davon schwer überzeugen, dass ich jetzt und während
des Krieges ein Hasser alles Deutschtums war und bin.

Ich j<ann es nicht verstehen, dass man die grossen Geschehnisse seiner
Zeit negieren kann, dass man negieren kann, was diejenigen tun, die nicht von
unserem Fach sind. Wem die Ueberquerung des Ozeans nichts ist, dem ist
natürlich auch die Erfindung des Druckknopfes und der Rasierklinge nichts,
und ich behaupte, dass diese Sachen so wichtig sind wie ein minderes Gedicht
von Goethe, denn er hat bekanntlich auch solche gemacht. Dass ich
vergleiche, geschieht, weil Sie, Herr Professor, verglichen haben, ich meine aber,
man soll und darf diese Sachen nicht vergleichen. Wir haben nicht nötig, klein
zu machen, um unsere Sache gross erscheinen zu lassen; die Gegner müssten
es fast meinen.

Christus war doch zu Kana, er hat sich doch gewiss gefreut über den
grossen Fischzug; es ist nicht frivol, und ist meine Ueberzeugung, wenn ich
sage, Christus hätte Maria und Marta nicht warten lassen, wenn er ¦— ein
Telephon gehabt hätte, er hätte seinen Lieben angeläutet und gesagt, ängstigt
euch nicht, ich komme. „Was Gott tut, das bestehet immer, man kann nichts
dazu tun, noch abtun." (Prediger.)

502


	Wir und der Alltag : An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen (Matth. 7, 16)

