Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 10

Artikel: Zur Weltlage : das Jahr 1529

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

'I|||“lllIIIIII"IIIIIIII_IIlI!IlIIIIIIIIIIIIIIIIIIII!III"IIIIIIIII|IIIIIIIIIIIIII"IIIll‘lIIIIll|Illlll||I||IlIII|llllllllllllllllllllllllIIIIlIIIIIIIlII|lIIIIIIlI‘IlIII[IIIIIIIIII!I“II!II"

{% Zur Weltlage i3

LR R R Ry A R R R e R L R R R R LRI RI L ITRL N m

Das Jahr 1529.

Vom 1. bis zum 3. Oktober des Jahres 1529 hat bekanntlich
das Religionsgespriach in Marburg zwischen Luther und Melanch-
thon auf der einen und Zwingli und Oekolampad auf der andern —
um nur die wichtigsten der Gegenspieler zu nennen — stattgefun-
den. Es sollte eine Versohnung schaffen und besiegelte statt dessen
den endgiiltigen, noch heute durchaus nicht iiberwundenen Gegen-
satz zwischen der lutherischen und der reformierten Form des
Protestantismus, der, wie man wenigstens bisher anzunehmen ge-
neigt war, dessen Siegeszug gelahmt und ihn zeitweilig, soweit sein
ausserer, mehr politischer Bestand in Betracht kam, an den Rand
des Unterganges gebracht hat. Wir sind auf der reformierten Seite
gewohnt, die Schuld an diesem Ausgang Luther zuzuschreiben,
dessen ganze selbstsichere Hartnackigkeit sich in dem Worte kon-
zentriert habe, das er zu dem ihm unter Tranen die Vers6hnungs-
hand entgegenstreckenden Zwingli und dessen Wort: ,Ich wollte
mit niemandem lieber eins sein als mit euch Wittenbergern®, ent-
gegengeschleudert: ,,Ihr habt einen andern Geist als wir.*)

Seit jenem Tage sind viele Wasser im Strome der Geschichte
zum Meere der Ewigkeit geflossen. Und nun ist es vierhundert
Jahre her und man erinnert sich des tragischen Ereignisses in die-
sen Wochen mit einer Art von grosser Gedachtnisfeier und neuem
aber friedlichem Religionsgesprach. Gern hatte ich, und dies schon
seit Jahren, mich ebenfalls zu dieser Sache griindlich gedussert.
Denn in diesem Streit um das Abendmahl konzentriert sich ein
Gegensatz von gewaltiger weltgeschichtlicher und reichgottes-

ULRTLIRRATREIRE S

AL RLRLE RNl
ALELEERRDNLRIEL

1) Das zweite Wort ist, ungefihr in dem obigen Wortlaut, zu den aui dem
,Schweizerischen” Boden stehenden Strassburgern gesprochen worden.

Genau lauten (nach Kohlers Rekonstruktion) die Worte folgendermassen:
Zwingli spricht zu Luther: ,Ich bitte Euch, Doktor Luther, verzeihet meine
Herbigkeit. Ich habe stets den grossten Wunsch nach Freundschaft gehabt
und wiinsche sie noch (Mit Trinen in den Augen!). Es gibt in Italien und
Frankreich keine Minner, die ich lieber sehen mochte. Luther erwidert:
,Bittet Gott, dass Ihr zur Einsicht kommit“. Worauf der sonst so milde
Oekolampad mit Recht: ,Bittet auch Ihr, Ihr habt es ebenso notig.”

Das Wort an die Strassburger, das natiirlich auch den Schweizern
galt (da ja, wie gesagt, jene auf deren Boden standen) lautet: Bucer, der
Vertreter der Strassburger, spricht: ,Ich bitte: wollet Ihr mich als Bruder an-
erkennen, oder glaubt Ihr, dass ich irre, auf dass ichs verbessere? Zeigt doch
an, was Euch missfillt an unserer Lehre“ Luther antwortet: L Ich bin Euer
Herr nicht, Euer Richter nicht, Euer Lehrer auch nicht, so reimet sich unser
Geist und Euer Geist nicht zusammen, sondern ist offenbar, dass wir nicht
einerlei Geist haben.“

451



geschichtlicher Tragweite, dessen aktuelle Bedeutung wieder
aufzudecken auch ich, glaub ich, das Meinige beigetragen habe.
Die Schrift, von der ich getraumt, hatte dann freilich den Zweck
gehabt, auch zur Ueberwindung dieses Gegensatzes beizu-
tragen. Die Notwendigkeit, den Kampf des Tages zu kédmpfen (der
fiir mein eigenes Empfinden allerdings mit jenem andern tiefe und
mannigialtige Zusammenhinge hat) vereitelte diesen Plan, wie er
so manchen andern solcher Art vereitelt hat. Wenn ich nun iiber
dieses Thema an Stelle eines kleinen Buches bloss eine Betrachtung
,Zur Weltlage* schreibe, so tue ich das — was ich sehr zu beachten
bitte — ohne jeden gelehrten Anspruch. Zwar glaube ich im
Wesentlichen genau orientiert zu sein. Ich habe nicht nur dem Ge-
gensatz zwischen dem lutherischen und dem reformierten Christen-
tum stets eine besondere historische und prinzipielle Aufmerksam-
keit zugewendet, sondern gerade auch den Abendmahlsstreit in den
Quellen, das heisst, in den Schriften der beiden kdmpfenden Par-
‘teien verfolgt und kenne den Verlauf des Marburger Gespraches
ungefahr so genau, als idies moglich ist. Aber es liegt mir fern, eine
historische Abhandlung dariiber schreiben zu wollen. Was ich
bringen will, sind einige allgemeine Gedanken, und zwar solche,
wie sie in den Rahmen dieser nicht fiir Theologen oder tiberhaupt
" Gelehrte geschriebenen Betrachtungen zur Weltlage passen.’)

1. Der Streit um das Abendmahl.

Im Mittelpunkt des Streites stand bekanntlich das Abendmahl.
Schon das ist uns Neueren stets ein doppelter Skandal gewesen.
Einmal schien es uns ein Aergernis, dass man sich gerade um das
Abendmahl, dieses heiligste Zeichen der Liebe, der Verséhnung mit
Gott und mit dem Bruder und der Gemeinschaft mit ihnen, ge -
stritten habe — und wie gestritten! — und gerade dariiber sich
dauernd getrennt. Sodann kam uns der Streit gerade in dieser Form
so sehr veraltet vor. Denn was war unter uns das Abendmahl, ja,
man muss wohl sagen: was ist es noch heute unter uns anderes als
ein fremdartiges Residuum einer Welt, die wir — vielleicht nur vor-
laufig, vorlaufig aber sicher — nicht mehr verstehen?®) Darum ver-

1y Wer sich iiber den Gegenstand historisch orientieren will, der greiie,
je nach dem Grade dieses Bediirfnisses, zu dem sehr umfangreichen Werke
vonWalterKohler: Luther und Zwingli, ihr Streit {iber das Abend-
mahl nach seinen politischen und religiosen Beziehungen, Bd. I.: Die reli-
giose und politische Entwicklung bis zum Marburger
Religionsgespridch 1529, Sehr viel kiirzer und in Bezug auf das
Marburger Gesprich fiir jeden, der nicht Spezialist ist, vollkommen geniigend,
ist die Schrift des gleichen Verfassers: D'as Marburger Religions-
gespridch 1529, Versuch einer Rekonstruktion.

?} Ich betone nachdriicklich, dass ich damit nur eine Tatsache feststelle,
nicht aber iiber Sinn und Wert des Abendmahls an sich urteile.

452



standen wir auch den Streit nicht und darum erschien uns die Ent-
zweiung durch ihn und besonders die Haltung Luthers doppelt und
dreifach anst&ssig.

Doch machen wir uns, in moglichster Kiirze, klar, worin denn
dieser Streit um das Abendmahl bestand. Er ist oft subtil genug,
aber wir diirfen ihn schon auf seine einfachste Formel bringen.
Luther liegt alles daran, dass in Brot nad Wein des Abendmahls
Christus wirklich und ganz gegenwartig sei, dass man ihn darin
wirklich und ganz geniesse, sein tatsdchliches Fleisch und Blut, sei-
nen Leib aufnehme. Darum besteht er so starr auf dem Wortlein
st ,,Das i s t mein Leib, das i s t mein Blut.*“ Er hieit freilich nicht
an der katholischen Lehre von der Transsubstantiation fest, wonach
Brot und Wein infolge der Konsekration durch den Priester eine
Verwandlung ihrer Natur erleiden und auch nach der Feier und
ausserhalb des Genusses diese verdnderte Natur behalten, sodass
der Vorgang ein objektiver wird, sondern beschrinkte sich
auf die These, dass im Genusse der Glaubige wirklich und tat-
sachlich, nicht bloss figiirlich, real und nicht bloss symbolisch den
Leib Christi empiange und so sich mit Christus verbinde. Aller-
dings betonte er auch stirker als der Katholizismus, dass die Vor-
bedingung dieses Enipfangens der Glaub e sei. Ohne diesen wire
das Ganze ein leeres Spiel oder dann fiir den Feiernden ein Ge-
richt. Von einer Verwandlung von Brot und Wein auch ausserhalb
des Genusses und auf die Dauer will er nichts wissen. Eine in die-
sem Sinne subjektive Wendung der Auffassung tritt hervor.
Zwingli und seine Freunde aber behaupten mit voiler Entschieden-
heit den symbolischen Charakter der Abendmahlselemente.
Sie sind Z e i ch e n, nichts weiter, Zeichen der Liebe Gottes, die 1n
Christus, besonders in seinem Tode, sich zu dem Siinder neigt und
ihn dadurch auch aufs tiefste mit dem Bruder verbindet. Das ,,ist*
muss als ein ,,bedeutet”, , bezeichnet verstanden werden.

Man sieht, dass mit dem mehr zentralen Gegensatz ein mehr
per1pherlscher zusammenhéngt. Bei Luther hat das Abendmahl mehr
den Sinn einer Verbindung der einzelnen Seele mit Christus,
die darin ihrer Verséhnung und Vereinigung mit Gott gewiss wird,
es tritt also, wie wir heute sagen, das individuelle Flement
starker hervor, wiahrend bei den Schweizern das Mah] Christi mehr
ein Zeichen der Gemeinschaft, ein Band der Briiderlichkeit
wird, also, wie wir heute sagen, das soziale Element darin mehr
zur Geltung kommt.

Fiigen wir noch hinzu, dass Calvin zwar das Moment der
wirklichen Gegenwart Christi im Abendmahl stirker als Zwingli
und seine Freunde betont und sich darin etwas mehr Luther nahert,
aber doch so, dass er in bezug auf den wesentlichen Unterschied
auf dem Boden der Schweizer bleibt, das ,,ist“ als ,,bedeutet ver-

453



steht und von einer Verwandlung der physischen Natur von Brot
und Wein im Genuss des Abendmahls so wenig wie sie etwas wis-
sen will.

Das ist der Streit, in grosster Kiirze formuliert und von aussen
her betrachtet. Es entsteht natiirlich sofort die Frage, wer denn
rechthabe. Da kann denn iiber dashistorischeund philo-
1o gische Recht wohl kein Zweifel mehr sein. Dieser Teil des
Streites ist langst entschieden, und zwar durchaus zu Gunsten der
Schweizer. Es ist fiir uns Heutige ganz ausgeschlossen, dass Jesus
seinen Jiingern im Abendmahl sein leibliches Fleisch und Blut an-
geboten habe. Wenn wir das annehmen wollten, so miissten wir das
ganze Bild Christi und seiner Botschaft vollkommen umdenken und
zwar so stark, dass es sich fiir die meisten von uns ins Nichts ver-
I6re. Zwar wird tiber den Sinn des Abendmahls, wie Jesus selbst
es gefeiert und gedeutet, immer noch viel gestritten. Mir fiir meinen
Teil steht fest, dass er im O p fer liege und dass dieses etwa durch
eine Verbindung dessen, was Jeremias (31, 31-—33) vom neuen
Bunde, Deutero-Jesajas (53) vom leidenden Gottesknecht und Jesus
selbst vom Menschensohn sagt, der nicht gekommen sei, sich die-
nen zu lassen, sondern zu dienen und sein Leben hinzugeben als
Losegeld fiir Viele (Matth. 20, 25—27), zu deuten sei. Aber ausge-
schlossen scheint, dass das ,,ist”, das in Jesu eigener Sprache, dem
Aramaischen, in solchen Zusammenhingen nicht einmal gesagt zu
werden pilegt, realistisch verstanden werden konnte. Es ist
natiirlich nicht abstrakt unmoéglich — was Luther immer betont
und seine ‘Gegner natiirlich nicht leugnen — aber es ist konkret
unmdoglich.

Wenn so die Schweizer historisch-philologisch -von Anfang an
sehr deutlich recht gehabt und auch sehr deutlich recht bekommen
haben, so ist damit aber doch noch nicht gesagt, dass sie auch
religio6s recht, ich meine: nur recht und die Gegner nur un-
recht gehabt hatten. Das muss nun erst noch untersucht werden,
und zu diesem Zwecke ist es notwendig, weiter vorzudringen und
durch die zeitgeschichtliche Form hindurch zum eigentlichen Sinn
und Wesen dieses auf den ersten Blick so seltsamen Streites zu
gelangen.

2. Der tiefere und weitere Sinn des Streites.

Da ist denn zunichst einmal festzustellen, dass es kein Zufall
ist und nicht ein Aergernis sein muss, wenn der Streit zwischen
Luther und den Schweizern sich gerade am Abendmah] entziindet
hat. Es geschah das mit einer gewissen logischen Notwendigkeit -
gerade darum, weil das Abendmahl eben das heiligste Zeichen der
Gemeinschait ist und immer irgendwie war, was ja, nebenbei ge-
sagt, auch schon in dem katholischen Ausdruck ,, Kommunion®

454



liegt. Gerade an diesem innersten Verbindungspunkt musste der
Zwiespalt, wenn er tief und ernsthaft war, zum Ausdruck kommen,
nicht an irgend einem Nebenpunkte. Man bedenke auch, welch eine
durchaus zentrale Bedeutung das Sakrament und unter den Sakra-
menten das des Altars fiir die katholische Denkweise hat, aus
der doch die Reformatoren unmittelbar herkamen. Das Fronleich-
namsiest mag uns Protestanten davon eine Ahnung geben, Im Sakra-
ment ist das Herz der Kirche. Was den wahrhait frommen Katho-
liken an seine Kirche fesselt, ist nicht der Papst und nicht das
Dogma, sondern das Sakrament. Kein W under, dass auch die Ge-
schicke des Protestantismus gerade an dieser Stelle eine gewisse
Entscheidung finden mussten.

Man muss sich aber dariiber klar sein, dass der Abendmahls-
streit doch selbst wieder nur ein Symbol ist, ein Symbol nant-
lich einer durchgehenden, in die letzten Tiefen reichenden, alie
Einzelheiten des Denkens und des Tuns ergreifenden Verschieden-
heit zwischen lutherischem und reformiertem Wesen. Diese an
ihrem wesentlichen Punkte zu erfassen, dient uns das Symbol des
Abendmahlsstreites noch heute vortretilich.

Wir gehen dabei am besten von den Schweizern aus, weil
erst im Gegensatz zu ihnen, den Radikalen, Luther zu der ganzen
Scharfe seiner eigenen Formulierung gelangte.

Was den Schweizern und dem reformierten Christentum iiber-
haupt, ganz besonders auch Calvin, vor allem am Herzen liegt,
das ist die Behauptung der Souverdanitat Gottes
gegeniiber allem Weltwesen, oder, wie sie sich aus-
driicken, seiner E h re auf der einen Seite und des rein krea-
tiirlichen, ganz und gar von Gottes Macht ab-
hangigen Charakters alles Endlichen auf der an-
dern Seite. Soli Deo gloria! Gott bleibt gegeniiber allem Weltwesen
immer der Ueberlegene, Freie, bleibt immer der Herr und Richter.
Daran dndert auch seine Menschwerdung in Christus nichts. Auch
sie bleibt gleichsam bloss das Z eichen, dass Gott trotz des Ab-
standes zwischen ihm und uns, 'den unsere Schuld darstellt, unser
gnadiger Vater sein will. Die Kluft bleibt bestehen und kann bloss
durch Gottes immer neues Wort der Gnade und den dieses Wort
annehmenden Glauben des Menschen stets wieder — etwa iiber-
briickt?, iiberflogen? — mnein, nur so iiberwunden werden, dass
Gott uns immer wieder hiniibertragt Gott bleibt im Wesent-
lichen der richtende und gnadige Herr. Man hat das auch etwa
so gedeutet, dass die reformierte Art etwas Alttestamentli-
ches habe (dem Gott ja auch in erster Linie der Herr ist) und sich
besonders gegen das Heidentum wende, dessen Wesen ja in
der Vergottung der Kreatur besteht. Und man hat die Sache auch
so gewendet, dass man erklarte, das reformierte Christentum sei

455



theozentrisch, d. h. Gott, nicht Christus, sei sein Mittel-
punkt; Christus komme fiir es bloss als Offenbarung des Gottes
in Betracht, den man aus seinem Gesetz schon kenne, namlich als
Herr und Richter kenne. Und auch nachdem wir ihn in Chri-
stus als V ater kennen gelernt, gelte sein Gesetz, das wir nun erst
recht halten konnten, und unser ganzes Leben solle im Gehor -
sam dagegen Heiligung Gottes und Darstellung seiner Ehre
sein. Die anstossige Lehre von der Pradestination fliesst
direkt aus dieser obersten Wahrheit. Thr Kern ist, dass des Men-
schen Heil von Gott allein abhangt — nicht von Menschen, nicht
von Einrichtungen, nicht von ithm selbst, seinen Werken, Gefiihlen,
Gedanken. Dass das auch der tiefste Grund der Freiheit des
Menschen ist, sei schon hier angedeutet. Eben darum ist der Mensch
frei, dass er ganz von Gott abhingig ist. Das ist das M otiv -der
Erwahlungslehre, die denen, welche sie nicht verstehen, wie lauter
Tyrannei erscheinen will. Aber wie der Mensch durch Gott frei wird,
so bleibt auch Gott immer der Freie. Dieser Denkweise haben die
reformierten Theologen dann durch das Wort: Finitum non est
capax infiniti (Das Endliche vermag das Unendliche nicht zu fassen)
Ausdruck verliehen.

Ganz anders ist die Denkweise Luthers und des Luther-
t um s. Thnen ist Gott vor allem der Vater. Als solcher tritt er uns
in Christus entgegen. In ihm haben wir den gnadigen Gott, nur
in ihm. Von ihm aus aber kénnen wir allein Gott verstehen. Es gibt
zwar einen ,,verborgenen Gott“, einen Gott, der bloss Richter ist;
den hatte Luther ja in vernichtendem Erleben erfahren; aber fiir den
Christen gilt nur der Gott, den wir in Christus kennen. In ihm aber
ist Gott wirklich in die Welt eingegangen, um sie mit seinem We-
sen zu erfiillen. Nun ist keine Kluft mehr da. Das Wunder der tat-
sachlichen und volligen Vereinigung von Gott und Mensch ist ge-
schehen, wir stehen mit Staunen davor; ob wir es begreifen
koénnen oder nicht, ist gleichgiiltig, ja, es gehort zu diesem Wunder,
dass wir es nicht begreifen kénnen. Es ist einfach da.') Gott ist

1) Das hat Luther auch in Marburg immer wieder betont: ,Wenn Ihr
meinet, Gott setze uns nichts Unfassbares vor, das gestehe ich Euch nicht zu.
Marid Jungirauschaft, die Vergebung der Siinden, viel gibts derart! So auch:
,Das ist mein Leib.“ ,Deine Piade sind in vielen Wassern und deine Spuren
werden nicht erkannt werden.” (Psalm 77, 20). Wenn wir seine Wege wiissten,
so wire er nicht unbegreiflich, Er, der Wunderbare!“

Fiir den Reformierten war besonders anstdssig, dass der Leib
Christi, wenn er im Abendmahl tatsichlich und physisch sollte genossen wer-
den, an vielen Orten zugleich sein miisste, was der Natur eines menschlichen
Leibes widerspreche. In bezug darauf erklirt Zwingli: | Es ist nicht wahr,
dass uns Gott viel Unbegreifliches vorsetze.“ Luther antwortet: ,Was gegen
die Natur ist, kilmmert mich nicht, wenn es nur nicht gegen den Glauben ist.“
Er greift sogar zu dem Ausweg, der in der Dogmengeschichte als die Lehre
von der communicatio idiomatum bekannt ist, d. h. er lisst die menschliche

456



offenbar im Fleisch. Wir leben nicht mehr unter dem Gesetz, son-
dern ganz in der Freiheit der Gnade. Die Kluit ist ausgefiillt, es
bedarf keiner Briicke und vollends auch keines Fluges mehr, denn
Gott ist nahe, ist da, kann betastet, kann — gen ossen werden.
Finitum est capax infiniti (Das Endliche vermag das Unendliche
zu fassen).

Man hat diese Denkweise im Gegensatz zur reformierten die
mehr neutestamentliche genannt, die, wie angedeutet,
nicht Gottes Herrschait, sondern Gottes V atersch aft, nicht
Gottes Goftheit, sondern Gottes Menschheit betone, und man
Jhat bemerkt, dass sie sich ihrerseits mehr gegen die jiidische
falsche Trennung, als gegen die heidnische falsche Verschmelzung
von Gott und Welt wende und dass sie gegen die Werkgerechtigkeit
des Katholizismus die Freiheit in der Gnade betone, anstatt,
wie die Reformierten, ein neues Gesetz aufzurichten.

Dieser Gegensatz also, dessen Tiefe und Weite wir -wohl
schon jetzt zu verstehen beginnen, kommt im Abendmahlsstreit zum
symbolischen Ausdruck. Wenn die Reformierten nicht zu-
geben, dass Brot und Wein zu Fleisch und Blut des Christus wer-
den, der doch, nach ihrer Denkweise, als die zweite Person der
Dreieinigkeit an Gottes richterlicher Souveranitat teilnimmt, so
wenden sie sich gegen die Gefahr der Kreaturvergotte-
rung, die ihnen wie im ganzen Katholizismus, so besonders in
der katholischen Messe entgegenzutreten scheint. Sie wollen nicht
zugeben dass der Mensch dergestalt Gott haben, in seine Macht

Natur Christi an den Eigenschaiten der géttlichen, also auch an ihrer All-
gegenwart, teilnehmen, | Gott ist”, sagt er in Marburg, ,iiber alle Mathemati-
ker [heute sagen wir etwa: alle Logiker], Christus kann seinen Leib ohne
Ort wie an einem Ort halten.“ | Wer bin ich, dass ich Gottes Macht messen
wollte?” Und wenn das Wort Gottes ihm gebéte [ Mist zu essen”, mit der
Erklarung: ,Das ist mein Leib“, so tite ers.

Wir stossen hier auf einen bisher noch wenig — wenn iiberhaupt — be-
achteten Zug des grossen Gegensatzes. Die Relormierten (nicht etwa nur
Zwingli) sind in ihrem Denken letzten Endes rationell, Luther und die
Lutheraner irrationell. Es ist das insofern merkwiirdig, als gerade das
Soli Deo gloria die Reformierten hitie veranlassen sollen, zu betonen, dass
Gott auch iiber aller menschlichen Vernunit sei. Selbstverstindlich ist
ihnen das nicht unbekannt und sind sie keine modernen Intellektualisten.
Wenn sie dennoch das Recht der Vernunit betonen und auf die Dogmatik
mehr Gewicht legen als Luther und sogar mehr als die Lutheraner, so haben
wir darin eine Analogie zu ihrer Betonung des Gesetzes vor uns. Wie
dieses, so stelit auch die Vernunft den Willen und die Ordnung
Gottes dar und muss darum heilig gehalten werden. Dem gegeniiber
kommt bei Luther wohl auch an diesem Punkte das Moment der Erfiil-
lung zur Geltung; die Erfiillung stosst eben ihrer Natur nach auf das Irratio-
nelle, das Dennoch, das Wunder! Dieses ist nicht zufillig gerade bei
Luther ,des Glaubens liebstes Kind“, besser: des Glaubens letztes Wort: es
ist eben das Wunder der Gew1sshe1‘t das Wunder der Wirklichkeit
Gottes.

457



bekommen und — ausbeuten konne, Sie wehren sich fiir Got-
tes Herrschait, Gottes Erhabenheit, Gottes Gericht iiber alles
Menschliche und Endliche. Sie kénnen nicht zugeben, dass Gott auf
die Weise der katholischen oder lutherischen Auffassung in die
Kreatur eingehen und sich mit ihr vermischen kénne. Sie betonen
als das Zentrum des Evangeliums stark das Kreuz, das furcht-
bare Zeichen dieser Kluft. Der Karfreitag ist ihr hochstes Fest! Sie
miissen darum die Kluft aufreissen, die nun einmal zwischen
Gott und der Kreatur besteht. Finitum non est capax infiniti.

Umgekehrt Luther. Thm liegt, trotzdem er diese Kluit auch
kennt — und wie! — ja vielleicht gerade weil er sie so griindlich
kennt, alles daran, dass sie geschlossen werde, nein, dass sie
geschlossen sei, ndmlich in Christus geschlossen sei, in seiner
Menschwerdung vor allem und in seiner Auferstehung. Darin ist
Gott uns ganz nahe gekommen, darin ist sein Wesen ganz in die
Welt ergossen. Und das soll nun auch im Abendmahl zum Aus-
druck kommen. Es soll die wirkliche Verbindung und Einung von
Gott und Mensch bedeuten.') Noch einmal: keine Kluft soll mehr
bleiben, die erst {iberbriickt, iiberflogen werden miisste, iiber die
wir immer wieder neu getragen werden miissten, nein, wir sin d
nun (,,ist“!) mit Gott Tins in Christus, der Gott und 'Mensch ist;
wir sind darin Gottes Kinder; wir sind erlést. Im Abendmahl
haben wir ihn wirklich, ganz unld gar, seinen Leib, sein Fleisch und
Blut, was die Gelehrten auch behaupten mogen, ja, was sogar der
Buchstabe der Schrift auch sagen moége — Gott ist grosser als die
Schriit! — und was die Vernunft dazu sagen moge, die in solchen
Dingen nichts versteht. Gott selbst sagt es in seinem ganzen Wort,
sagt es im Christus: ,,Das ist mein Leib, das i st mein Blut.”“ Ich
bin Christi und Christus ist mein, ein ,,Kuche“. Und darum ist
nicht der Karfreitag das hochste Fest des Luthertums — so viel
auch ihm selbstverstindlich das Kreuz bedeutet — sondern der
Weihnachtstag: der Tag des Eingehens Gottesin die
Welt; darum, wenn das reformierte Christentum gekennzeichnet
ist durch seinen gewaltigen Ernstvor Gott, so das Luthertum
durch seine stréomende Freude in Gott, Die beste Auslegung
der sonst oft schwer verstindlichen Stellung Luthers zum Abend-
mah} sind darum, wie auch Martin Rade mit Recht hervorhebt,
seine Weihnachtslieder:

,Des ew’gen Vaters einig Kind,
Jetzt man in der Krippen find’t,
In unser armes Fleisch und Blut
Verkleidet sich das ewig Gut.

1) “Mit Kklassischer Kiirze hat Luther dies in Marburg ausgesprochen:
wIch weys von keinem Gott, denn . der Mensch worden ist; so will ich keinen
andern auch haben*,

458



Das ew’ge Licht geht da herein,
Gibt der Welt ein neuen Schein;
Es leucht’ wohl mitten in der Nacht
Und uns des Lichtes Kinder macht.“

Nun steht die Frage: ,,Wer hat in diesem Streite recht?* in
einem andern Licht, als wenn wir sie bloss historisch-philologisch
oder vielleicht gar mit der Brille rationalistischer Niichternheit be-
trachten.

Aber sowohl um diese Frage irgendwie beantworten zu kénnen,
als auch um die ganze Bedeutung dieses Gegensatzes zu verstehen,
milssen wir den Kreis noch weiter ziehen. Wie ich schon bemerkt
habe, entfaltet sich aus der verschiedenen Grundstimmung und
Grundeinstellung des Geistes in den beiden Denkweisen, die in ihrer
Auffassung des Verhiltnisses von Gott und Welt zum Ausdruck
kommt eine ganze Welt, die von diesem Zentrum her einen
bei aller Uebereinstimmung, die bestehen bleibt, doch sehr verschie-
denen Charakter besitzt. Diese Verschiedenheit erfasst vom Zentrum
aus auch die ganze Peripherie des Lebens. Nicht nur das Verstand-
nis des Evangeliums selbst, auch die ganze Kultur, das politische,
wirtschatftliche, kiinstlerische, vor allem natiirlich das sittliche Leben
(das man freilich zum Zentrum rechnen darf, ja, wenigstens nach der
reformierten Auffassung, m uss) wird davon bestimmt. Es entsteht
eine lutherische und eine reformierte Welt.

Das Luthertum, um mit ihm zu beginnen, hat sein Zentrum
in der Erfiillung. Gott ist durch Christus in die Welt ein -
gegangen, und zwar ganz und gar. Die Sehnsucht ist gestilit,
die Versdhnung sicher, fest, vollig. Davon ist das Herz freudig und
zufrieden bis auf den Grund. In dieser Stimmung blickt es auf die
Welt und ist geneigt, sie zu 1 oben oder doch gelten zu lassen.
Zwar ist die Welt dunkel, vom ,,Teufel“ beherrscht, das weiss ja
Luther und wissen seine Jiinger besonders gut, aber es ist doch
das ,ewige Licht“ nun darin. ,,Es leucht’” wohl mitten in der
Nacht“. Nun strahlt durch allen Abfall der Schopfung der frohe
Glanz der grossen Versohnung. In diesem Lichte kann man auch
an der siindigen Welt {iberall Spuren der unverlorenen Schopfung
Gottes beobachten, so wie wir es in Luthers Reden und Liedern und
etwa bei einem Paul Gerhardt (ich erinnere bloss an sein ,,Geh aus,
mein Herz und suche Freud*) immer wieder vernehmen.

Das ist die eine Wurzel dessen, was man den lutherischen
Quietismus nennt. Es ist fiir Luther und das Luthertum ein
gewisses freudiges, manchmal auch bloss gelassenes Jasagen
zur Welt mit all ihren Ordnungen charakteristisch. Gott hat zu-
erst durch seine Schopfung aus der Allmacht und dann, in Christus,
durch seine Neuschopfung aus der Gnade zur Welt Ja gesagt, war-

459



um sollten wir zu ihr Nein sagen? Man versteht Luther und das
Luthertum nicht, wenn man nicht versucht, sich in diese Grund-
stimmung zu versetzen, aus der sie leben.

Aber der lutherische Quietismus — um vorlaufig bei diesem
Stichwort zu bleiben — hat noch andere Wurzeln. Besser wohl:
wir miissen seine Wurzel noch weiter aufgraben und ihre Verzwei-
gungen zeigen. '

Es gehort zu dem Leben in der Erfiillung, dass das Luther-
tum durch dies Gefithl der erfahrenen Gnade beherrscht ist, die
im Glauben ergriffen wird und damit zur hohen Freiheiteines
Christenmenschen fiihrt, deren Darstellung nicht umsonst
diejenige Schrift Luthers gilt, die vielleicht seine schonste ist.") Diese
Freiheit will man nun nicht wieder durch Riickfall in das Gesetz
preisgeben. Man kiampit, wie wir gesehen, in erster Linie gegen
die katholische Werkgerechtigkeit. So tief hat man die Unfahigkeit
erfahren, auf dem Wege des Gesetzes zu Gott zu gelangen, dass
man eine heftige Scheu davor empfindet, vielleicht etwa unmerklich
wieder auf diesen Weg zu gelangen. Man lebt aus der Gnade frei
und unbefangen in der erlosten Welt. Gewiss soll und wird der
Glaube auch Friichte des Tuns tragen, aber eben in aller Freiheit,
von selbst, so wie der gute Baum von selbst gute Friichte tragt.
Man sieht also davon ab, von der Wahrheit Christi aus, anders ge-
sagt: von der erlebten Gnade, das heisst, von der erlosenden Liebe
Gottes aus, die ganze Welt zu gestalten. :Man gibt dafiir seelsorger-
liche Ratschlage — Luther ist daran besonders reich — iiberlasst
es aber der Freiheit des Finzelnen, sein Leben von jenem Zentrum
aus zu gestalten, und der Obrigkeit, in der Welt durch ihre Gebote,
wenn notig mit dem ,,Schwert”, so viel christliche Ordnung her-
zustellen, als etwa moglich ist.

Allzuviel ist ja nicht moglich. Hier setzt gerade beim Luther-
tum, als Kontrast zu seiner freudigen Grundstimmung — die man
schon darum nicht mit moderner Weltfreudigkeit verwechseln darf
— ein gewisser Pessimismus ein. Die Welt liegt eben doch
im Argen und wird es tun bis zum Gericht. Einen , Fortschritt
des Reiches Gottes“ gibt es auf Erden nicht; es gibt nur eine
Rettung in die Ewigkeit hinein. Darum héatte es keinen Sinn, an
den politischen, wirtschaftlichen, kulturellen Einrichtungen viel
indern und bessern zu wollen. Diese sind einerseits Gottes Schop-
fungsordnung und daher ewig, gottgewollt, anderseits durch die
Siinde verderbt und auch insofern unverinderlich und unverbesser-
lich. Der Gedanke, dass die in Christus geschehene Erlosung und
Neuschépiung vom Zentrum aus auch diese Zustinde, auch das
ganze Weltwesen ergreifen konnte, ist der lutherischen Reformation

1) ,Von der Freiheit eines Christenmenschen®,

460



fremd, wie sie in dieser Form iibrigens auch der reformierten
fremd ist. _

Dazu kommt aber noch, damit innig verbunden, ein viertes Mo-
ment: das ist die sogenannte lutherische Innerlichkeit. Weil
die Welt als solche nun einmal doch auf der einen Seite unverbes-
serlich, auf der andern Gottes Ordnung, wenn auch, nach ihrem
Siindenfall, nur in relativem Sinne ist, so zieht sich natiirlich
alles fromme Glauben und Hoffen in ein Reich der Innerlichkeit
zuriick. Das ist, was man auch «den lutherischen Spiritualis-
mus nennen mag. Man ist im Geiste froh und selig, mag die
Welt noch so unfroh und unselig sein; man hat im Glauben das
Reich Gottes, mag die Welt — vorlaufig — dem Teufel gehoren.
Wenn man nur, objektiv gesprochen, das Wort und Sakrament, sub-
jektiv gesprochen, den Glauben hat, dann ist alles Wesentliche in
Ordnung und man kann die schlimmsten dusseren Verhiltnisse ge-
trost ertragen, so wie man, um das grossartigste Beispiel hievon zu
nennen. den drelss1g}ahr1gen Krieg ertragen hat. Es entspringt an
dieser Stelle jenes spezifisch lutherische Gottvertrauen, das
von dem ,Ein feste Burg® Luthers bis zu dem ,,Befiehl du deine
Wege“ Gerhardts wie ein méchtiger Springquell aufbricht.

Und endlich ist noch auf jenen andern Punkt aufmerksam zu
machen, der auch schon beriihrt worden ist. Die lutherische Auf-
fassung des Abendmahls, sagten wir, habe etwas Individuali-
stisches. Es sucht im Abendmahl vor allem die einzelne Seele
ihre Verséhnung mit Gott und darin ihr Heil. Dieser Zug wird
wieder fiir die ganze Haltung des Luthertums charakteristisch. Zwar
finden sich bei Luther selbst — und vielleicht auch sonstwo — auch
andere Ansitze,') aber sie sind, wie so vieles bei Luther, nicht zur
Entialtung gekommen. Dass ich selig bin, darauf kommt es an,
um die Welt habe ich mich nicht so sehr zu kiimmern. Die so-
ziale Wahrheit des Evangeliums kommt im Zentrum nicht
recht zur Geltung. Dafiir freilich erlangt die individuelle eine grosse
Innigkeit und Fiille,

Ich will es bei dieser Skizze bewenden lassen, obschon nichts
leichter wire, als sie zu einem reichen Bilde zu entfalten. Denn es
handelt sich, wie gesagt, um eine ganze eigenartige Welt. Eines
hat sich dabei immer als fundamental und beherrschend heraus-
gestellt: «das Moment des Ruhenden, des Jasagens zur Welt, im
Gegensatz zu allem Revolutioniren, itberhaupt allem Willen zur
Weltgestaltung und Weltumgestaltung Es ist, mit andern Wor-
ten, der konservative Zug des Luthertums der manchmal
ins Reaktionare entarten kann; es ist sein patriarcha-
lisches Wesen, das die Autoritdt betont und das sich ge

1) Mann kann sie besonders gerade in jener Schrﬁt ,von der Freiheit eines
Christenmenschen® finden.

461



legentlich auch mit dem Absolutismus verbindet und jeden-
falls von Haus aus stark monarchistisch gestimmt ist. Aus der
Wurzel, die wir aufzudecken versuchten, erklart sich seine ableh-
nende Haltung gegeniiber allen Versuchen, die politischen, wirt-
schaitlichen und andere Zustinde umzugestalten, seine tiefe Skep-
sis gegeniiber aller Hoffnung auf Siege des Guten, der Gerechtig-
keit und des Friedens, vielleicht gar des Reiches Gottes auf Er-
den und iiber die Erde. Jener individualistische Spiritualismus
macht das psychologische Ratsel moglich, dass ein Luther gleich-
zeitig erkldren kann, ein Christ diirfe kein Schwert fithren, nicht
vor Gericht gehen, kein Eigentum haben, keinen Zins nehmen, kurz,
genau wie Tolstoi reden und handkehrum wieder behaupten kann,
es sei, da wir ja in einer nicht christlichen Welt lebten, ein from-
mes Werk, sich als Henker zu melden, wenn sonst keiner zu finden
sei, oder als Kriegsknecht wacker drauf los zu stechen und drein-
zuhauen. Auch aus diesem Motiv ist jene verhangnisvolle Haltung
Luthers im Bauernkriege mit zu erkldren. Damit ist aber Zweierlei
schon gesagt: Dass diese Haltung des Luthertums ein gewaltiges
und in mancher Beziehung entscheidendes Moment der ganzen
neueren Geschichte Furopas, ja der Welt — der Weltkrieg inbe-
griffen —darstellt, wie, dass sie eine T ra g 6 die des Christentums
und speziell des Protestantismus bedeutet. Man sieht, wie eng die
beiden Jahre 1525 und 1529 zusammenhangen. Es ist die gleiche
Tragdadie.

Eine Tragddie! Also wére der lutherischen Art Unrecht ge-
geben? Gemach! Es hat sich nun freilich so gefiigt, dass das,
was fiir unsere Augen sozusagen die Kehrseite des Luthertums
bildet, zunachst starker, wenn auch nicht allein, hervorgetreten ist,
aber das ist nicht das letzte Wort.

Doch wenden wir uns nun der reformierten Art zu. Da
tritt denn zunichst freilich der Gegensatz stark hervor.

Wenn es «die Seligkeit des Luthertums bildet, dass Gott durch
Christus ganz in die Welt eingegangen ist, so das Pathos der Re-
formierten, dass er trotzdem dariiber bleibt; wenn das Luther-
tum Gott vor allem als Vater versteht, weil es ihn allein in Christus
sieht, so das reformierte Christentum, wie gesagt, vor allem als
Herr. Weil er aber der Herr ist, so ist er auch der Richter. Nichts,
was in der Welt ist, kann als fertig und fest vor ihm bestehen; es
steht immer bloss in seiner Hand, ist immer seinem Gericht unter-
worfen. Finitum non est capax infiniti. Das gilt in allem Welt-
wesen ohne Ausnahme, gilt auch von den politischen, wirtschaftli-
chen, kulturellen Verhaltnissen. Es ist nichts Absolutes in ihnen,
absolut ist allein Gott. Allerdings haben auch die Reformierten
einen starken Schopfungsglauben, ja sie erst recht, da bei ihnen
die Erlésung gleichsam “hinter der Schoépfung zuriicktritt, aber

462



iberméchtig ist ihr Empfinden, dass die Kreatur als endliche
dem Willen des Schopfers zu gehorchen und also unter Umstanden
sich zu andern habe. Da ist also keine Beruhigung in der vor-
handenen Welt, sondern eine heilige Unruhe, die von dem Gotte
ausgeht, der der Lebendige und der Herr ist. Da ist kein frohes
Jasagen zur vorhandenen Welt, man lebt vielmehr stets im Grund-
gefiihl jener unendlichen Kluft, welche Gott und Welt trennt; von
dem ,,ganz Andern, der Gott ist (aber nicht im modernen Sinn
jenes Stichwortes), geht die Neigung aus, das, was nicht Gott
ist, zu @ndern, sodass es seinem Willen entspreche. Weil man
so stark an die Schopiung glaubt, ist man in einem bestimmten
Sinn auch konservativ; man will nicht etwas ,,Neues*, sondern man
will immer bloss Wahrung oder Wiederherstellung der Ordnung
Gottes. Dieser konservative Zug tritt bei Calvin (weniger bei
Zwingli) und spiater im Calvinismus oft stark hervor, aber jenes
andere Element setzt sich ebenfalls durch und hat den Calvinismus
bekanntlich, zum Teil allerdings auf Umwegen, zum revolutio-
narsten Faktor der neueren Geschichte gemacht. Auch die Re-
formierten halten auf Autoritéat, und zwar fast noch strenger
als die Lutheraner, aber es ist nicht sowohl die Autoritit von Men-
schen und menschlichen Ordnungen, als die Autoritit Gottes und
seines Wortes. Das ist der dem reformierten Christentum eingestii-
tete republikanisch-demokratische Zug. Diese Au
toritdt Gottes aber kann, ja muss wohl sich revolutiondr gegen die
Anmassung der menschlichen Autoritait wenden. In dieser Tiefe —
oder auch: in dieser HOhe — entspringt der gewaltige Freiheits-
strom, der gerade vom Calvinismus aus in die Welt geflossen ist.

Freilich ist es auch bei den Reformierten nicht etwa weltfreudi-
ger Optimismus, der sie auf diese Bahn treibt. Und wie ich schon
bemerkt habe, feblt auch ihnen durchaus jener Glaube an ein Kom-
men des Reiches Gottes auf die Erde etwa in der Gestalt, wie ihn
Blumbardt vertritt. Dafiir aber setzt bei ihnen ein anderes, gewalti-
ges Element ein: das ist der Wille, die Welt Gott zu
heiligen, seinem Gesetz zuunterwerfen.

Wir sind damit auf einige. der grossen reformierten Losungen
gestossen und miissen ihnen bloss noch die vom Gehorsam
hinzufiigen. Auch die reformierte Auffassung ist, wie ja schon ge-
zeigt worden ist, eine gewaltige Quelle der Freiheit. Denn wer
sich von Gott allein abhiangig weiss, ist frei von aller Unterwerfung
unter die Kreatur. Auch der Reformierte lebt aus dem Glauben
und steht im Glauben {iber allem Menschen-Gesetz. Das ist eben
die Wurzel seiner revolutioniaren Haltung. Aber der Glaube ver-
wandelt sich fiir ihn sofort in Gehorsam. Und der Gehorsam in
die Tat. Der lebendige und heilige Gott will, dass sein Gesetz
allein herrsche. Sofort stellt sich die Ethik ein (um dieses miss-

463



verstandliche Wort einen Augenblick zu brauchen), zu der das
Luthertum im Grunde nie gelangt, ja sie wird, in gewissem Sinne,
zur Hauptsache. Diese Ethik ist eine Ethik der Heiligung.
Denn sie soll den heiligen Willen Gottes auf Erden verwirklichen.
Weil aber auf Erden Zunichst nicht der Wille Gottes, sondern der
Wille widergottlicher Méchte gilt, so muss diese Ethik, sagen wir
lieber: dieser Glaube, auf Umgestaltung, unter Umstinden
Umwalzung der verderbten Weltordnungen ausgehen. Alle
Kreatur muss sich vor «der Majestit Gottes beugen. Das Pathos
der Reformierten wendet sich ja vor allem gegen die Vergottung
der. Kreatur, die das Wesen des Heidentums ausmacht. Nicht be-
jaht, sondern gerichtet wird von Gott aus die Welt. Gerichtet
wird der Krieg, gerichtet der Kapitalismus, gerichtet das Laster,
gerichtet alles, was sich in seiner luziferischen Autonomie spreizt.
Es muss stiirzen vor dem Glanz des allein Méachtigen, allein Heili-
gen. Ihm allein sei Ehre!

Es ist klar, dass damit auch jene lutherische Innerlichkeit mit
ihrem Spiritualismus {iberwunden ist. Denn alle Wirklichkeit soll
Gottes Ehre verherrlichen, die dussere so gut wie die innere; stam-
men sie doch auch gleichméssig aus Gottes Hand. Gottes Ehre
muss auch in die politischen, wirtschaftlichen, sittlichen Zustdnde
hinein. Daher schaffen die Nachfolger Calvins den Biirgern ihrer
Gottesstadt Verdienst, griinden sogar eine Bank, daher aber regeln
sie auch ihr ganzes Leben auf die bekannte Weise durch das Gesetz
Gottes, wie sie es im Worte Gottes (das sie auch auf eine strengere
Weise als die Lutheraner in der Bibel allein suchen) zu finden mei-
nen. Freilich stehen sie, wie schon wiederholt gezeigt worden ist,
auch im Banne jener Auffassung, nach welcher ein endgiiltiger Sieg
des Reiches Gottes auf Erden (besser: in der Richtung auf die Erde)
unmoglich ist, aber das hindert sie nicht daran, fiir seine Herr-
schaft schon hier bis aufs Blut zu kidmpfen, und eines Tages wird
an dieser Stelle der Glutstrom der urchristlichen Hoffnung aus-
brechen koénnen.

Aus dieser Wurzel entspringt also das, was man den reformier-
ten Aktivismus nennt, aus dieser Wurzel die reformierte
Theokratie, die gewaltige Richtung auf die Gottesherrschaft
iiber alle Kreatur.

Und aus dieser Wurzel endlich auch das, was man das so-
ziale Element im reformierten Christentum nennen kann. Es ist
uns ja in seiner Auffassung des Abendmahls begegnet. Diese gestal-
tet sich besonders deutlich in der zwinglischen Form aus. Hier wird
das Abendmahl so recht zum Brudermahl. Das zeigt sich schon in
der dusseren Form, der sitzenden statt der wandeinden Feier, mit
der Austeilung von Brot und Wein durch die Diakonen, die dann
von den Gemeindegliedern selbst weitergegeben werden, aber auch

464




in der ganzen Liturgie. Das Abendmahl kehrt gerade in der Form,
die Zwingli selbst vorschwebte, am meisten zur urchristlichen
Agape zuriick. Aber auch der Calvinismus bringt den sozialen
Sinn des Abendmahls ungleich deutlicher zum Ausdruck als die
lutherische Weise, bei der doch der individuelle Genuss des Heils
durchaus vorherrscht.

Man darf zwar diesen Sozialismus des reformierten Christen-
tums (das Wort Sozialismus im weitesten Sinne genommen) nicht
falsch verstehen. Er ist verbunden mit jenem gewaltigsten Indivi-
dualismus, der sich ebenfalls in der Paradoxie der Erwahlungslehre
(Prédestinationslehre) ausdriickt. Der Einzelne ist unbedingt ab-
héngig von Gott, aber nur von Gott, von niemand sonst, von ihm
erwahlt, berufen, auf ihm allein stehend. Aber der Sozialismus der
reformierten Art hangt mit diesem Individualismus aufs innigste zu-
sammen; er ist nur der andere Pol der gleichen Bewegung. Denn
Individualismus und Sozialismus haben beide nur den Sinn, dass
Gott allein der Herr ist. Der Sozialismus des reformierten Christen-
tums bedeutet, dass es nicht in erster Linie darauf ankommt, wie
ich mein Heil gewinne, sondern wie Gott zu seinem Rechte
komme, an mir und an der Welt, wie sein Wille geschehe, sein
Reich komme. Das ist das Objektive an seiner Haltung, das das
Theozentrische daran, im Gegensatz zum mehr Subjektiven und
Anthropozentrischen des Luthertums.

Auch von dieser Welt des reformierten Denkens ist damit nur
eine diirftige Skizze an Stelle eines unendlich reichen Bildes ge-
geben. Eines dringt sich hier {iberall in den Mittelpunkt: diehei-
lige Unrube von Gott her,das Vorwartsdringen
mitihmindie Welt hinein, das Gerichtiiber die
Welt, das der Schoépfer- und Erlésergott bedeu-
tet, trotz Christus, besser: gerade in Christus.

3. Der alte Streit in neuer Gestalt.

Die weltgeschichtliche Tragweite dieser beiderseitigen Haltung
habe ich immer wieder angedeutet. Es ist auch deswegen nicht
notig, dass ich ausfiihrlich entwickle, weil ich es in den ,,Neuen We-
gen‘ und anderwirts immer wieder getan habe.') Es sei nur noch

1) Ich weise besonders auf die Aulsitze hin, die ich dariiber seinerzeit
in ,Wissenund Leben” (Jahrgang 1916 und 1917) geschrieben und die
dann mit den Auisitzen Anderer zusammen zum Teil (leider fehlt gerade der
wichtigste) in einer besonderen Schrift JDie geistige Unabhingig-
keit der Schweiz" (Orell Fiissii, Zurlch) erschienen sind. Es darf viel-
leicht hervorgehoben werden, dass diese Aulsitze das erste Manifest mit der
Losung: , Zuriick zu Calvin (und Zwingli)“ bildeten, das in der Schweiz laut
wurde und dass es ein schweres Unrecht wire, es bloss als , politisch® ab-
zutun., Wenn es auch vom ,Politischen“ ausging, so langte es doch beim
,,Theologischen* an, aus dem es stammte.

465



einmal auf Zweierlei hingewiesen. Einmal, dass der moderne
Streit zwischen den ,,Schweizern und den ,,Deutschen® hier seine
tiefste Wurzel hat. Wir ,,Schweizer tragen noch etwas — leider
nur viel zu wenig! — in uns von der starken Grundempfindung
unserer reformierten Véater, die man mit dem modernen und philo-
sophischen Ausdruck dualistisch nennen kann, deren tiefe-
ren Sinn aber der Gegensatz von Gott und Welt ist.
Wir glauben, dass Gott der Richter der Welt ist, dass also —
um die Punkte des hauptsidchlichen Zusammenstosses zu nennen
— auch Nation, Volkstum, Wirtschaitswesen, Krieg, dazu alle
Kultur, ja auch die Religion, die Kirche, das Christentum von Gott
gerichtet sind; dieses revolutionire Element lebt in uns —
leider viel zu schwach! — wihrend die Deutschen in jener Grund-
stimmung atmen, dass Gott zur Welt Ja sagt, dass alles, so wie
es ist, direkt oder indirekt seinem Willen entspricht, also in einer
konservativen Stimmung. Und zum zweiten liegt hier die Wurzel
unseres Sozialismus, Antimilitarismus und was von dieser Art an
uns anstossig ist. Sie stammen nach ihrem letzten Sinn und ihrem
letzten Motiv aus der Empfindung, dass alle Wirklichkeit Gottes
Willen erfiillen und Gottes Herrschaft untertan sein sollen, aus dem
Glauben, dass alle Kreatur seine Ehre verherrlichen soll. Jene
Worte sind fiir uns nur unvollkommen, mit Missverstindnis be-
lastete, zeitweilige Zeichen des Kampies fiir Gott gegen die
Gotzen.

Und noch eins. Ich schreibe dieses am eidgendssischen Buss-,
Bet- und Danktag, der — wie fiir ausldndische Leser bemerkt sei —
am dritten Septembersonntag jedes Jahres stattfindet. Er ist so recht
ein Kind des Geistes, den ich mit dieser Darstellung der reformier-
ten Art zu kennzeichnen versucht habe; denn sein Sinn ist, dass er
das ganze Schweizervolk als sittliche Einheit unter die Majestat
Gottes stellen, es unter sein Gesetz beugen und auf seinen Willen
verpflichten will. Er ist aus dem Geiste der Theokratie geboren.
Unverkennbar ist das Alttestamentliche daran, die Analogie zu der
Art und Weise, wie das Volk Israel nach der Anweisung Mosis und
der Propheten sich zu Gott stellte. Aber man darf woh! sagen, dass
das Beste, was auf dem schweizerischen Boden gewachsen ist, un-
mittelbar oder mittelbar aus d i e s e m Geist entstanden sei und dass
die Schweiz mit ihm stehe und falle. Es geh6rt zu jenem Schweizer-
tum im tieferen Sinne, welches die geistige Existenz der Schweiz
tragt, dass wir stark das Richtende Gottes iiber uns empfin-
den. Gott bindet uns nicht nur als Einzelne, sondern auch als
Volk an seinen heiligen Willen. Er macht davon, im tieferen Sinne,
unser Sein oder Nichtsein abhédngig. Er duldet gewisse Dinge nicht,
Wie er die Reislauferei der Eidgenossen und den Libertinismus der
Genfer nicht duldete, so duldet er auch keine Spielbanken, keine

4606



offentlichen Hauser und keine Herrschait des Wirtshauses, aber
auch keinen wuchernden Luxus und kein soziales Unrecht. Er
duldet keine Gotzen. Thm allein gebiihrt die Ehre.

Aus dieser Wurzel entspringt unser Puritanismus. Ihn
versteht —  Ausnahmen abgerechnet — weder der Katholizismus
mit seinem ,lachelnden Gesicht“, wie einer seiner schweizerischen
Vertreter sich bei Anlass des Kampfes um die Spielbanken aus-
driickte, noch das moderne Heidentum. Aber man darf wohl sagen,
dass es mit der Schweiz zu Ende wire, wenn dieser Geist unter
uns ausstiirbe, wenn das moderne Heidentum die alte strenge Auf-
fassung des Lebens, besonders des sexuellen, in moderne Laxheit
und ein gewisser moderner Naturalismus die machtige Objektivitat
des gottlichen Gesetzes in psychologistische Reflektiererei und tief-
sinnig tuende Sophistik aufgelost hiatte. Moge es mit andern Vol-
kern stehen wie es wolle, die Schweiz, die ja weniger ein Volk, als
eine Gemeinschaft, ja eine Gemeinde, eine Genossenschait, eben
eine Eidgenossenschait ist, lebt von ihrem Bund mit dem heiligen
Gott; sie lebt davon, dass sie in heiligem Gehorsam seinen Wil-
len tut.

Man koénnte auch sagen: sie lebt von seinem W orte. Denn
das ist die mehr positive Seite dieser Sachlage. Die geistige Exi-
stenz der Schweiz beruht darauf, dass sie als Ganzes eine Be-
rufung hat, und das will heissen, dass sie diese Berufung er-
kenntund anerkennt. Denn eine solche Berufung ist immer
da; die alte Berufung bleibt immer giiltig; sie nimmt nur mit dem
Wechsel der Zeiten eine neue Gestalt an; Gott ist ein lebendi-
ger Gott. Wenn sie dieser Berufung, die zum Auftrag und zur
Pilicht wird, gehorcht, so hat sie, so klein und schwach sie
dusserlich sein mag, doch Recht, Leben und Groésse unter den Vol-
kern, wenn sie aber davon abkommt, dann ist ihr innerer Tod vor-
handen. Denn auch diesen Sinn hat es, dass Gott ein leben-
diger Gott ist.

Es ist nur ein anderer Ausdruck fiir diese Sachlage, wenn wir
erklaren, dass dem reformierten Christentum ein streng ethi-
sches Wesen eignet. Es ist erfiillt vom Glanz der Heiligkeit
Gottes. Der Wille, sein Gebot zu erfiillen, die Empfindung, dass
es darauf ankommt, ist sein innerstes Pathos. Der Wille Gottes
verlangt aber Herrschalt {iber die Welt, Gottesherrschaft und
Weltgestaltung, Weltumgestaltung, Weltumwilzung auf die Gottes-
herrschaft hin. Dem allmachtigen, heiligen und lebendigen Gotte
gehort die Welt. Das ist der Glaube, worin der Reformierte
- atmet und lebt. Dieser Glaube will nicht selig in sich selbst ruhen,
er drangt unmittelbar und ungestiim zur Tat. Aber in dieser Tat,
die Gottes Ehre verherrlicht, findet er freilich auch seine Seligkeit.
So sagt es die klassische Formel des Westminster Katechismus:

467



What is the chief end of man? Mans chief end is, to glorify God and
to enjoy for ever. (Was ist des Menschen oberstes Ziel? Des
Menschen oberstes Ziel ist, Gott zu verherrlichen und sich seiner
ewig zu freuen.) Diese englische Formel erinnert uns an einen
Mann, der in der neueren Welt mit i hren Formeln, aber mit einer
- Gewalt, der man die Herkunit aus der Glutquelle des alten Soli
Deo gloria iiberall anmerkt, diese alte Wahrheit verkiindigt hat:
Thomas Carlyle mit seiner Predigt von der Alleinherrschaft
des Guten und der Ehrfurcht als dem menschlichen Ausdruck davon,
einer Predigt, die mit dem hochsten Ausdruck ihres Glaubens und
ihrer Forderung. der ,neuen Verwirklichung Gottes auf Erden®,
doch in die religiose Form der Theokratie zuriicklenkt.

Génzlich anders ist das deutsche Wesen. Was ihm in
einer Weise fehlt, die uns immer wieder auffallt, ist die ethische
Einstellung. Es sei, um ein allzugrobes Missverstindnis zu ver-
meiden, und da wir einmal solche peripherischen, dem tiefsten We-
sen der Sache wenig angemessenen Ausdriicke brauchen, sofort
hinzugefiigt, dass das deutsche Wesen, soweit es von Luther be
stimmt wird, einseitig religids orientiert ist. Jenes Rich-
ten de Gottes ist ihm recht fremd. Der ethische Kampf liegt ihm
viel weniger. Wahrend Calvin und seine Nachfolger aus Genf eine
heilige Gottesstadt machten und auch das vorher sehr leichtfertige
Ziirich unter Zwinglis Einfluss sich damals in ein sittenstrenges Ge-
meinwesen verwandelte, wurde Wittenberg so ziigellos, dass Luther
daran dachte, es zu verlassen und wird auch vom heutigen Sachsen
- noch behauptet, dass dort die sittliche Zucht etwas sei, was im
Volke wenig Kraft besitze, besonders wieder in bezug auf das
sexuelle Leben. Jedenfalls bleibt das ein Zug am deutschen Wesen,
dass jenes Richtende Gottes ihm nicht so nahe liegt. Viel naher
liegt ihm das Jasagen zur Welt. Es kann dem Kapitalismus und
dem Krieg leichter zustimmen, leichter im Volk aufgehen, leichter die
Welt Welt sein lassen. Es neigt auch in seiner héchsten modernen
Entfaltung, dem deutschen Idealismus, zur Welt-Verklirung
und Welt-Idealisierung. K ant und was von ihm ausgeht, ist ein von
der reformierten Welt ausgehender Querstrich durch diese
Art. Man kann diese Art monistisch nennen und sie reicht
dann wohl tief in den Naturgrund des deutschen Wesens. Aber
auch ein gewisser Pessimismus, als Kehrseite dieses Jasagens
zur Welt, taucht in der deutschen Art immer wieder auf. Es fallt
ihr schwer, an Miachte des Guten zu glauben, die in die Welt rich-
tend eingreifen. Sie versteht besser die Einheit als den Bruch. Der
Gedanke der Berufung liegt ihr fiir das Volk ebensowenig nahe,
als fiir den Einzelnen. Wenn sie an eine deutsche Berufung glaubt,
so nimmt diese mehr eine nationale Form an, iibersetzt sie in

468



Kategorien der Macht und Gewalt. Denn das Religitse lebt in einer
Welt tiir sich, lebt im ,,Geist®, lebt im ,,Gedanken®.

In diesem Gegensatz liegt die Wurzel gewaltiger Probleme ge-
rade der unmittelbaren Gegenwart. Es ist auch in diesen Austiih-
rungen schon wiederholt daran erinnert worden. Und es ist wohl
unnotig, noch besonders hervorzuheben, dass der Gegensatz selbst-
verstandlich nicht bloss die ,,Schweizer und die ,,Deutschen® im
engeren Sinne angeht. Auf der einen Seite umfasst das reformierte
Christentum nicht nur neben der protestantischen Schweiz auch die
angelsichsische Welt, dann die franzésischen Hugenotten, die cal-
vinistischen Hollinder und Ungarn, sondern auch einen betracht-
lichen Teil der heutigen Reichsdeutschen — eine seiner klassischen
Urkunden, der ,,Heidelberger Katechismus®, ist ja auf diesem Bo-
den entstanden — auf der andern Seite reicht das Luthertum {iber
den Rahmen des heutigen deutschen Reiches hinaus, umfasst ganz
Skandinavien, nebst Finnland und den baltischen Landern, und hat
sowohl in seiner alten, als in seiner neuen Gestalt die ganze christ-
liche Welt stark beeinflusst. Es handelt sich insofern um zwei iiber-
vOlkische, aus dem antinomischen (gegensitzlichen) Wesen der
Sache Christi selbst entspringende machtige entgegengesetzte Ten-
denzen. Als solche sind sie auch im Weltkrieg wie im Kampf um
den Frieden gewaltig zusammengestossen.

Man sieht: der Kampf zwischen den ,,Deutschen“ und den
,Schweizern ist heute, im Jahre 1929, so lebendig wie im Jahre
1525, und man sieht auch, dass das J‘ahr 1529 ebenso bedeutungs-
voll ist wie das Jahr 1525. Man sieht ebenso, dass das Luther zu-
geschriebene scheinbar so harte Wort: ,,Ihr habt einen andern Geist
als wir®, durchaus der Wahrheit entspricht. '

4, Recht und Unrecht; Versohnung.

Nachdem wir dergestalt, soweit der Rahmen eines Aufsatzes es
erlaubte, den tieferen Sinn und die umfassendere Bedeutung des Ge-
gensatzes darzustellen versucht haben, von dem der Streit um das
Abendmahl nur ein Symbol ist, konnen wir zum Schlusse eine end-
giiltige Antwort auf die Frage suchen, auf welcher Seite denn nun
das Recht, oder allfallig, wenn das Recht nicht ganz nur auf der
einen Seite sein sollte, das gr 6 ssere Recht zu finden sei.

Der Gang dieser Erorterung hat es mit sich gebracht, dass bis-
her die Vorziige der reformierten Art sehr stark hervortraten,
sodass wohl die meisten Leser gedacht haben, es werde auch mein
letztes Wort sein, dass ich dieser das Recht zum mindesten das
grossere Recht zuspreche Aber die meisten meiner Freunde und
Gegner werden nicht wenig {iberrascht sein, wenn sie nun erken-
nen, dass eher das Gegenteil der Fall ist.

Hier habe ich in der Tat eine Bemerkung zu machen, die fiir

469



mich eine grosse personliche Wichtigkeit besitzt. Ich kniipfe an
jenes Stichwort vom Jahre 1525 an. 1525 ist das Jahr des grossen
deutschen Bauernkrieges. Die meisten Leser dieses Aufsatzes wissen
wohl, dass von der furchtbaren Tragik dieses Jahres etwas wie ein
Schatten auch auf mich, den so viel spater Lebenden, gefallen ist, in-
sofern als ich mich genotlgt gesehen habe, eben diese Tragik, und
zwar besonders die auf Luthers Haltung lastende, mit all der
Wucht und Leidenschaft hervorzuheben, die in der Sache liegt und
die bei mir durch den frischen Eindruck des Studiums jener furcht-
baren und entscheidenden Tage und besonders des Verhaltens Lu-
thers gegen die Bauern wieder lebendig geworden war, Jener Auf-
satz') ist von Wenigen ganz verstanden worden. Wenige hatten da-
fiir die notige Seelengrosse, am wenigsten die Theologen, die eben
nur theologisch oder ,rein religios® sehen konnen, die ohnehin
schon lange auch bei uns mehr lutherisch als reformiert sind —
trotz aller Restauration des Calvinismus — und die gegenwartig
ob dem Rdmerbrief des Apostels Paulus oder gar des Professors
Barth (so wie sie ihn verstehen) das ganze Evangelium nicht
mehr sehen konnen, wahrend bei den Deutschen natiirlich sofort
nationale und nationalistische Gefithle in Aktion traten — ganz
falschlicher Weise, da dergleichen nicht in Betracht kam. Ich meiner-
seits bereue nicht im geringsten, jenen Aufsatz geschrieben zu ha-
ben. Ich musste ihn schreiben und musste ihn ehrlicherweise so
schreiben, wie ich es getan. Aber schon damals deutete ich an, dass
das nicht mein letztes Wort iiber Luther sei. Es war meine Ab-
sicht, bald ein weiteres folgen zu lassen. Aber Kampf und Miihsal
des Tages verhinderten dies, wie sie auch die Schrift {iber den
Abendmahlsstreit verhindert haben. Nun aber folgt dieses weitere
Wort. Es ist noch nicht das letzte, aber es ist eine starke Er-
ganzung zu jenem einstigen. Und ich freue mich, dass ich diese
Ergénzung bringen darf, ja muss.

Ich bin in der Tat beinahe geneigt, mich im Abendmahlsstreit
und das heisst, auf der ganzen Linie des grossen Gegensatzes, mehr
zu den ,,Deutschen“ zu stellen.

Beginnen wir mit dem Zentrum und kniipfen wir wieder beim
Abendmahl an. Gewiss hat Luther, rein historisch-philologisch be-
trachtet, unrecht. Aber ich meine, er habe im Wesen der Sache das
grossere Recht auf seiner Seite, das will heissen: er verstehe
das Evangelium besser. Um gleich die Hauptsache zu sagen: Wenn
es das Wesen des A lten Testamentes ist, die Kluft zwischen Gott
und dem Menschen aufzureissen, so ist es das Wesen des Neuen
Testamentes, sie zu schliessen. Der Sinn des N e uen Testamentes
ist nicht die unendliche Gottesferne, sondern die unendliche Gottes-

1) ,Das Jahr 1525%. (Septemberheft 1925.)

470



nahe. Sein Kernwort ist in dieser Beziehung: ,,Das Wort ward
Fleisch und wohnete unter uns.“ Das aber bedeutet nichts anderes
als das lutherische: ,Finitum capax infiniti.* Das ist wirklich das
Welhnachtsevangehum Es ist fiir den Verstand unfasslich, ist ein
Wunder, gewiss, aber gerade darum das Welhnachtsevangehum
Es ist kein Zufall, dass Luther dieses am tiefsten und schénsten ver-
kiindigt hat. Gott ist wirklich Mensch geworden, sein Wesen ist
in die Welt ganz und gar eingegangen; «das ist die unendliche
Freude der Welt. Gott ist nahe, Gott ist da. Alles ist erfiillt. Luther
hat recht: das ist das Evangelium. Und so hat er auch recht,
wenn er es auch im Abendmah] finden will. Denn im Abendmahl
sollen wir ja das Evangelium finden. Er mag dieses sein Recht
falsch geltend machen, unhistorisch, unphilologisch, dazu, nach
seiner Art, rechthaberisch, ja ungerecht und gewalttitig im hoch-
sten und schlimmsten Masse: er behauptet doch ein Recht, ohne
welches das Evangelium aufhort, das Evangelium zu sein.

Vom Zentrum aber strahlt dieses Recht iiber den ganzen Um-
kreis aus. Wir haben bisher, wie gesagt, etwas einseitig das Recht
der reformierten Denkweise hervorgehcben. Nun soll aber auch ilire
Kehrseite wenigstens rasch beleuchtet werden. Diese Kehrseite
ist durchaus vorhanden. Wenn wir als den Vorzug der Reformier-
ten die Empfindung fiir das Richtende Goltes hervorgehoben
haben — und iibrigens dabei bleiben! — so erinnert doch schon
dieser Ausdruck an eine Gefahr. Auf dem Wege des Richtens kann
man zum Pharisidismus gelangen. Der Pharisder ist die refor-
mierte Gefahr wie der Philister die lutherische. Das Richtende Got-
tes kann zu einem-Richtenden des Menschen werden und dann ist
die Gefahr verwirklicht und das Evangelium verlassen. Pharisais-
mus und Moralismus verbinden sich immer und es ist nicht zu
leugnen, dass die ethische Grundart des reformierten Christentums
leicht zur Gesetzlichkeit und zum Moralismus entarten
kann. Dann aber legt sich ein tiefer, boser Schatten auf die vom
Weihnachtsevangelium bestrahlte Erde. Es kann auch das, was
man den reformierten Aktivism us nennt, zu jenem Kultus des
Tuns um des Tuns willen entarten, den wir im heutigen , Amerika-
nismus“ vor uns haben. Auch die Rationalisierung und Mechani-
sierung jeder Art kann man damit in Zusammenhang bringen.
Wenn die Tat, und das heisst verflacht: der E rfolg (success, effi-
ciency) alles 1st dann ist die Maschine Konigin. Nach der gleichen
Richtung kann das entarten, was wir das Revolutionire, d. h.
das auf Umgestaltung, ja Umwalzung der Welt Drangende im refor-
mierten Empfinden genannt haben. Solange es geschieht ,, To glori-
fy God and to enjoy him for ever*, ist das gross und herrlich, wenn
es aber geschieht zur blossen Ausbeutung der Welt im Dienste des
menschlichen Luziferismus und zur Stillung seiner unendlichen

471



Gier, dann entsteht eine Gefahr fiir die Welt, die grosser ist als die
vom urspriinglichen lutherischen Quietismus her drohende. Dann
ist es notwendig, dem Werden das Sein, der Zeit die Ewigkeit, dem
Schaffen des Menschen die Schopfung Gottes entgegenzuhalten;
dann ist es notwendig, gegen eine im Rationalismus, besonders dem
praktischen, verflachenden, versandenden, versumpfenden
Menschenwelt jenen Irrationalismus der Welt Gottes geltend zu
machen, der Luther so sehr am Herzen liegt; dann ist es notwen-
dig, dem gierigen ‘Menschen einer gottentfremdeten Zeit — das
Weihnachtsevangelium von der Freude aus Gott in der Armut der
Welt zu verkiindigen, das Evangelium vom n ah en Gott, der uns
stillt und in dem wir ruhen dirfen. Und umgekehrt ist es
moglich, dass man gerade im reformierten Christentum, diesem
entarteten Autonomismus des Menschen entgegentretend, die Kluft
zwischen Gott und dem Menschen so weit und schroff macht, dass
auf der einen Seite das Weihnachtsevangelium verloren geht, Gott
in die Ferne riickt, auch die Hoffnung auf seine Herrschaft verblasst
und damit, auf der andern Seite, als Reaktion, doch auch wieder
die Welt mit ihrem Treiben eine Art Sanktion erhlt. Diese Gefahr
ist in der ,neuen Theologie® leider ganz offenkundig verwirklicht.

Wie denn -— hat also Luther einfach recht? Oder doch das
grdssere Recht?

So einfach liegt die Sache doch nicht. Bevor ich versuche, mein
letztes Wort zu sagen, will ich die methodische Vorfrage aufwer-
fen, die fiir alle solche Falle gilt: Wie verfahren wir, wenn wir
Recht und Unrecht in solchen Gegensitzen erkennen und vielleicht
ihren Streit in einer héheren Finheit versdhnen wollen? Nehmen
wir sozusagen «die einzelnen Elemente der Wahrheit und des Irr-
tums, die sich auf beiden Seiten finden, zuerst auseinander, um sie
dann neu und besser zusammenzusetzen ? Dann entstiinde doch nur
ein kiinstliches Mosaik, keine lebendig-organische Einheit. Nein,
diese muss dadurch zustande kommen, dass wir auf die gemein-
same Wurzel der gegensidtzlichen Wahrheit
besser gesagt: deneinheitlichenSinndersichgegen-
sdtzlichausdriickenden Wahrheitzurickgehen.

Wo ist diese zu finden? Darauf kann es fiir uns nur eine
Antwort geben: Sie muss in der urspriinglichen Wahr-
heit des Evangeliums zu finden sein; deren Urkunde aber
ist und bleibt das Neue Testament.

Welches ist nun dort diese eine Wurzel? Esistdie Bot-
schaft vom Reiche Gottes fiir die Erde, oder, was
nur ein anderes Wort dafiir ist, von der Herrschaft Gottes
tiber alles. Davon lehrt das Neue Testament, dass sie sowohl
gekommen ist, als auch erst noch kommen soll. Das be-
deutet: das Reich ist in Christus Wirklichkeit (das Wort ,,Fleisch*)

472



geworden, aber von hier aus muss es erst noch alle Wirklichkeit
erfassen. Und nun kann man von den beiden Arten des offi-
ziellen Protestantismus Zweierlei sagen: Einerseits vertreten sie
diese Doppel-Wahrheit so, dass sie je die eine Seite davon iiber-
wiegend betonen, das Luthertum das Reich Gottes als gekommenes
und das reformierte Christentum das Reich Gottes als kommendes,
anderseits fehlt ihnen, wie wir schon gesagt haben, beiden das Ele-
ment der Hofinung im Vollsinn des Neuen Testamentes. Das
Luthertum betont wohl das vollige Eingehen Gottes in die Welt
durch Christus, aber es bleibt dabei stehen: Christus ist in der
Welt, aber die Welt ist nicht bestimmt, Christi zu werden. Das
Licht )leucht’ wohl mitten in der Nacht®, aber die Nacht der Weit
soll nicht immer mehr vom Lichte des Gottesreiches vertrieben wer-
den. Das reformierte Christentum betont wohl stark den Anspruch
Gottes auf die Welt, aber es macht die Kluft zwischen Gott und
Welt so breit, dass das Reich Gottes iiber sie auch nicht in die
Welt dringen kann. So wenigstens in seiner urspriinglichen, immer
wieder etwa erneuerten Form. Aber nun ist das Verhiltnis so para-
dox, dass einerseits im heutigen reformierten Christentum das Ele-
ment der Reichgotteshoffnung aus der alten Wurzel viel gewaltiger
emporbricht als im offiziellen Luthertum, wahrend wieder in Man-
nern wie die Blumhardt, die, trotzdem sie zunéchst vom Pietismus
herkommen, doch eng mit dem Luthertum zusammenhéingen, diese
Hofinung in der gewaltigsten und tiefsten Form erscheint.

Dies weist zur Auflosung des Streites! Das gekommene und
kommende Reich ist das Evangelium. Es ist gekommen, Gott ist
nahe, Gott ist da — darin hat Luther recht. Aber es muss in die
Welt, muss die Welt iiberwinden, gestalten, umgestalten — darin
haben die Schweizer recht. Und sie haben auch darin recht, dass
im Reich Gottes, des Vaters, immer G ott der Herr bleibt und
nicht der Mensch Herr wird, er sei denn selbst Gottes (nicht
etwa: Gott!). Die Kluit zwischen Gott und Welt, Jenseits und
Diesseits ist geschlossen, finitum est capax infiniti, so wunderbar
das ist; darin hat Luther recht. Aber die Reformierten haben
recht, wenn sie betonen, dass das nicht von Natur so ist und dass
das nicht ein ,,Raub‘ des Menschen werden darf, sondern immer
wieder freie Gabe des freien Gottes bleibt; dass Gott, der Vater,
immer auch Richter bleibt, Richter iiber alle Formen menschlichen
Tuns, auch alle Formen seines Dienstes, auch iiber Religion, Chri-
~stentum, Kirche, — Abendmahl. Finitum non est capax infiniti.
Das Evangelium ist an sich die Weihnachtsbotschaft; darin hat
Luther recht. Aber die Schweizer haben recht, wenn sie, so wie die
Welt heute ist, den Karfreitag mit dem Kreuz zum hochsten ,,Feste
machen. Ueber beides hinaus, beides versdhnend, geht aber Ostern
und Pfingsten. An dieser Stelle bekommt auch jene Bewegung, die

473



man mit dem Namen der T 4 ufe r bezeichnen mag, die besonders
das Jahr 1525 und dann das Jahr 1535 tragisch zu Boden ge-
worfen hat und die, wie sich zeigen liesse, auch zu Marburg wie
ein Gespenst im Hintergrund erscheint, das Recht, das sie, mit dem
der Andern verbunden, besitzt. Hier steht auch Blumhardt — nein,
hier steht, recht verstanden, das Neue Testament, steht Christus,
steht der lebendige Gott, der in Christus Fleisch wird, gekreuzigt
wird, aufersteht, vorwarts schreitet. In diesem Streite zwischen den
beiden verschiedenen Auffassungen vom Reiche Gottes tut sich der
alte Fluch kund, den man wohl als eine Aeusserung der ,,Erbsiinde
bezeichnen darf: Was als die eine Wahrheit je nach Umsténden
und Notwendigkeiten bald diese, bald jene Seite besonders hervor-
kehrt, wird absolut gemacht, von der andern Seite getrennt, in das
Prokrustesbett der Logik gepresst, zu einem System gemacht und
dem das andere Moment der Wahrheit schroff gegeniibergestellt.
Es muss — temporum et locorum ratione habita — bald die refor-
mierte, bald die lutherische Wahrheit betont und in den Vorder-
grund gestellt werden; aber im lebendigen Reich des lebendigen
Gottes sind sie die Bewegung der einen Wahrheit. Das Evange-
lium muss vor Verweltlichung geschiitzt werden, aber auch vor
Vergeistlichung. Evangelium bleibt die Kunde: ,,Und das Wort
ward Fleisch®; aber es ist das W o rt, das Fleisch wird.

Die lutherische und die reformierte Auffassung des Reiches Got-
tes sind zwei verschiedene Aspekte e iner Wahrheit. Es gilt, diese
wieder zusammenzuschauen; es gilt, das, was sich, statisch ge-
sehen, zu einem Dogma, zu einer Konfession verhéartet hat, dyna-
m isch in die Aktualitit des Lebens aus dem lebendigen Gott selbst
aufzulosen.

Dass die Sache sich s o verhilt: beide Auffassungen bloss der
Ausdruck der Antinomie, worin die eine Wahrheit auftritt und
diese Antinomie aus Erstarrung zum Leben auflosbar, beweist eine
Tatsache, die ich zum Schlusse noch hervorheben muss: die Tat-
sache, die ich als Ueberkreuzung bezeichnen mochte. Der
Sachverhalt ist namlich der, dass Wahrheiten, die auf der einen
Seite scheinbar ganz einseitig hervorgehoben werden, doch auf der
andern Seite wieder stirker zur Geltung kommen, nur in einem
andern Zusammenhang, aber so, dass jede Einseitigkeit doch wie-
der ihre Ergdnzung in sich tra,qt

Wir wollen uns diesen Sachverhalt in zwei I—Iauptpunkten unse-
res Streites klar machen.

Das Luthertum betont die Innerlichkeit des Reiches Got-
tes: Der G eist allein ists, worauf es ankommt; wahrend das refor-
mierte Christentum stark auf Verwirklichung driangte. Das
hat, wie wir zu zeigen versuchten, wichtige Konsequenzen fiir das
soziale Leben, das politische eingeschlossen. Aber nun ist es ja ge-

474



rade das Luthertum, fiir dessen Charakteristik wir die Stichworte
nErfillung und , Verwirklichung® gebraucht haben; nun ist ja
gerade seine Losung das: Finitum est capax infiniti, das der Re-
formierten dagegen das Finitum non est capax infiniti. Im Abend-
mahlsstreit- stellt sich das so dar, dass die Reformierten sehr stark
auf das Wort des Johannesevangeliums abstellen: ,Der Geist ists,
- der lebendig macht, das Fleisch ist nichts niitze* (Joh. 6, 63), wih-
rend Luther erklart: [ Wir halten das Fleisch fiir sehr, ja fiir ganz
und gar niitzlich; keine Schrilt, keine Auslegung, keine Vernunft
kann uns das nehmen.“ Es handelt sich hier zwar um einen Wort-
streit: das ,,Fleisch, das die Reformierten fiir ,,unniitzlich* halten,
ist etwas anderes als das , Fleisch®, das Luther fiir ,,sehr niitzlich“
hilt, aber ganz sicher vertritt Luther hier eine Grundwahrheit der
Bibel, jene Wahrheit, die ich etwa ihren heiligen Materialismus
nenne und die auf die Linie jenes bekannten Wortes weist: , Das
Ende der Wege Gottes ist Leiblichkeit.“ Liegt nun auf dieser Linie
nicht ein gewaltiges Programm der Verwirklichung? Wenn
doch nach Luther das Reich Gottes ins ,,Fleisch®, in die Mensch-
heit hinein will, und zwar ganz und gar, muss es dann nicht die
Welt verdndern, und zwar ganz und gar? Muss dann nicht
auch aus dem Luthertum ein Strom der Revolution aufbrechen?
Das ist es, worauf wir warten diirfen. Ich meine, in den Blumhardt
- sei gerade das geschehen. Bis jetzt freilich ist im allgemeinen diese
Verwirklichung, diese innige, vollige Verbindung Gottes mit der
Welt mehr individuell und sakramental verstanden worden, aber
was lage niher, als sie auch sozial zu verstehen? Und da ja die
reformierte Art von ihrem Ausgangspunkt her auch auf Verwirk-
lichung dringt, so treffen beide Bewegungen schliesslich an diesem
Punkte zu einer Einheit zusammen, sagen wir genauer:sosuchen
sich an diesem Punkte die beiden sonst entgegengesetzten Tendenzen.

Das gleiche Verhiltnis ist an einem andern Hauptpunkt sehr
deutlich: da, wo es sich um ‘das Moment der Sicherheit oder
Unsicherheit des Heiles handelt. Luther will durch
seine Haltung vor allem dessen Sicherheit betonen. Christus muss
real und vollkraftig in der auf ihn gegriindeten Gemeinde gegen-
wirtig sein, Die symbolische Deutung des Abendmahls scheint ihm
diesen festen Grund des Heils zu zerstoren und an die Stelle des
Altars eine Leere zu lassen. Darum wehrt er sich an diesem Punkte
fiir seine Sache, um das Sein gegen das Nichtsein. Hatte er — ne-
benbei noch gesagt — nicht auch hier ein Recht, vielleicht sogar.das
iiberlegene Recht, auf seiner Seite? Wehrt er sich nicht gleichsam
zum voraus gegen den alle feste Wahrheit aufldsenden Relativismus
spaterer Zeiten?_ Klingt nicht, wenn man ihm von tropischer, d. h.
figlirlicher, bildlicher Auslegung redete, in seinen Ohren schon
gleichsam das ,,Als ob* unserer Tage? Verteidigte er nicht mit dem

475



Realismus der Gegenwart Christi im Abendmahl — und damit in
seiner Gemeinde — den geschichtlichen Realismus Christi iiberhaupt
gegen jenen Idealismus, der je und je versucht hat, an Stelle der
Fleischwerdung des Wortes in Jesus Christus eine blosse ,,Idee“,
das heisst ein rationales oder mystisches Prinzip zu setzen? — Aber
was wollen die Reformierten anderes, als ebenfalls die Sicher-
heit des Heils wahren? Wenn Luther sie gegen eine Vergeist-
lichung, das heisst, gegen eine Auflésung in den Rauch der
religiosen Spekulation verteidigte, so die Reformierten gegen die
Verweltlichung, d. h. gegen ihre allzu absolute Verbindung
mit einer kreatiirlichen Form. Sie betonen daher gegeniiber dem
,,Fleisch* das ,,Wort*“. Sie wollen Gott in seiner Ferne halten, da-
mit er dem Glaubigen nicht in der Welt entschwinde, wie Luther
ihn in der Nahe halten will, damit er dem Glaubigen nicht im Him-
mel unwirklich werde. Beide wollen sie Gottes Wirklichkeit und die
Objektivitat seines Heils gegen Menschenwerk und Menschentraum
verteidigen; beide treffen sich an diesem Punkte, suchen sich dort;
beide sind die Pole e in e r Wahrheit.

Der Sachverhalt, der an diesen zwei Hauptpunkten nachgewie-
sen ist, kehrt an allen Punkten wieder. Diese Ueberkreuzung
ist ein Gesetz, das iiberhaupt in allem geistigen Leben wiederkehrt.
Auch in den Gegensitzen, die sich im Kampf der Weltanschauun-
gen darstellen: etwa in dem zwischen Idealismus und Realismus,
Spiritualismus und Materialismus, Optimismus und Pessimismus,
lasst es sich leicht aufzeigen. Dieses Gesetz ist gleichsam die Klam-
mer, womit Gott die einige Wahrheit festhalt, die durch die Men-
schen in streitende Gegensitze zerrissen wird. Es ist die Aufgabe
derer, welche Gott dienen wollen, und nicht sich selbst, darin seine
Mitarbeiter zu werden, dass sie iiber die Gegensitze hinaus jene
einige Wahrheit, ihn in jener einigen Wahrheit suchen.
Diese Aufgabe tief zu empfinden, dieses Moment zu betonen,
ist Sinn und Recht eines Katholizismus, der seinen Auftrag
wirklich versteht.

Das ist in jenen Oktobertagen des Jahres 1529, deren Folgen
so verhingnisvoll gewesen sind, wie auch vor- und nachher, bei
den Streitenden nicht geschehen. Nicht das war der Fehler, dass
man fiir die Wahrheit eiferte, sondern dass man so sicher war,
selbst die ganze und fertige Wahrheit zu besitzen. Und dass hierin
Luther weitaus die grossere Schuld tragt, ist wohl nicht zu be-
streiten. Die Sicherheit, mit der er jenes ,,Ist* auf den Tisch schrieb
— oder war es vielmehr die Unsicherheit oder beides vermischt? —
hatte er behaupten kénnen ohne seine starrkopfige und hochfahrende
Rechthaberei. Es ist bei diesem Anlass wirklich die Theologie
gewesen, welche die Sache Gottes furchtbar geschadigt hat. Die
Theologie hat damals geherrscht, statt gedient. Menschen- -

476



meinung und damit Menschenwerk war — im schroffen Gegensatz
zum Grundsinn des Protestantismus — starker als die Ehriurcht
vor Gottes iiberragender Grosse und dem gerade darin wurzelnden
iiberragenden Recht der Liebe. Darum muss versucht werden, bei
aller demiitigen Ehrfurcht vor jenen Grossen, doch ihren Kampf
in einem andern Stil weiterzufithren und, wenn méglich, zu iiber-
winden. Soli D e o gloria! L.Ragaz.

T T T e e T T TR e T T T EE T A T R e TR R L T T T R R T TR E N ETRV TN

£ Rundschau {%

L LR e NN RN N L R E RN LR e A RN R N N R RN R AR RN RN ER RN RERNE I

=HETHTRnE
g
[LARERIRETRRRNT]

SHn s

Monatsschau,

1. Welipolitisches.

Die Volkerbunds-Versammlung, welche gerade in die Zeit
fiel, wo die letzte Monatsschau abgeschlossen werden musste, liegt nun schon
wieder weit hinter uns. Sie hat, wie mir scheint, im allgemeinen nur eine
missige Zensur erhalten. Ich glaube mit Unrecht. Denn sie hat doch allerlei
Wertvolles, ja Grosses gebracht. Da ist vor allem der Beitritt Englands und
seiner Dominions zur sogenannten fakultativen Klausel, das heisst, zur obli-
gatorischen Schiedsgerichtsbarkeity) (die ,fakultativ® ist, in-
sofern, als es den Volkerbundsstaaten frei steht, ihr beizutreten oder nicht),
welchem Beispiel dann eine grosse Reihe von Staaten (unter anderem Italien!)
gefolgt sind, sodass wohl binnen kurzem dieses Netz des Rechtes alle Volker-
bundsstaaten, ja alle Staaten iiberhaupt umfassen wird. Mag dieses Netz
auch noch kein ehernes und mogen die Beitrittserklirungen noch so sehr mit
Vorbehalten garniert sein, es handelt sich trotzdem um einen Fortschritt von
ganz ungeheurer Bedeutung auf dem Wege, der da heisst: Ersetzung der
Gewalt im Volkerleben durch das Recht. Man bedenke dabei, dass bis vor
kurzem nicht eine wirkliche Grossmacht diesen Schritt getan hatte. — Es
mag gerade hier beigefiigt werden, dass der Beitritt der Vereinigten
Staaten zum Schiedsgerichtshof nun vollends eine ausgemachte Sache zu
sein scheint. .

Als Zweites ist hervorzuheben der ernsthafte Versuch, den Kellogg-
Pakt mit seiner Aechtung des Krieges und den Voélkerbunds-Pakt,
der ja, gegen Wilsons Willen, unter gewissen Bedingungen seine Legitimitit
noch gelten ldsst, dadurch in Uebereinstimmung zu bringen, dass der Krieg
auch aus dem Covenant verschwinde. Auch das wire ein gewaltiger Schritt.
Mag er auf der diesjihrigen Versammlung auch noch nicht zur Durchifiihrung
gelangt sein, so besteht doch alle Aussicht, dass diese in Bilde erfolgen wird.

Das Dritte, was als wertvoller Ertrag zu nennen wire, ist der Vorschlag,
einem allfillic angegriffenen Staat vom Volkerbund aus finanziell
zu Hilfe zu kommen. Wenn man bedenkt, dass nach dem bekannten Wort
des Grafen Montecuculi, das durch das Kriegsschulden-Problem aufs neue
bekriftigt wird, zum Kriegfiihren erstens Geld gehort, zweitens Geld und
drittens Geld, so leuchtet die Bedeutung einer solchen Massregel ein. In sie
eingeschlossen miisste freilich sein, dass der Angreifer keines erhilt. Das
wire dann — auf dieser Linie — durchaus entscheidend

Als Viertes nenne ich die Proklamierung der Idee der Vereinigten

1) Diese Schiedsgerichtsbarkeit gilt freilich nur fiir Konilikte von recht-
licher Natur, aber welcher politische Konflikt hitte nicht seine rechtliche
Seite?

477



	Zur Weltlage : das Jahr 1529

