
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 10

Artikel: Zur Weltlage : das Jahr 1529

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


iiHiiiiiiMiiiiiii mini un ni minium ni n

Zur Weltlage
1111 IIT111 I [ 111111 [ IT11¦111

Das Jahr 1529.
Vom 1. bis zum 3. Oktober des Jahres 1529 hat bekanntlich

das Religionsgespräch in Marburg zwischen Luther und Melanch-
thon auf der einen und Zwingli und Oekolampad auf der andern —
um nur die wichtigsten der Gegenspieler zu nennen — stattgefunden.

Es sollte eine Versöhnung schaffen und besiegelte statt dessen
den endgültigen, noch heute durchaus nicht überwundenen Gegensatz

zwischen der lutherischen und der reformierten Form des
Protestantismus, der, wie man wenigstens bisher anzunehmen
geneigt war, dessen Siegeszug gelähmt und ihn zeitweilig, soweit sein
äusserer, mehr politischer Bestand in Betracht kam, an den Rand
des Unterganges gebracht hat. Wir sind auf der reformierten Seite
gewohnt, die Schuld an diesem Ausgang Luther zuzuschreiben,
dessen ganze selbstsichere Hartnäckigkeit sich in dem Worte
konzentriert habe, das er zu dem ihm unter Tränen die Versöhnungshand

entgegenstreckenden Zwingli und dessen Wort : „Ich wollte
mit niemandem lieber eins sein als mit euch Wittenbergern",
entgegengeschleudert: „Ihr habt einen andern Geist als wir."1)

Seit jenem Tage sind viele Wasser im Strome der Geschichte
zum Meere der Ewigkeit geflossen. Und nun ist es vierhundert
Jahre her und man erinnert sich des tragischen Ereignisses in diesen

Wochen mit einer Art von grosser Gedächtnisfeier und neuem
aber friedlichem Religionsgespräch. Gern hätte ich, und dies schon
seit Jahren, mich ebenfalls zu dieser Sache gründlich geäussert.
Denn in diesem Streit um das Abendmahl konzentriert sich ein
Gegensatz von gewaltiger weltgeschichtlicher und reichgottes-

x) Das zweite Wort ist, ungefähr in dem obigen Wortlaut, zu den auf dem
„schweizerischen" Boden stehenden Strassburgern gesprochen worden.

Genau lauten (nach Köhlers Rekonstruktion) die Worte folgendermassen:
Zwingli spricht zu Luther: „Ich bitte Euch, Doktor Luther, verzeihet meine
Herbigkeit. Ich habe stets den grössten Wunsch nach Freundschaft gehabt
und wünsche sie noch (Mit Tränen in den Augen!). Es gibt in Italien und
Frankreich keine Männer, die ich lieber sehen möchte." Luther erwidert:
„Bittet Gott, dass Ihr zur Einsicht kommt". Worauf der sonst so milde
Oekolampad mit Recht: „Bittet auch Ihr, Ihr habt es ebenso nötig."

Das Wort an die Strassburger, das natürlich auch den Schweizern
galt (da ja, wie gesagt, jene auf deren Boden standen) lautet: Bue er, der
Vertreter der Strassburger, spricht: „Ich bitte: wollet Ihr mich als Bruder
anerkennen, oder glaubt Ihr, dass ich irre, auf dass ichs verbessere? Zeigt doch
an, was Euch missfällt an unserer Lehre." Luther antwortet: „Ich bin Euer
Herr nicht, Euer Richter nicht, Euer Lehrer auch nicht, so reimet sich unser
Geist und Euer Geist nicht zusammen, sondern ist offenbar, dass wir nicht
einerlei Geist haben."

451



geschichtlicher Tragweite, dessen aktuelle Bedeutung wieder
aufzudecken auch ich, glaub ich, das Meinige beigetragen habe.
Die Schrift, von der ich geträumt, hätte dann freilich den Zweck
gehabt, auch zur Ueberwindung dieses Gegensatzes
beizutragen. Die Notwendigkeit, den Kampf des Tages zu kämpfen (der
für mein eigenes Empfinden allerdings mit jenem andern tiefe und
mannigfaltige Zusammenhänge hat) vereitelte diesen Plan, wie er
so manchen andern solcher Art vereitelt hat. Wenn ich nun über
dieses Thema an Stelle eines kleinen Buches bloss eine Betrachtung
„Zur Weltlage" schreibe, so tue ich das — was ich sehr zu beachten
bitte — ohne jeden gelehrten Anspruch. Zwar glaube ich im
Wesentlichen genau orientiert zu sein. Ich habe nicht nur dem
Gegensatz zwischen dem lutherischen und dem reformierten Christentum

stets eine besondere historische und prinzipielle Aufmerksamkeit

zugewendet, sondern gerade auch den Abendmahlsstreit in den
Quellen, das heisst, in den Schriften der beiden kämpfenden
Parteien verfolgt und kenne den Verlauf des Mafburger Gespräches
ungefähr so genau, als dies möglich ist. Aber es liegt mir fern, eine
historische Abhandlung darüber schreiben zu wollen. Was ich
bringen will, sind einige allgemeine Gedanken, und zwar solche,
wie sie in den Rahmen dieser nicht für Theologen oder überhaupt
Gelehrte geschriebenen Betrachtungen zur Weltlage passen.')

1. Der Streit um das Abendmahl.

Im Mittelpunkt des Streites stand bekanntlich das Abendmahl.
Schon das ist uns Neueren stets ein doppelter Skandal gewesen.
Einmal schien es uns ein Aergernis, dass man sich gerade um das
Abendmahl, dieses heiligste Zeichen der Liebe, der Versöhnung mit
Gott und mit dem Bruder und der Gemeinschaft mit ihnen, g e -

stritten habe — und w i e gestritten — und gerade darüber sich
dauernd getrennt. Sodann kam uns der Streit gerade in dieser Form
so sehr veraltet vor. Denn was war unter uns das Abendmahl, ja,
man muss wohl sagen : was ist es noch heute unter uns anderes als
ein fremdartiges Residuum einer Welt, die wir — vielleicht nur
vorläufig, vorläufig aber sicher — nicht mehr verstehen ?~) Darum, ver-

x) Wer sich über den Gegenstand historisch orientieren will, der greife,
je nach dem Grade dieses Bedürfnisses, zu dem sehr umfangreiclien Werke
von Walter K öh 1er: Luther und Zwingli, ihr Streit über das Abendmahl

nach seinen politischen und religiösen Beziehungen, Bd. I.: Die
religiöse und politische Entwicklung bis zum Marburger
Religionsgespräch 1529.-, Sehr viel kürzer und in Bezug auf das
Marburger Gespräch für jeden, der nicht Spezialist ist, vollkommen genügend,
ist die Schrift des gleichen Verfassers : Das Marburger Religionsgespräch

152 9, Versuch einer Rekonstruktion.
2) Ich betone nachdrücklich, dass ich damit nur eine Tatsache feststelle,

nicht aber über Sinn und Wert des Abendmahls an sich urteile.

452



standen wir auch den Streit nicht und darum erschien uns die
Entzweiung durch ihn und besonders die Haltung Luthers doppelt und
dreifach anstössig.

Doch machen wir uns, in möglichster Kürze, klar, worin denn
dieser Streit um das Abendmahl bestand. Er ist oft subtil genug,
aber wir dürfen ihn schon auf seine einfachste Formel bringen.
Luther liegt alles daran, dass in Brot und Wein des Abendmahls
Christus wirklich und ganz gegenwärtig sei, dass man ihn darin
wirklich und ganz geniesse, sein tatsächliches Fleisch und Blut,
seinen Leib aufnehme. Darum besteht er so starr auf dem Wörtlein
„ist": „Das i s t mein Leib, das i s t mein Blut." Er hielt freilich nicht
an der katholischen Lehre von der Transsubstantiation fest, wonach
Brot und Wein infolge der Konsekration durch den Priester eine
Verwandlung ihrer Natur erleiden und auch nach der Feier und
ausserhalb des Genusses diese veränderte Natur behalten, sodass
der Vorgang ein objektiver wird, sondern beschränkte sich
auf die These, dass im Genüsse der Gläubige wirklich und
tatsächlich, nicht bloss figürlich, rea1 und nicht bloss symbolisch den
Leib Christi empfange und so sich mit Christus verbinde. Allerdings

betonte er auch stärker als der Katholizismus, dass die
Vorbedingung dieses Empfangens der Glaube sei. Ohne diesen wäre
das Ganze ein leeres Spiel oder dann für den Feiernden ein
Gericht. Von einer Verwandlung von Brot und Wein auch ausserhalb
des Genusses und auf die Dauer will er nichts wissen. Eine in
diesem Sinne subjektive Wendung der Auffassung tritt hervor.
Zwingli und seine Freunde aber behaupten mit voller Entschiedenheit

den symbolischen Charakter der Abendmahlselemente.
Sie sind Zeichen, nichts weiter, Zeichen der Liebe Gottes, die m
Christus, besonders in seinem Tode, sich zu dem Sünder neigt und
ihn dadurch auch aufs tiefste mit dem Bruder verbindet. Das „ist"
muss als ein „bedeutet", „bezeichnet" verstanden werden.

Man sieht, dass mit dem mehr zentralen Gegensatz ein mehr
peripherischer zusammenhängt. Bei Luther hat das Abendmahl mehr
den Sinn einer Verbindung der einzelnen Seele mit Christus,
die darin ihrer Versöhnung und Vereinigung mit Gott gewiss wird,
es tritt also, wie wir heute sagen, das individuelle Element
stärker hervor, während bei den Schweizern das Mahl Christi mehr
ein Zeichen der Gemeinschaft, ein Band der Brüderlichkeit
wird, also, wie wir heute sagen, das soziale Element darin mehr
zur Geltung kommt.

Fügen wir noch hinzu, dass Calvin zwar das Moment der
wirklichen Gegenwart Christi im Abendmahl stärker als Zwingli
und seine Freunde betont und sich darin etwas mehr Luther nähert,
aber doch so, dass er in bezug auf den wesentlichen Unterschied
auf dem Boden der Schweizer bleibt, das „ist" als „bedeutet" ver-

453



steht und von einer Verwandlung der physischen Natur von Brot
und Wein im Genuss des Abendmahls so wenig wie sie etwas wissen

will.
Das ist der Streit, in grösster Kürze formuliert und von aussen

her betrachtet. Es entsteht natürlich sofort die Frage, wer denn
recht habe. Da kann denn über das historische und
philologische Recht wohl kein Zweifel mehr sein. Dieser Teil des
Streites ist längst entschieden, und zwar durchaus zu Gunsten der
Schweizer. Es ist für uns Heutige ganz ausgeschlossen, dass Jesus
seinen Jüngern im Abendmahl sein leibliches Fleisch und Blut
angeboten habe. Wenn wir das annehmen wollten, so müssten wir das
ganze Bild Christi und seiner Botschaft vollkommen umdenken und
zwar so stark, dass es sich für die meisten von uns ins Nichts
verlöre. Zwar wird über den Sinn des Abendmahls, wie Jesus selbst
es gefeiert und gedeutet, immer noch viel gestritten. Mir für meinen
Teil steht fest, dass er im Opfer liege und dass dieses etwa durch
eine Verbindung dessen, was Jeremias (31, 31—33) vom neuen
Bunde, Deutero-Jesajas (53) vom leidenden Gottesknecht und Jesus
selbst vom Menschensohn sagt, der nicht gekommen sei, sich
dienen zu lassen, sondern zu dienen und sein Leben hinzugeben als
Lösegeld für Viele (Matth. 20, 25—27), zu deuten sei. Aber
ausgeschlossen scheint, dass das „ist", das in Jesu eigener Sprache, dem
Aramäischen, in solchen Zusammenhängen nicht einmal gesagt zu
werden pflegt, realistisch verstanden werden könnte. Es ist
natürlich nicht abstrakt unmöglich — was Luther immer betont
und seine Gegner natürlich nicht leugnen — aber es ist konkret
unmöglich.

Wenn so die Schweizer historisch-philologisch von Anfang an
sehr deutlich recht gehabt und auch sehr deutlich recht bekommen
haben, so ist damit aber doch noch nicht gesagt, dass sie auch

religiös recht, ich meine : n u r recht und die Gegner nur
unrecht gehabt hätten. Das muss nun erst noch untersucht werden,
und zu diesem Zwecke ist es notwendig, weiter vorzudringen und
durch die zeitgeschichtliche Form hindurch zum eigentlichen Sinn
und Wesen dieses auf den ersten Blick so seltsamen Streites zu
gelangen.

2. Der tiefere und weitere Sinn des Streites.

Da ist denn zunächst einmal festzustellen, dass es kein Zufall
ist und nicht ein Aergernis sein muss, wenn der Streit zwischen
Luther und den Schweizern sich gerade am Abendmahl entzündet
hat. Es geschah das mit einer gewissen logischen Notwendigkeit
gerade darum, weil das Abendmahl eben das heiligste Zeichen der
Gemeinschaft ist und immer irgendwie war, was ja, nebenbei
gesagt, auch schon in dem katholischen Ausdruck „Kommunion"

454



liegt. Gerade an diesem innersten Verbindungspunkt müsste der
Zwiespalt, wenn er tief und ernsthaft war, zum Ausdruck kommen,
nicht an irgend einem Nebenpunkte. Man bedenke auch, welch eine
durchaus zentrale Bedeutung das Sakrament und unter den
Sakramenten das des Altars für die katholische Denkweise hat, aus
der doch die Reformatoren unmittelbar herkamen. Das Fronleichnamsfest

mag uns Protestanten davon eine Ahnung geben. Im Sakrament

ist das Herz der Kirche. Was den wahrhaft frommen Katholiken

an seine Kirche fesselt, ist nicht der Papst und nicht das
Dogma, sondern das Sakrament. Kein Wunder, dass auch die
Geschicke des Protestantismus gerade an dieser Stelle eine gewisse
Entscheidung finden müssten.

Man muss sich aber darüber klar sein, dass der Abendmahlsstreit

doch selbst wieder nur ein Symbol ist, ein Symbol nämlich

einer durchgehenden, in die letzten Tiefen reichenden, alle
Einzelheiten des Denkens und des Tuns ergreifenden Verschiedenheit

zwischen lutherischem und reformiertem Wesen. Diese an
ihrem wesentlichen Punkte zu erfassen, dient uns das Symbol des
Abendmahlsstreites noch heute vortrefflich.

¦ Wir gehen dabei am besten von den Schweizern aus, weil
erst im Gegensatz zu ihnen, den Radikalen, Luther zu der ganzen
Schärfe seiner eigenen Formulierung gelangte.

Was den Schweizern und dem reformierten Christentum
überhaupt, ganz besonders auch Calvin, vor allem am Herzen liegt,
das ist die Behauptung der Souveränität Gottes
gegenüber allem Weltwesen, oder, wie sie sich
ausdrücken, seiner Ehre auf der einen Seite und des rein krea-
türlichen, ganz und gar von Gottes Macht
abhängigen Charakters alles Endlichen auf der
andern Seite. Soli Deo gloria Gott bleibt gegenüber allem Weltwesen
immer der Ueberlegene, Freie, bleibt immer der Herr und Richter.
Daran ändert auch seine Menschwerdung in Christus nichts. Auch
sie bleibt gleichsam bloss das Zeiche n, dass Gott trotz des Ab-
standes zwischen ihm und uns, den unsere Schuld darstellt, unser
gnädiger Vater sein will. Die Kluft bleibt bestehen und kann bloss
durch Gottes immer neues Wort der Gnade und den dieses Wort
annehmenden Glauben des Menschen stets wieder — etwa
überbrückt?, überflogen? — nein, nur so überwunden werden, dass
Gott uns immer wieder hinüberträgt. Gott bleibt im Wesentlichen

der richtende und gnädige Herr. Man hat das auch etwa
so gedeutet, dass die reformierte Art etwas Alttestamentlich

e s habe (dem Gott ja auch in erster Linie der Herr ist) und sich
besonders gegen das Heidentum wende, dessen Wesen ja in
der Vergottung der Kreatur besteht. Und man hat die Sache auch
so gewendet, dass man erklärte, das reformierte Christentum sei

455



t h e o z e n t r i s c h, d. h. Gott, nicht Christus, sei sein Mittelpunkt;

Christus komme für es bloss als Offenbarung des Gottes
in Betracht, den man aus seinem Gesetz schon kenne, nämlich als
Herr und Richter kenne. Und auch nachdem wir ihn in Christus

als V a t e r kennen gelernt, gelte sein Gesetz, das wir nun erst
recht halten könnten, und unser ganzes Leben solle im Gehorsam

dagegen Heiligung Gottes und Darstellung seiner Ehre
sein. Die anstössige Lehre von der Prädestination fliesst
direkt aus dieser obersten Wahrheit. Ihr Kern ist, dass des
Menschen Heil von Gott allein abhängt — nicht von Menschen, nicht
von Einrichtungen, nicht von ihm selbst, seinen Werken, Gefühlen,
Gedanken. Dass das auch der tiefste Grund der Freiheit des
Menschen ist, sei schon hier angedeutet. Eben darum ist der Mensch
frei, dass er ganz von Gott abhängig ist. Das ist das Motiv -der
Erwählungslehre, die denen, welche sie nicht verstehen, wie lauter
Tyrannei erscheinen will. Aber wie der Mensch durch Gott frei wird,
so bleibt auch Gott immer der Freie. Dieser Denkweise haben die
reformierten Theologen dann durch das Wort: Finitum non est
capax infiniti (Das Endliche vermag das Unendliche nicht zu fassen)
Ausdruck verliehen.

Ganz anders ist die Denkweise Luthers und des Luthertums.
Ihnen ist Gott vor allem der V a t e r. Als solcher tritt er uns

in Christus entgegen. In ihm haben wir den gnädigen Gott, nur
in ihm. Von ihm aus aber können wir allein Gott verstehen. Es gibt
zwar einen „verborgenen Gott", einen Gott, der bloss Richter ist;
den hatte Luther ja in vernichtendem Erleben erfahren; aber für den
Christen gilt nur der Gott, den wir in Christus kennen. In ihm aber
ist Gott wirklich in die Welt eingegangen, um sie mit seinem Wesen

zu erfüllen. Nun ist keine Kluft mehr da. Das Wunder der
tatsächlichen und völligen Vereinigung von Gott und Mensch ist
geschehen, wir stehen mit Staunen davor ; ob wir es begreifen
können oder nicht, ist gleichgültig, ja, es gehört zu diesem Wunder,
dass wir es nicht begreifen können. Es ist einfach da.1) Gott i s t

x) Das hat Luther auch in Marburg immer wieder betont: „Wenn Ihr
meinet, Gott setze uns nichts Unfassbares vor, das gestehe ich Euch nicht zu.
Maria Jungfrauschaft, die Vergebung der Sünden, viel gibts derart! So auch:
„Das ist mein Leib." „Deine Pfade sind in vielen Wassern und deine Spuren
werden nicht erkannt werden." (Psalm 77, 20). Wenn wir seine Wege wussten,
so wäre er nicht unbegreiflich, Er, der Wunderbare!"

Für den Reformierten war besonders anstössig, dass der Leib
Christi, wenn er im Abendmahl tatsächlich und physisch sollte genossen werden,

an vielen Orten zugleich sein müsste, was der Natur eines menschlichen
Leibes widerspreche. In bezug darauf erklärt Zwingli: „Es ist nicht wahr,
dass uns Gott viel Unbegreifliches vorsetze." Luther antwortet: „Was gegen
die Natur ist, kümmert mich nicht, wenn es nur nicht gegen den Glauben ist."
Er greift sogar zu dem Ausweg, der in der Dogmengeschichte als die Lehre
von der communicatio idiomatum bekannt ist, d. h. er lässt die menschliche

456



offenbar im Fleisch. Wir leben nicht mehr unter dem Gesetz,
sondern ganz in der Freiheit der Gnade. Die Kluft ist ausgefüllt, es
bedarf keiner Brücke und vollends auch keines Fluges mehr, denn
Gott ist nahe, ist da, kann betastet, kann — genossen werden.
Finitum est capax infiniti (Das Endliche vermag das Unendliche
zu fassen).

Man hat diese Denkweise im Gegensatz zur reformierten die
mehr neutestamentliche genannt, die, wie angedeutet,
nicht Gottes Herrschaft, sondern Gottes Vaterschaft, nicht
Gottes Gottheit, sondern Gottes Menschheit betone, und man
-hat bemerkt, dass sie sich ihrerseits mehr gegen die jüdische
falsche Trennung, als gegen die heidnische falsche Verschmelzung
von Gott und Welt wende und dass sie gegen die Werkgerechtigkeit
des Katholizismus die Freiheit in der Gnade betone, anstatt,
wie die Reformierten, ein neues Gesetz aufzurichten.

Dieser Gegensatz also, dessen Tiefe und Weite wir wohl
schon jetzt zu verstehen beginnen, kommt im Abendmahlsstreit zum
symbolischen Ausdruck. Wenn die Reformierten nicht
zugeben, dass Brot und Wein zu Fleisch und Blut des Christus werden,

der doch, nach ihrer Denkweise, als die zweite Person der
Dreieinigkeit an Gottes richterlicher Souveränität teilnimmt, so
wenden sie sich gegen die Gefahr der Kreaturvergötterung,

die ihnen wie im ganzen Katholizismus, so besonders in
der katholischen Messe entgegenzutreten scheint. Sie wollen nicht
zugeben, dass der Mensch dergestalt Gott haben, in seine Macht

Natur Christi an den Eigenschaften der göttlichen, also auch an ihrer
Allgegenwart, teilnehmen. „Gott ist", sagt er in Marburg, „über alle Mathematiker"

[heute sagen wir etwa: alle L o g i k e rj, Christus kann seinen Leib ohne
Ort wie an einem Ort halten." „Wer bin ich, dass ich Gottes Macht messen
wollte?" Und wenn das Wort Gottes ihm geböte „Mist zu essen", mit der
Erklärung: „Das ist mein Leib", so täte ers.

Wir stossen hier auf einen bisher noch wenig — wenn überhaupt —
beachteten Zug des grossen Gegensatzes. Die Reformierten (nicht etwa nur
Zwingli) sind in ihrem Denken letzten Endes rationell, Luther und die
Lutheraner i r r a t i o n e 11. Es ist das insofern merkwürdig, als gerade das
Soli Deo gloria die Reformierten hätte veranlassen sollen, zu betonen, dass
Gott auch über aller menschlichen Vernunft sei. Selbstverständlich ist
ihnen das nicht unbekannt und sind sie keine modernen Intellektualisten,.
Wenn sie dennoch das Recht der Vernunft betonen und auf die Dogmatik
mehr Gewicht legen als Luther und sogar mehr als die Lutheraner, so haben
wir darin eine Analogie zu ihrer Betonung des Gesetzes vor uns. Wie
dieses, so stellt auch die Vernunft den Willen und die Ordnung
Gottes dar und muss darum heilig gehalten werden. Dem gegenüber
kommt bei Luther wohl auch an diesem Punkte das Moment der Erfüllung

zur Geltung; die Erfüllung stösst eben ihrer Natur nach auf das Irrationelle,

das Dennoch, das Wunder! Dieses ist nicht zufällig gerade bei
Luther „des Glaubens liebstes Kind", besser: des Glaubens letztes Wort: es
ist eben das Wunder der Gewissheit, das Wunder der Wirklichkeit
Gottes.

457



bekommen und — ausbeuten könne. Sie wehren sich für Gottes

He r r s c h a f t, Gottes Erhabenheit, Gottes Gericht über alles
Menschliche und Endliche. Sie können nicht zugeben, dass Gott auf
die Weise der katholischen oder lutherischen Auffassung in die
Kreatur eingehen und sich mit ihr vermischen könne. Sie betonen
als das Zentrum des Evangeliums stark das Kreuz, das furchtbare

Zeichen dieser Kluft. Der Karfreitag ist ihr höchstes Fest Sie
müssen darum die Kluft aufreissen, die nun einmal zwischen
Gott und der Kreatur besteht. Finitum non est capax infiniti.

Umgekehrt Luther. Ihm liegt, trotzdem er diese Kluft auch
kennt — und wie! — ja vielleicht gerade weil er sie so gründlich
kennt, alles daran, dass sie geschlossen werde, nein, dass sie

geschlossen sei, nämlich in Christus geschlossen sei, in seiner
Menschwerdung vor allem und in seiner Auferstehung. Darin ist
Gott uns ganz nahe gekommen, darin ist sein Wesen ganz in die
Welt ergossen. Und das soll nun auch im Abendmahl zum
Ausdruck kommen. Es soll die wirkliche Verbindung und Einung von
Gott und Mensch bedeuten.1) Noch einmal: keine Kluft soll mehr
bleiben, die erst überbrückt, überflogen werden müsste, über die
wir immer wieder neu getragen werden müssten, nein, wir sind
nun („ist"!) mit Gott Eins in Christus, der Gott und Mensch ist;
wir sind darin Gottes Kinder; wir sind erlöst. Im Abendmahl
haben wir ihn wirklich, ganz und gar, seinen Leib, sein Fleisch und
Blut, was die Gelehrten auch behaupten mögen, ja, was sogar der
Buchstabe der Schrift auch sagen möge — Gott ist grösser als die
Schrift — und was die Vernunft dazu sagen möge, die in solchen
Dingen nichts versteht. Gott selbst sagt es in seinem ganzen Wort,
sagt es im Christus: „Das i s t mein Leib, das i st mein Blut." Ich
b i n Christi und Christus i s t mein, e i n „Küche". Und darum ist
nicht der Karfreitag das höchste Fest des Luthertums — so viel
auch ihm selbstverständlich das Kreuz bedeutet — sondern der
Weihnachtstag : der Tag des Eingehens Gottes in die
Welt; darum, wenn das reformierte Christentum gekennzeichnet
ist durch seinen gewaltigen ErnstvorGott, so das Luthertum
durch seine strömende Freude in Gott. Die beste Auslegung
der sonst oft schwer verständlichen Stellung Luthers zum Abendmahl

sind darum, wie auch Martin Rade mit Recht hervorhebt,
seine Weihnachtslieder:

„Des ew'gen Vaters einig Kind,
Jetzt man in der Krippen find't,
In unser armes Fleisch und Blut
Verkleidet sich das ewig Gut.

x) Mit klassischer Kürze hat Luther dies in Marburg ausgesprochen:
„Ich weys von keinem Gott, denn der Mensch worden ist; so will ich keinen
andern auch haben".

458



Das ew'ge Licht geht da herein,
Gibt der Welt ein neuen Schein;
Es leucht' wohl mitten in der Nacht
Und uns des Lichtes Kinder macht."

Nun steht die Frage: „Wer hat in diesem Streite recht?" in
einem andern Licht, als wenn wir sie bloss historisch-philologisch
oder vielleicht gar mit der Brille rationalistischer Nüchternheit
betrachten.

Aber sowohl um diese Frage irgendwie beantworten zu können,
als auch um die ganze Bedeutung dieses Gegensatzes zu verstehen,
müssen wir den Kreis noch weiter ziehen. Wie ich schon bemerkt
habe, entfaltet sich aus der verschiedenen Grundstimmung und
Grundeinstellung des Geistes in den beiden Denkweisen, die in ihrer
Auffassung des Verhältnisses von Gott und Welt zum Ausdruck
kommt, eine ganze Welt, die von diesem Zentrum her einen
bei aller Uebereinstimmung, die bestehen bleibt, doch sehr verschiedenen

Charakter besitzt. Diese Verschiedenheit erfasst vom Zentrum
aus auch die ganze Peripherie des Lebens. Nicht nur das Verständnis

des Evangeliums selbst, auch die ganze Kultur, das politische,
wirtschaftliche, künstlerische, vor allem natürlich das sittliche Leben
(das man freilich zum Zentrum rechnen darf, ja, wenigstens nach der
reformierten Auffassung, muss) wird davon bestimmt. Es entsteht
eine lutherische und eine reformierte Welt.

Das Luthertum, um mit ihm zu beginnen, hat sein Zentrum
in der Erfüllung. Gott ist durch Christus in die Welt
eingegangen, und zwar ganz und gar. Die Sehnsucht ist gestillt,
die Versöhnung sicher, fest, völlig. Davon ist das Herz freudig und
zufrieden bis auf den Grund. In dieser Stimmung blickt es auf die
Welt und ist geneigt, sie zu loben oder doch gelten zu lassen.
Zwar ist die Welt dunkel, vom „Teufel" beherrscht, das weiss ja
Luther und wissen seine Jünger besonders gut, aber es ist doch
das „ewige Licht" nun darin. „Es leucht' wohl mitten in der
Nacht". Nun strahlt durch allen Abfall der Schöpfung der frohe
Glanz der grossen Versöhnung. In diesem Lichte kann man auch
an der sündigen Welt überall Spuren der unverlorenen Schöpfung
Gottes beobachten, so wie wir es in Luthers Reden und Liedern und
etwa bei einem Paul Gerhardt (ich erinnere bloss an sein „Geh aus,
mein Herz und suche Freud") immer wieder vernehmen.

Das ist die eine Wurzel dessen, was man den lutherischen
Quietismus nennt. Es ist für Luther und das Luthertum ein
gewisses freudiges, manchmal auch bloss gelassenes J a s a g e n
zur We 11 mit all ihren Ordnungen charakteristisch. Gott hat
zuerst durch seine Schöpfung aus der Allmacht und dann, in Christus,
durch seine Neuschöpfung aus der Gnade zur Welt Ja gesagt, war-

459



um sollten wir zu ihr Nein sagen? Man versteht Luther und das
Luthertum nicht, wenn man nicht versucht, sich in diese
Grundstimmung zu versetzen, aus der sie leben.

Aber der lutherische Quietismus — um vorläufig bei diesem
Stichwort zu bleiben — hat noch andere Wurzeln. Besser wohl:
wir müssen seine Wurzel noch weiter aufgraben und ihre Verzweigungen

zeigen.
Es gehört zu dem Leben in der Erfüllung, dass das Luthertum

durch dies Gefühl der erfahrenen Gnade beherrscht ist, die
im Glauben ergriffen wird und damit zur hohen Freiheiteines
Christenmensch en führt, deren Darstellung nicht umsonst
diejenige Schrift Luthers gilt, die vielleicht seine schönste ist.1) Diese
Freiheit will man nun nicht wieder durch Rückfall in das Gesetz
preisgeben. Man kämpft, wie wir gesehen, in erster Linie gegen
die katholische Werkgerechtigkeit. So tief hat man die Unfähigkeit
erfahren, auf dem Wege des Gesetzes zu Gott zu gelangen, dass
man eine heftige Scheu davor empfindet, vielleicht etwa unmerklich
wieder auf diesen Weg zu gelangen. Man lebt aus der Gnade frei
und unbefangen in der erlösten Welt. Gewiss soll und wird der
Glaube auch Früchte des Tuns tragen, aber eben in aller Freiheit,
von selbst, so wie der gute Baum von selbst gute Früchte trägt.
Man sieht also davon ab, von der Wahrheit Christi aus, anders
gesagt: von der erlebten Gnade, das heisst, von der erlösenden Liebe
Gottes aus, die ganze Welt zu gestalten. Man gibt dafür seelsorgerliche

Ratschläge — Luther ist daran besonders reich — überlässt
es aber der Freiheit des Einzelnen, sein Leben von jenem Zentrum
aus zu gestalten, und der Obrigkeit, in der Welt durch ihre Gebote,
wenn nötig mit dem „Schwert", so viel christliche Ordnung
herzustellen, als etwa möglich ist.

Allzuviel ist ja nicht möglich. Hier setzt gerade beim Luthertum,

als Kontrast zu seiner freudigen Grundstimmung — die man
schon darum nicht mit moderner Weltfreudigkeit verwechseln darf
— ein gewisser Pessimismus ein. Die Welt liegt eben doch
im Argen und wird es tun bis zum Gericht. Einen „Fortschritt
des Reiches Gottes" gibt es auf Erden nicht; es gibt nur eine
Rettung in die Ewigkeit hinein. Darum hätte es keinen Sinn, an
den politischen, wirtschaftlichen, kulturellen Einrichtungen viel
ändern und bessern zu wollen. Diese sind einerseits Gottes
Schöpfungsordnung und daher ewig, gottgewollt, anderseits durch die
Sünde verderbt und auch insofern unveränderlich und unverbesserlich.

Der Gedanke, dass die in Christus geschehene Erlösung und
Neuschöpfung vom Zentrum aus auch diese Zustände, auch das
ganze Weltwesen ergreifen könnte, ist der lutherischen Reformation

1) „Von der Freiheit eines Christenmeuschen".

460



fremd, wie sie in dieser Form übrigens auch der reformierten
fremd ist.

Dazu kommt aber noch, damit innig verbunden, ein viertes
Moment : das ist die sogenannte lutherische Innerlichkeit. Weil
die Welt als solche nun einmal doch auf der einen Seite unverbesserlich,

auf der andern Gottes Ordnung, wenn auch, nach ihrem
Sündenfall, nur in relativem Sinne ist, so zieht sich natürlich
alles fromme Glauben und Hoffen in ein Reich der Innerlichkeit
zurück. Das ist, was man auch den lutherischen Spiritualismus

nennen mag. Man ist im Geiste froh und selig, mag die
Welt noch so unfroh und unselig sein; man hat im Glauben das
Reich Gottes, mag die Welt — vorläufig — dem Teufel gehören.
Wenn man nur, objektiv gesprochen, das Wort und Sakrament,
subjektiv gesprochen, den Glauben hat, dann ist alles Wesentliche in
Ordnung und man kann die schlimmsten äusseren Verhältnisse
getrost ertragen, so wie man, um das grossartigste Beispiel hievon zu
nennen, den dreissigjährigen Krieg ertragen hat. Es entspringt an
dieser Stelle jenes spezifisch lutherische Gottvertrauen, das
von dem „Ein feste Burg" Luthers bis zu dem „Befiehl du deine
Wege" Gerhardts wie ein mächtiger Springquell aufbricht.

Und endlich ist noch auf jenen andern Punkt aufmerksam zu
machen, der auch schon berührt worden ist. Die lutherische
Auffassung des Abendmahls, sagten wir, habe etwas Individualistisches.

Es sucht im Abendmahl vor allem die einzelne Seele
ihre Versöhnung mit Gott und darin ihr Heil. Dieser Zug wird
wieder für die ganze Haltung des Luthertums charakteristisch. Zwar
finden sich bei Luther selbst — und vielleicht auch sonstwo — auch
andere Ansätze,1) aber sie sind, wie so vieles bei Luther, nicht zur
Entfaltung gekommen. Dass i c h selig bin, darauf kommt es an,
um die Welt habe ich mich nicht so sehr zu kümmern. Die s o -
z i a 1 e Wahrheit des Evangeliums kommt im Zentrum nicht
recht zur Geltung. Dafür freilich erlangt die individuelle eine grosse
Innigkeit und Fülle.

Ich will es bei dieser Skizze bewenden lassen, obschon nichts
leichter wäre, als sie zu einem reichen Bilde zu entfalten. Denn es
handelt sich, wie gesagt, um eine ganze eigenartige Welt. Eines
hat sich dabei immer als fundamental und beherrschend
herausgestellt: das Moment des Ruhenden, des Jasagens zur Welt, im
Gegensatz zu allem Revolutionären, überhaupt allem Willen zur
Weltgestaltung und Weltumgestaltung. Es ist, mit andern Worten,

der konservative Zug des Luthertums, der manchmal
ins Reaktionäre entarten kann ; es ist sein patriarcha-
1 i s c h e s Wesen, das die Autorität betont und das sich ge-

1) Mann kann sie besonders gerade in jener Schrift: „Von der Freiheit eines
Christenmenschen" finden.

461



legentlich auch mit dem Absolutismus verbindet und jedenfalls

von Haus aus stark monarchistisch gestimmt ist. Aus der
Wurzel, die wir aufzudecken versuchten, erklärt sich seine ablehnende

Haltung gegenüber allen Versuchen, die politischen,
wirtschaftlichen und andere Zustände umzugestalten, seine tiefe Skepsis

gegenüber aller Hoffnung auf Siege des Guten, der Gerechtigkeit
und des Friedens, vielleicht gar des Reiches Gottes auf

Erden und über die Erde. Jener individualistische Spiritualismus
macht das psychologische Rätsel möglich, dass ein Luther gleichzeitig

erklären kann, ein Christ dürfe kein Schwert führen, nicht
vor Gericht gehen, kein Eigentum haben, keinen Zins nehmen, kurz,
genau wie Tolstoi reden und handkehrum wieder behaupten kann,
es sei, da wir ja in einer nicht christlichen Welt lebten, ein frommes

Werk, sich als Henker zu melden, wenn sonst keiner zu finden
sei, oder als Kriegsknecht wacker drauf los zu stechen und drein-
zuhauen. Auch aus diesem Motiv ist jene verhängnisvolle Haltung
Luthers im Bauernkriege mit zu erklären. Damit ist aber Zweierlei
schon gesagt: Dass diese Haltung des Luthertums ein gewaltiges
und in mancher Beziehung entscheidendes Moment der ganzen
neueren Geschichte Europas, ja der Welt — der Weltkrieg
inbegriffen —darstellt, wie, dass sie eine Tragödie des Christentums
und speziell des Protestantismus bedeutet. Man sieht, wie eng die
beiden Jahre 1525 und 1529 zusammenhängen. Es ist die gleiche
Tragödie.

Eine Tragödie! Also wäre der lutherischen Art Unrecht
gegeben? Gemach! Es hat sich nun freilich so gefügt, dass das,
was für unsere Augen sozusagen die Kehrseite des Luthertums
bildet, zunächst stärker, wenn auch nicht allein, hervorgetreten ist,
aber das ist nicht das letzte Wort.

Doch wenden wir uns nun der reformierten Art zu. Da
tritt denn zunächst freilich der Gegensatz stark hervor.

Wenn es die Seligkeit des Luthertums bildet, dass Gott durch
Christus ganz in die Welt eingegangen ist, so das Pathos der
Reformierten, dass er trotzdem darüber bleibt; wenn das Luthertum

Gott vor allem als Vater versteht, weil es ihn allein in Christus
sieht, so das reformierte Christentum, wie gesagt, vor allem als
Herr. Weil er aber der Herr ist, so ist er auch der Richter. Nichts,
was in der Welt ist, kann als fertig und fest vor ihm bestehen; es
steht immer bloss in seiner Hand, ist immer seinem Gericht
unterworfen. Finitum non est capax infiniti. Das gilt in allem
Weitwesen ohne Ausnahme, gilt auch von den politischen, wirtschaftlichen,

kulturellen Verhältnissen. Es ist nichts Absolutes in ihnen,
absolut ist allein Gott. Allerdings haben auch die Reformierten
einen starken Schöpfungsglauben, ja sie erst recht, da bei ihnen
die Erlösung gleichsam hinter der Schöpfung zurücktritt, aber

462



übermächtig ist ihr Empfinden, dass die Kreatur als endliche
dem Willen des Schöpfers zu gehorchen und also unter Umständen
sich zu ändern habe. Da ist also keine Beruhigung in der
vorhandenen Welt, sondern eine heilige Unruhe, die von dem Gotte
ausgeht, der der Lebendige und der Herr ist. Da ist kein frohes
Jasagen zur vorhandenen Welt, man lebt vielmehr stets im Grundgefühl

jener unendlichen Kluft, welche Gott und Welt trennt; von
dem „ganz Andern", der Gott ist (aber nicht im modernen Sinn
jenes Stichwortes), geht die Neigung aus, das, was nicht Gott
ist, zu ändern, sodass es seinem Willen entspreche. Weil man
so stark an die Schöpfung glaubt, ist man in einem bestimmten
Sinn auch konservativ; man will nicht etwas „Neues", sondern man
will immer bloss Wahrung oder Wiederherstellung der Ordnung
Gcttes. Dieser konservative Zug tritt bei Calvin (weniger bei
Zwingli) und später im Calvinismus oft stark hervor, aber jenes
andere Element setzt sich ebenfalls durch und hat den Calvinismus
bekanntlich, zum Teil allerdings auf Umwegen, zum. revolutionärsten

Faktor der neueren Geschichte gemacht. Auch die
Reformierten halten auf Autorität, und zwar fast noch strenger
als die Lutheraner, aber es ist nicht sowohl die Autorität von
Menschen und menschlichen Ordnungen, als die Autorität Gottes und
seines Wortes. Das ist der dem. reformierten Christentum eingestiftete

republikanisch-demokratische Zug. Diese
Autorität Gottes aber kann, ja muss wohl sich revolutionär gegen die
Anmassung der menschlichen Autorität wenden. In dieser Tiefe —
oder auch: in dieser Höhe — entspringt der gewaltige Freiheitsstrom,

der gerade vom Calvinismus aus in die Welt geflossen ist.
Freilich ist es auch bei den Reformierten nicht etwa weltfreudiger

Optimismus, der sie auf diese Bahn treibt. Und wie ich schon
bemerkt habe, fehlt auch ihnen durchaus jener Glaube an ein Kommen

des Reiches Gottes auf die Erde etwa in der Gestalt, wie ihn
Blumhardt vertritt. Dafür aber setzt bei ihnen ein anderes, gewaltiges

Element ein : das ist der Wille, die Welt Gott zu
heiligen, seinem Gesetz zu unterwerfen.

Wir sind damit auf einige der grossen reformierten Losungen
gestossen und müssen ihnen bloss noch die vom Gehorsam
hinzufügen. Auch die reformierte Auffassung ist, wie ja schon
gezeigt worden ist, eine gewaltige Quelle der Freiheit. Denn wer
sich von Gott allein abhängig weiss, ist frei von aller Unterwerfung
unter die Kreatur. Auch der Reformierte lebt aus dem Glauben
und steht im Glauben über allem Menschen-Gesetz. Das ist eben
die Wurzel seiner revolutionären Haltung. Aber der Glaube
verwandelt sich für ihn sofort in Gehorsam. Und der Gehorsam in
die Tat. Der lebendige und heilige Gott will, dass sein Gesetz
allein herrsche. Sofort stellt sich die Ethik ein (um dieses miss-

463



verständliche Wort einen Augenblick zu brauchen), zu der das
Luthertum im Grunde nie gelangt, ja sie wird, in gewissem Sinne,
zur Hauptsache. Diese Ethik ist eine Ethik der Heiligung.
Denn sie soll den heiligen Willen Gottes auf Erden verwirklichen.
Weil aber auf Erden zunächst nicht der Wille Gottes, sondern der
Wille widergöttlicher Mächte gilt, so muss diese Ethik, sagen wir
lieber : dieser Glaube, auf Umgestaltung, unter Umständen
Umwälzung der verderbten Weltordnungen ausgehen. Alle
Kreatur muss sich vor der Majestät Gottes beugen. Das Pathos
der Reformierten wendet sich ja vor allem gegen die Vergottung
der Kreatur, die das Wesen des Heidentums ausmacht. Nicht
bejaht, sondern gerichtet wird von Gott aus die Welt. Gerichtet
wird der Krieg, gerichtet der Kapitalismus, gerichtet das Laster,
gerichtet alles, was sich in seiner luziferischen Autonomie spreizt.
Es muss stürzen vor dem Glanz des allein Mächtigen, allein Heiligen.

Ihm allein sei Ehre!
Es ist klar, dass damit auch jene lutherische Innerlichkeit mit

ihrem Spiritualismus überwunden ist. Denn alle Wirklichkeit soll
Gottes Ehre verherrlichen, die äussere so gut wie die innere; stammen

sie doch auch gleichmässig aus Gottes Hand. Gottes Ehre
muss auch in die politischen, wirtschaftlichen, sittlichen Zustände
hinein. Daher schaffen die Nachfolger Calvins den Bürgern ihrer
Gottesstadt Verdienst, gründen sogar eine Bank, daher aber regeln
sie auch ihr ganzes Leben auf die bekannte Weise durch das Gesetz
Gottes, wie sie es im Worte Gottes (das sie auch auf eine strengere
Weise als die Lutheraner in der Bibel allein suchen) zu finden meinen.

Freilich stehen sie, wie schon wiederholt gezeigt worden ist,
auch im Banne jener Auffassung, nach welcher ein endgültiger Sieg
des Reiches Gottes auf Erden (besser: in der Richtung auf die Erde)
unmöglich ist, aber das hindert sie nicht daran, für seine
Herrschaft schon hier bis aufs Blut zu kämpfen, und eines Tages wird
an dieser Stelle der Glutstrom der urchristlichen Hoffnung
ausbrechen können.

Aus dieser Wurzel entspringt also das, was man den reformierten

Aktivismus nennt, aus dieser Wurzel die reformierte
Theokratie, die gewaltige Richtung auf die Gottesherrschaft
über alle Kreatur.

Und aus dieser Wurzel endlich auch das, was man das s o -

z i a 1 e Element im reformierten Christentum nennen kann. Es ist
uns ja in seiner Auffassung des Abendmahls begegnet. Diese gestaltet

sich besonders deutlich in der zwinglischen Form aus. Hier wird
das Abendmahl so recht zum Brudermahl. Das zeigt sich schon in
der äusseren Form, der sitzenden statt der wandelnden Feier, mit
der Austeilung von Brot und Wein durch die Diakonen, die dann
von den Gemeindegliedern selbst weitergegeben werden, aber auch

464



¦ ¦
* - SP •^ta^r''- J-1-JT ._¦.. >

in der ganzen Liturgie. Das Abendmahl kehrt gerade in der Form,
die Zwingli selbst vorschwebte, am meisten zur urchristlichen
Agape zurück. Aber auch der Calvinismus bringt den sozialen
Sinn des Abendmahls ungleich deutlicher zum Ausdruck als die
lutherische Weise, bei der doch der individuelle Genuss des Heils
durchaus vorherrscht.

Man darf zwar diesen Sozialismus des reformierten Christentums

(das Wort Sozialismus im weitesten Sinne genommen) nicht
falsch verstehen. Er ist verbunden mit jenem gewaltigsten
Individualismus, der sich ebenfalls in der Paradoxie der Erwählungslehre
(Prädestinationslehre) ausdrückt. Der Einzelne ist unbedingt
abhängig von Gott, aber nur von Gott, von niemand sonst, von ihm
erwählt, berufen, auf ihm allein stehend. Aber der Sozialismus der
reformierten Art hängt mit diesem Individualismus aufs innigste
zusammen; er ist nur der andere Pol der gleichen Bewegung. Denn
Individualismus und Sozialismus haben beide nur den Sinn, dass
Gott allein der Herr ist. Der Sozialismus des reformierten Christentums

bedeutet, dass es nicht in erster Linie idarauf ankommt, wie
i c h mein Heil gewinne, sondern wie Gott zu seinem Rechte
komme, an mir und an der Welt, wie sein Wille geschehe, sein
Reich komme. Das ist das Objektive an seiner Haltung, das das
Theozentrische daran, im Gegensatz zum mehr Subjektiven und
Anthropozentrischen des Luthertums.

Auch von dieser Welt des reformierten Denkens ist damit nur
eine dürftige Skizze an Stelle eines unendlich reichen Bildes
gegeben. Eines drängt sich hier überall in den Mittelpunkt : d i e h e i -

lige Unruhe von Gott her, das Vorwärtsdringen
mit ihm in die Weithinein, das Gericht über die
Welt, das der Schöpfer- und Erlösergott bedeutet,

trotz Christus, besser : gerade in Christus.

3. Der alte Streit in neuer Gestalt.

Die weltgeschichtliche Tragweite dieser beiderseitigen Haltung
habe ich immer wieder angedeutet. Es ist auch deswegen nicht
nötig, dass ich ausführlich entwickle, weil ich es in den „Neuen
Wegen" und anderwärts immer wieder getan habe.1) Es sei nur noch

x) Ich weise besonders auf die Aufsätze hin, die ich darüber seinerzeit
in „Wissen und Leben" (Jahrgang 1916 und 1917) geschrieben und die
dann mit den Aufsätzen Anderer zusammen zum Teil (leider fehlt gerade der
wichtigste) in einer besonderen Schrift „Die geistige Unabhängigkeit

der Schweiz" (Orell Füssli, Zürich) erschienen sind. Es darf
vielleicht hervorgehoben werden, dass diese Aufsätze das erste Manifest mit der
Losung: „Zurück zu Calvin (und Zwingli)" bildeten, das in der Schweiz laut
wurde und dass es ein schweres Unrecht wäre, es bloss als „politisch" ab-
zutun. Wenn es auch vom „Politischen" ausging, so langte es doch beim
„Theologischen" an, aus dem es stammte.

465



einmal auf Zweierlei hingewiesen. Einmal, dass der moderne
Streit zwischen den „Schweizern" und den „Deutschen" hier seine
tiefste Wurzel hat. Wir „Schweizer" tragen noch etwas — leider
nur viel zu wenig! — in uns von der starken Grundempfindung
unserer reformierten Väter, die man mit dem modernen und
philosophischen Ausdruck dualistisch nennen kann, deren tieferen

Sinn aber der Gegensatz von Gott und Welt ist.
Wir glauben, dass Gott der Richter der Welt ist, dass also —
um die Punkte des hauptsächlichen Zusammenstosses zu nennen
— auch Nation, Volkstum, Wirtschaftswesen, Krieg, dazu alle
Kultur, ja auch die Religion, die Kirche, das Christentum von Gott
gerichtet sind; dieses revolutionäre Element lebt in uns —
leider viel zu schwach! — während die Deutschen in jener
Grundstimmung atmen, dass Gott zur Welt Ja sagt, dass alles, so wie
es ist, direkt oder indirekt seinem Willen entspricht, also in einer
konservativen Stimmung. Und zum zweiten liegt hier die Wurzel
unseres Sozialismus, Antimilitarismus und was von dieser Art an
uns anstössig ist. Sie stammen nach ihrem letzten Sinn und ihrem
letzten Motiv aus der Empfindung, dass alle Wirklichkeit Gottes
Willen erfüllen und Gottes Herrschaft Untertan sein sollen, aus dem

Glauben, dass alle Kreatur seine Ehre verherrlichen soll. Jene
Worte sind für uns nur unvollkommen, mit Missverständnis
belastete, zeitweilige Zeichen des Kampfes für Gott gegen die
Götzen.

Und noch eins. Ich schreibe dieses am eidgenössischen Buss-,
Bet- und Danktag, der — wie für ausländische Leser bemerkt sei —
am dritten Septembersonntag jedes Jahres stattfindet. Er ist so recht
ein Kind des Geistes, den ich mit dieser Darstellung der reformierten

Art zu kennzeichnen versucht habe; denn sein Sinn ist, dass er
das ganze Schweizervolk als sittliche Einheit unter die Majestät
Gottes stellen, es unter sein Gesetz beugen und auf seinen Willen
verpflichten will. Er ist aus dem Geiste der Theokratie geboren.
Unverkennbar ist das Alttestamentliche daran, die Analogie zu der
Art und Weise, wie das Volk Israel nach der Anweisung Mosis und
der Propheten sich zu Gott stellte. Aber man darf wohl sagen, dass
das Beste, was auf dem schweizerischen Boden gewachsen ist,
unmittelbar oder mittelbar aus diesem Geist entstanden sei und dass
die Schweiz mit ihm stehe und falle. Es gehört zu jenem. Schweizertum

im tieferen Sinne, welches die geistige Existenz der Schweiz
trägt, dass wir stark das Richtende Gottes über uns empfinden.

Gott bindet uns nicht nur als Einzelne, sondern auch als
Volk an seinen heiligen Willen. Er macht davon, im tieferen Sinne,
unser Sein oder Nichtsein abhängig. Er duldet gewisse Dinge nicht.
Wie er die Reisläuferei der Eidgenossen und den Libertinismus der
Genfer nicht duldete, so duldet er auch keine Spielbanken, keine

466



öffentlichen Häuser und keine Herrschaft des Wirtshauses, aber
auch keinen wuchernden Luxus und kein soziales Unrecht. Er
duldet keine Götzen. Ihm allein gebührt die Ehre.

Aus dieser Wurzel entspringt unser Puritani s mus. Ihn
versteht — Ausnahmen abgerechnet — weder der Katholizismus
mit seinem, „lächelnden Gesicht", wie einer seiner schweizerischen
Vertreter sich bei Anlass des Kampfes um die Spielbanken
ausdrückte, noch das moderne Heidentum. Aber man darf wohl sagen,
dass es mit der Schweiz zu Ende wäre, wenn dieser Geist unter
uns ausstürbe, wenn das moderne Heidentum die alte strenge
Auffassung des Lebens, besonders des sexuellen, in moderne Laxheit
und ein gewisser moderner Naturalismus die mächtige Objektivität
des göttlichen Gesetzes in psychologistische Reflektiererei und
tiefsinnig tuende Sophistik aufgelöst hätte. Möge es mit andern Völkern

stehen wie es wolle, die Schweiz, die ja weniger ein Volk, als
eine Gemeinschaft, ja eine Gemeinde, eine Genossenschait, eben
eine Eidgenossenschaft ist, lebt von ihrem Bund mit dem heiligen
Gott; sie lebt davon, dass sie in heiligem Gehorsam seinen Willen

tut.
Man könnte auch sagen : sie lebt von seinem Worte. Denn

das ist die mehr positive Seite dieser Sachlage. Die geistige
Existenz der Schweiz beruht darauf, dass sie als Ganzes eine B e -

r u f u n g hat, und das will heissen, dass sie diese Berufung e r -

kennt und anerkennt. Denn eine solche Berufung ist immer
da; die alte Berufung bleibt immer gültig; sie nimmt nur mit dem
Wechsel der Zeiten eine neue Gestalt an; Gott ist ein lebendiger

Gott. Wenn sie dieser Berufung, die zum Auftrag und zur
Pflicht wird, gehorcht, so hat sie, so klein und schwach sie
äusserlich sein mag, doch Recht, Leben und Grösse unter den
Völkern, wenn sie aber davon abkommt, dann ist ihr innerer Tod
vorhanden. Denn auch diesen Sinn hat es, dass Gott ein lebendiger

Gott ist.
Es ist nur ein anderer Ausdruck für diese Sachlage, wenn wir

erklären, dass dem reformierten Christentum ein streng
ethisches Wesen eignet. Es ist erfüllt vom Glanz der Heiligkeit
Gottes. Der Wille, sein Gebot zu erfüllen, die Empfindung, dass
es darauf ankommt, ist sein innerstes Pathos. Der Wille Gottes
verlangt aber Herrschaft über die Welt, Gottesherrschaft und
Weltgestaltung, Weltumgestaltung, Weltumwälzung auf die
Gottesherrschaft hin. Dem allmächtigen, heiligen und lebendigen Gotte
gehört die Welt. Das ist der Glaube, worin der Reformierte
atmet und lebt. Dieser Glaube will nicht selig in sich selbst ruhen,
er drängt unmittelbar und ungestüm zur Tat. Aber in dieser Tat,
die Gottes Ehre verherrlicht, findet er freilich auch seine Seligkeit.
So sagt es die klassische Formel des Westminster Katechismus:

467



What is the chief end of man Mans chief end is, to glorify God and
to enjoy for ever. (Was ist des Menschen oberstes Ziel? Des
Menschen oberstes Ziel ist, Gott zu verherrlichen und sich seiner
ewig zu freuen.) Diese englische Formel erinnert uns an einen
Mann, der in der neueren Welt mit ihren Formeln, aber mit einer
Gewalt, der man die Herkunft aus der Glutquelle des alten Soli
Deo gloria überall anmerkt, diese alte Wahrheit verkündigt hat:
Thomas Carlyle mit seiner Predigt von der Alleinherrschaft
des Guten und der Ehrfurcht als dem menschlichen Ausdruck davon,
einer Predigt, die mit dem höchsten Ausdruck ihres Glaubens und
ihrer Forderung, der „neuen Verwirklichung Gottes auf Erden",
doch in die religiöse Form der Theokratie zurücklenkt.

Gänzlich anders ist das deutsche Wesen. Was ihm in
einer Weise fehlt, die uns immer wieder auffällt, ist die e t h i s c h e

Einstellung. Es sei, um ein allzugrobes Missverständnis zu
vermeiden, und da wir einmal solche peripherischen, dem tiefsten Wesen

der Sache wenig angemessenen Ausdrücke brauchen, sofort
hinzugefügt, dass das deutsche Wesen, soweit es von Luther
bestimmt wird, einseitig religiös orientiert ist. Jenes
Richtende Gottes ist ihm recht fremd. Der ethische Kampf liegt ihm
viel weniger. Während Calvin und seine Nachfolger aus Genf eine
heilige Gottesstadt machten und auch das vorher sehr leichtfertige
Zürich unter Zwingiis Einfluss sich damals in ein sittenstrenges
Gemeinwesen verwandelte, wurde Wittenberg so zügellos, dass Luther
daran dachte, es zu verlassen und wird auch vom heutigen Sachsen
noch behauptet, dass dort die sittliche Zucht etwas sei, was im
Volke wenig Kraft besitze, besonders wieder in bezug auf das
sexuelle Leben. Jedenfalls bleibt das ein Zug am deutschen Wesen,
dass jenes Richtende Gottes ihm nicht so nahe liegt. Viel näher
liegt ihm. das Jasagen zur Welt. Es kann dem Kapitalismus und
dem Krieg leichter zustimmen, leichter im Volk aufgehen, leichter die
Welt Welt sein lassen. Es neigt auch in seiner höchsten modernen
Entfaltung, dem deutschen Idealismus, zur Welt-Verklärung
und Welt-Idealisierung. Kant und was von ihm ausgeht, ist ein von
der reformierten Welt ausgehender Querstrich durch diese
Art. Man kann diese Art monistisch nennen und sie reicht
dann wohl tief in den Naturgrund des deutschen Wesens. Aber
auch ein gewisser Pessimismus, als Kehrseite dieses Jasagens
zur Welt, taucht in der deutschen Art immer wieder auf. Es fällt
ihr schwer, an Mächte des Guten zu glauben, die in die Welt richtend

eingreifen. Sie versteht besser die Einheit als den Bruch. Der
Gedanke der Berufung liegt ihr für das Volk ebensowenig nahe,
als für den Einzelnen. Wenn sie an eine deutsche Berufung glaubt,
so nimmt diese mehr eine nationale Form an, übersetzt sie in

468



Kategorien der Macht und Gewalt. Denn das Religiöse lebt in einer
Welt für sich, lebt im „Geist", lebt im „Gedanken".

In diesem Gegensatz liegt die Wurzel gewaltiger Probleme
gerade der unmittelbaren Gegenwart. Es ist auch in diesen Ausführungen

schon wiederholt daran erinnert worden. Und es ist wohl
unnötig, noch besonders hervorzuheben, dass der Gegensatz
selbstverständlich nicht bloss die „Schweizer" und die „Deutschen" im
engeren Sinne angeht. Auf der einen Seite umfasst das reformierte
Christentum nicht nur neben der protestantischen Schweiz auch die
angelsächsische Welt, dann die französischen Hugenotten, die cal-
vinistischen Holländer und Ungarn, sondern auch einen beträchtlichen

Teil der heutigen Reichsdeutschen — eine seiner klassischen
Urkunden, der „Heidelberger Katechismus", ist ja auf diesem
Boden entstanden — auf der andern Seite reicht das Luthertum über
den Rahmen des heutigen deutschen Reiches hinaus, umfasst ganz
Skandinavien, nebst Finnland und den baltischen Ländern, und hat
sowohl in seiner alten, als in seiner neuen Gestalt die ganze christliche

Welt stark beeinflusst. Es handelt sich insofern um zwei
übervölkische, aus dem antinomischen (gegensätzlichen) Wesen der
Sache Christi selbst entspringende mächtige entgegengesetzte
Tendenzen. Als solche sind sie auch im Weltkrieg wie im Kampf um
den Frieden gewaltig zusammengestossen.

Man sieht: der Kampf zwischen den „Deutschen" und den
„Schweizern" ist heute, im Jahre 1929, so lebendig wie im Jahre
1525, und man sieht auch, dass das Jahr 1529 ebenso bedeutungsvoll

ist wie das Jahr 1525. Man sieht ebenso, dass das Luther
zugeschriebene scheinbar so harte Wort : „Ihr habt einen andern Geist
als wir", durchaus der Wahrheit entspricht.

4. Recht und Unrecht; Versöhnung.
Nachdem wir dergestalt, soweit der Rahmen eines Aufsatzes es

erlaubte, den tieferen Sinn und die umfassendere Bedeutung des
Gegensatzes darzustellen versucht haben, von dem der Streit um das
Abendmahl nur ein Symbol ist, können wir zum Schlüsse eine
endgültige Antwort auf die Frage suchen, auf welcher Seite denn nun
das Recht, oder allfällig, wenn das Recht nicht ganz nur auf der
einen Seite sein sollte, das grössere Recht zu finden sei.

Der Gang dieser Erörterung hat es mit sich gebracht, dass bisher

die Vorzüge der reformierten Art sehr stark hervortraten,
sodass wohl die meisten Leser gedacht haben, es werde auch mein
letztes Wort sein, dass ich dieser das Recht, zum mindesten das
grössere Recht zuspreche. Aber die meisten meiner Freunde und
Gegner werden nicht wenig überrascht sein, wenn sie nun erkennen,

dass eher das Gegenteil der Fall ist.
Hier habe ich in der Tat eine Bemerkung zu machen, die für

469



mich eine grosse persönliche Wichtigkeit besitzt. Ich knüpfe an
jenes Stichwort vom Jahre 1525 an. 1525 ist das Jahr des grossen
deutschen Bauernkrieges. Die meisten Leser dieses Aufsatzes wissen
wohl, dass von der furchtbaren Tragik dieses Jahres etwas wie ein
Schatten auch auf mich, den so viel später Lebenden, gefallen ist,
insofern als ich mich genötigt gesehen habe, eben diese Tragik, und
zwar besonders die auf Luthers Haltung lastende, mit all der
Wucht und Leidenschaft hervorzuheben, die in der Sache liegt und
die bei mir durch den frischen Eindruck des Studiums jener furchtbaren

und entscheidenden Tage und besonders des Verhaltens
Luthers gegen die Bauern wieder lebendig geworden war. Jener
Aufsatz1) ist von Wenigen ganz verstanden worden. Wenige hatten
dafür die nötige Seelengrösse, am wenigsten die Theologen, die eben

nur theologisch oder „rein religiös" sehen können, die ohnehin
schon lange auch bei uns mehr lutherisch als reformiert sind —
trotz aller Restauration des Calvinismus — und die gegenwärtig
ob dem Römerbrief des Apostels Paulus oder gar des Professors
Barth (so wie sie ihn verstehen) das ganze Evangelium nicht
mehr sehen können, während bei den Deutschen natürlich sofort
nationale und nationalistische Gefühle in Aktion traten — ganz
fälschlicher Weise, da dergleichen nicht in Betracht kam. Ich meinerseits

bereue nicht im geringsten, jenen Aufsatz geschrieben zu
haben. Ich m u s s t e ihn schreiben und müsste ihn ehrlicherweise so
schreiben, wie ich es getan. Aber schon damals deutete ich an, dass
das nicht mein letztes Wort über Luther sei. Es war meine
Absicht, bald ein weiteres folgen zu lassen. Aber Kampf und Mühsal
des Tages verhinderten dies, wie sie auch die Schrift über den
Abendmahlsstreit verhindert haben. Nun aber folgt dieses weitere
Wort. Es ist noch nicht das letzte, aber es ist eine starke
Ergänzung zu jenem einstigen. Und ich freue mich, dass ich diese

Ergänzung bringen darf, ja muss.
Ich bin in der Tat beinahe geneigt, mich im Abendmahlsstreit

und das heisst, auf der ganzen Linie des grossen Gegensatzes, mehr
zu den „Deutschen" zu stellen.

Beginnen wir mit dem Zentrum und knüpfen wir wieder beim
Abendmahl an. Gewiss hat Luther, rein historisch-philologisch
betrachtet, unrecht. Aber ich meine, er habe im Wesen der Sache das

grössere Recht auf seiner Seite, das will heissen : er verstehe
das Evangelium besser. Um gleich die Hauptsache zu sagen : Wenn
es das Wesen des Alten Testamentes ist, die Kluft zwischen Gott
und dem Menschen aufzureissen, so ist es das Wesen des Neuen
Testamentes, sie zu schliessen. Der Sinn des Neuen Testamentes
ist nicht die unendliche Gottesferne, sondern die unendliche Gottes-

x) „Das Jahr 1525". (Septemberheft 1925.)

470



nähe. Sein Kernwort ist in dieser Beziehung: „Das Wort ward
Fleisch und wohnete unter uns." Das aber bedeutet nichts anderes
als das lutherische: „Finitum capax infiniti." Das ist wirklich das
Weihnachtsevangelium. Es ist für den Verstand unfasslich, ist ein
Wunder, gewiss, aber gerade darum das Weihnachtsevangelium.
Es ist kein Zufall, dass Luther dieses am tiefsten und schönsten
verkündigt hat. Gott ist wirklich Mensch geworden, sein Wesen ist
in die Welt ganz und gar eingegangen; das ist die unendliche
Freude der Welt. Gott ist nahe, Gott ist da. Alles ist erfüllt. Luther
hat recht: das ist das Evangelium. Und so hat er auch recht,
wenn er es auch im Abendmahl finden will. Denn im Abendmahl
sollen wir ja das Evangelium finden. Er mag dieses sein Recht
falsch geltend machen, unhistorisch, unphilologisch, dazu, nach
seiner Art, rechthaberisch, ja ungerecht und gewalttätig im höchsten

und schlimmsten Masse: er behauptet doch ein Recht, ohne
welches das Evangelium aufhört, das Evangelium zu sein.

Vom Zentrum aber strahlt dieses Recht über den ganzen
Umkreis aus. Wir haben bisher, wie gesagt, etwas einseitig das Recht
der reformierten Denkweise hervorgehoben. Nun soll aber auch ihre
Kehrseite wenigstens rasch beleuchtet werden. Diese Kehrseite
ist durchaus vorhanden. Wenn wir als den Vorzug der Reformierten

die Empfindung für das Richtende Gottes hervorgehoben
haben — und übrigens dabei bleiben! — so erinnert doch schon
dieser Ausdruck an eine Gefahr. Auf dem Wege des Richtens kann
man zum Pharisäismus gelangen. Der Pharisäer ist die
reformierte Gefahr wie der Philister die lutherische. Das Richtende Gottes

kann zu einem Richtenden des Menschen werden und dann ist
die Gefahr verwirklicht und das Evangelium verlassen. Pharisäismus

und Moralismus verbinden sich immer und es ist nicht zu
leugnen, dass die ethische Grundart des reformierten Christentums
leicht zur Gesetzlichkeit und zum Moralismus entarten
kann. Dann aber legt sich ein tiefer, böser Schatten auf die vom
Weihnachtsevangelium bestrahlte Erde. Es kann auch das, was
man den reformierten Aktivismus nennt, zu jenem Kultus des
Tuns um des Tuns willen entarten, den wir im heutigen „Amerikanismus"

vor uns haben. Auch die Rationalisierung und Mechanisierung

jeder Art kann man damit in Zusammenhang bringen.
Wenn die Tat, und das heisst verflacht: der Erfolg (success,
efficiency) alles ist, dann ist die Maschine Königin. Nach der gleichen
Richtung kann das entarten, was wir das Revolutionäre, d. h.
das auf Umgestaltung, ja Umwälzung der Welt Drängende im
reformierten Empfinden genannt haben. Solange es geschieht „To glorify

God and to enjoy him for ever", ist das gross und herrlich, wenn
es aber geschieht zur blossen Ausbeutung der Welt im Dienste des
menschlichen Luziferismus und zur Stillung seiner unendlichen

471



Gier, dann entsteht eine Gefahr für die Welt, die grösser ist als die
vom ursprünglichen lutherischen Quietismus her drohende. Dann
ist es notwendig, dem Werden das Sein, der Zeit die Ewigkeit, dem
Schaffen des Menschen die Schöpfung Gottes entgegenzuhalten;
dann ist es notwendig, gegen eine im Rationalismus, besonders dem

praktischen, verflachenden, versandenden, versumpfenden
Menschenwelt jenen Irrationalismus der Welt Gottes geltend zu
machen, der Luther so sehr am Herzen liegt; dann ist es notwendig,

dem gierigen Menschen einer gottentfremdeten Zeit — das
Weihnachtsevangelium von der Freude aus Gott in der Armut der
Welt zu verkündigen, das Evangelium vom nahen Gott, der uns
stillt und in dem wir ruhen dürfen. Und umgekehrt ist es
möglich, dass man gerade im reformierten Christentum, diesem
entarteten Autonomismus des Menschen entgegentretend, die Kluft
zwischen Gott und dem Menschen so weit und schroff macht, dass
auf der einen Seite das Weihnachtsevangelium verloren geht, Gott
in die Ferne rückt, auch die Hoffnung auf seine Herrschaft verblasst
und damit, auf der andern Seite, als Reaktion, doch auch wieder
die Welt mit ihrem Treiben eine Art Sanktion erhält. Diese Gefahr
ist in der „neuen Theologie" leider ganz offenkundig verwirklicht.

Wie denn — hat also Luther einfach recht? Oder doch das

grössere Recht
So einfach liegt die Sache doch nicht. Bevor ich versuche, mein

letztes Wort zu sagen, will ich die methodische Vorfrage aufwerfen,

die für alle solche Fälle gilt: Wie verfahren wir, wenn wir
Recht und Unrecht in solchen Gegensätzen erkennen und vielleicht
ihren Streit in einer höheren Einheit versöhnen wollen? Nehmen
wir sozusagen die einzelnen Elemente der Wahrheit und des
Irrtums, die sich auf beiden Seiten finden, zuerst auseinander, um sie
dann neu und besser zusammenzusetzen Dann entstünde doch nur
ein künstliches Mosaik, keine lebendig-organische Einheit. Nein,
diese muss dadurch zustande kommen, dass wir auf d i e gemeinsame

Wurzel der gegensätzlichen Wahrheit)
besser gesagt : d e n e i n h e i 11 i c h e n S i n n d e r s i c h g e g e n-
sätzlich ausdrückenden Wahrheit zurückgehen.

Wo ist diese zu finden? Darauf kann es für uns nur eine
Antwort geben : Sie muss in der ursprünglichen Wahrheit

des Evangeliums zu finden sein; deren Urkunde aber
ist und bleibt das NeueTestament.

Welches ist nun dort diese eine Wurzel Esistdie
Botschaft vom Reiche Gottes für die Erde, oder, was
nur ein anderes Wort dafür ist, von der Herrschaft Gottes
über alles. Davon lehrt das Neue Testament, dass sie sowohl
gekommen ist, als auch erst noch kommen soll. Das
bedeutet: das Reich ist in Christus Wirklichkeit (das Wort „Fleisch")

472



geworden, aber von hier aus muss es erst noch alle Wirklichkeit
erfassen. Und nun kann man von den beiden Arten des
offiziellen Protestantismus Zweierlei sagen: Einerseits vertreten sie
diese Doppel-Wahrheit so, dass sie je die eine Seite davon
überwiegend betonen, das Luthertum das Reich Gottes als gekommenes
und das reformierte Christentum das Reich Gottes als kommendes,
anderseits fehlt ihnen, wie wir schon gesagt haben, beiden das
Element der Hoffnung im Vollsinn des Neuen Testamentes, Das
Luthertum betont wohl das völlige Eingehen Gottes in die Welt
durch Christus, aber es bleibt dabei stehen: Christus ist in der
Welt, aber die Welt ist nicht bestimmt, Christi zu werden. Das
Licht „leucht' wohl mitten in der Nacht", aber die Nacht der Welt
soll nicht immer mehr vom Lichte des Gottesreiches vertrieben werden.

Das reformierte Christentum betont wohl stark den Anspruch
Gottes auf die Welt, aber es macht die Kluft zwischen Gott und
Welt so breit, dass das Reich Gottes über sie auch nicht in die
Welt dringen kann. So wenigstens in seiner ursprünglichen, immer
wieder etwa erneuerten Form. Aber nun ist das Verhältnis so paradox,

dass einerseits im heutigen reformierten Christentum das
Element der Reichgotteshoffnung aus der alten Wurzel viel gewaltiger
emporbricht als im offiziellen Luthertum, während wieder in Männern

wie die Blumhardt, die, trotzdem sie zunächst vom Pietismus
herkommen, doch eng mit dem Luthertum zusammenhängen, diese
Hoffnung in der gewaltigsten und tiefsten Form erscheint.

Dies weist zur Auflösung des Streites! Das gekommene und
kommende Reich ist das Evangelium. Es ist gekommen, Gott ist
nahe, Gott ist da — darin hat Luther recht. Aber es muss in die
Welt, muss die Welt überwinden, gestalten, umgestalten — darin
haben die Schweizer recht. Und sie haben auch darin recht, dass
im Reich Gottes, des Vaters, immer Gott der Herr bleibt und
nicht der Mensch Herr wird, er sei denn selbst Gottes (nicht
etwa: Gott!). Die Kluft zwischen Gott und Welt, Jenseits und
Diesseits ist geschlossen, finitum est capax infiniti, so wunderbar
das ist; darin hat Luther recht. Aber die Reformierten haben
recht, wenn sie betonen, dass das nicht von Natur so ist und dass
das nicht ein „Raub" des Menschen werden darf, sondern immer
wieder freie Gabe des freien Gottes bleibt; dass Gott, der Vater,
immer auch Richter bleibt, Richter über alle Formen menschlichen
Tuns, auch alle Formen seines Dienstes, auch über Religion,
Christentum, Kirche, — Abendmahl. Finitum non est capax infiniti.
Das Evangelium ist an sich die Weihnachtsbotschaft; darin hat
Luther recht. Aber die Schweizer haben recht, wenn sie, so wie die
Welt heute ist, den Karfreitag mit dem Kreuz zum höchsten „Feste"
machen. Ueber beides hinaus, beides versöhnend, geht aber Ostern
und Pfingsten. An dieser Stelle bekommt auch jene Bewegung, die

473



man mit dem Namen der Täufer bezeichnen mag, die besonders
das Jahr 1525 und dann das Jahr 1535 tragisch zu Boden
geworfen hat und die, wie sich zeigen Hesse, auch zu Marburg wie
ein Gespenst im Hintergrund erscheint, das Recht, das sie, mit dem
der Andern verbunden, besitzt. Hier steht auch Blumhardt — nein,
hier steht, recht verstanden, das Neue Testament, steht Christus,
steht der lebendige Gott, der in Christus Fleisch wird, gekreuzigt
wird, aufersteht, vorwärts schreitet. In diesem Streite zwischen den
beiden verschiedenen Auffassungen vom Reiche Gottes tut sich der
alte Fluch kund, den man wohl als eine Aeusserung der „Erbsünde"
bezeichnen darf : Was als die eine Wahrheit je nach Umständen
und Notwendigkeiten bald diese, bald jene Seite besonders hervorkehrt,

wird absolut gemacht, von der andern Seite getrennt, in das
Prokrustesbett der Logik gepresst, zu einem System gemacht und
dem das andere Moment der Wahrheit schroff gegenübergestellt.
Es muss — temporum et locorum ratione habita — bald die
reformierte, bald die lutherische Wahrheit betont und in den Vordergrund

gestellt werden; aber im lebendigen Reich des lebendigen
Gottes sind sie die Bewegung der einen Wahrheit. Das Evangelium

muss vor Verweltlichung geschützt werden, aber auch vor
Vergeistlichung. Evangelium bleibt die Kunde: „Und das Wort
ward Fleisch"; aber es ist das Wort, das Fleisch wird.

Die lutherische und die reformierte Auffassung des Reiches Gottes

sind zwei verschiedene Aspekte einer Wahrheit. Es gilt, diese
wieder zusammenzuschauen ; es gilt, das, was sich, statisch
gesehen, zu einem Dogma, zu einer Konfession verhärtet hat, dynamise

h in die Aktualität des Lebens aus dem lebendigen Gott selbst
aufzulösen.

Dass die Sache sich s o verhält : beide Auffassungen bloss der
Ausdruck der Antinomie, worin die eine Wahrheit auftritt und
diese Antinomie aus Erstarrung zum Leben auflösbar, beweist eine
Tatsache, die ich zum Schlüsse noch hervorheben muss: die
Tatsache, die ich als Ueberkreuzung bezeichnen möchte. Der
Sachverhalt ist nämlich der, dass Wahrheiten, die auf der einen
Seite scheinbar ganz einseitig hervorgehoben werden, doch auf der
andern Seite wieder stärker zur Geltung kommen, nur in einem
andern Zusammenhang, aber so, dass jede Einseitigkeit doch wieder

ihre Ergänzung in sich trägt.
Wir wollen uns diesen Sachverhalt in zwei Hauptpunkten unseres

Streites klar machen.
Das Luthertum betont die Innerlichkeit des Reiches Gottes:

Der Geist allein ists, worauf es ankommt; während das
reformierte Christentum stark auf Verwirklichung drängte. Das
hat, wie wir zu zeigen versuchten, wichtige Konsequenzen für das
soziale Leben, das politische eingeschlossen. Aber nun ist es ja ge-

474



rade das Luthertum, für dessen Charakteristik wir die Stichworte
„Erfüllung" und „Verwirklichung" gebraucht haben; nun ist ja
gerade seine Losung das: Finitum est capax infiniti, das der
Reformierten dagegen das Finitum non est capax infiniti. Im
Abendmahlsstreit stellt sich das so dar, dass die Reformierten sehr stark
auf das Wort des Johannesevangeliums abstellen : „Der Geist ists,
der lebendig macht, das Fleisch ist nichts nütze" (Joh. 6, 63), während

Luther erklärt: „Wir halten das Fleisch für sehr, ja für ganz
und gar nützlich; keine Schrift, keine Auslegung, keine Vernunft
kann uns das nehmen." Es handelt sich hier zwar um einen Wortstreit:

das „Fleisch", das die Reformierten für „unnützlich" halten,
ist etwas anderes als das „Fleisch", das Luther für „sehr nützlich"
hält, aber ganz sicher vertritt Luther hier eine Grundwahrheit der
Bibel, jene Wahrheit, die ich etwa ihren heiligen Materialismus
nenne und die auf die Linie jenes bekannten Wortes weist: „Das
Ende der Wege Gottes ist Leiblichkeit." Liegt nun auf dieser Linie
nicht ein gewaltiges Programm der Verwirklichung? Wenn
doch nach Luther das Reich Gottes ins „Fleisch", in die Menschheit

hinein will, und zwar ganz und gar, muss es dann nicht die
Welt verändern, und zwar ganz und gar? Muss dann nicht
auch aus dem Luthertum ein Strom der Revolution aufbrechen?
Das ist es, worauf wir warten dürfen. Ich meine, in den Blumhardt
sei gerade das geschehen. Bis jetzt freilich ist im allgemeinen diese
Verwirklichung, diese innige, völlige Verbindung Gottes mit der
Welt mehr individuell und sakramental verstanden worden, aber
was läge näher, als sie auch sozial zu verstehen? Und da ja die
reformierte Art von ihrem Ausgangspunkt her auch auf Verwirklichung

drängt, so treffen beide Bewegungen schliesslich an diesem
Punkte zu einer Einheit zusammen, sagen wir genauer : so s u c h e n
sich an diesem Punkte die beiden sonst entgegengesetzten Tendenzen.

Das gleiche Verhältnis ist an einem andern Hauptpunkt sehr
deutlich : da, wo es sich um das Moment der Sicherheit oder
Unsicherheit des Heiles handelt. Luther will durch
seine Haltung vor allem dessen Sicherheit betonen. Christus muss
real und vollkräftig in der auf ihn gegründeten Gemeinde
gegenwärtig sein. Die symbolische Deutung des Abendmahls scheint ihm
diesen festen Grund des Heils zu zerstören und an die Stelle des
Altars eine Leere zu lassen. Darum wehrt er sich an diesem Punkte
für seine Sache, um das Sein gegen das Nichtsein. Hatte er —
nebenbei noch gesagt — nicht auch hier ein Recht, vielleicht sogar das
überlegene Recht, auf seiner Seite? Wehrt er sich nicht gleichsam
zum voraus gegen den alle feste Wahrheit auflösenden Relativismus
späterer Zeiten?- Klingt nicht, wenn man ihm von tropischer, d. h.
figürlicher, bildlicher Auslegung redete, in seinen Ohren schon
gleichsam das „Als ob" unserer Tage Verteidigte er nicht mit dem

475



Realismus der Gegenwart Christi im Abendmahl — und damit in
seiner Gemeinde — den geschichtlichen Realismus Christi überhaupt
gegen jenen Idealismus, der je und je versucht hat, an Stelle der
Fleischwerdung des Wortes in Jesus Christus eine blosse „Idee",
das heisst ein rationales oder mystisches Prinzip zu setzen — Aber
was wollen die Reformierten anderes, als ebenfalls die Sicherheit

des Heils wahren? Wenn Luther sie gegen eine V e r g e i s t -

1 i c h u n g, das heisst, gegen eine Auflösung in den Rauch der
religiösen Spekulation verteidigte, so die Reformierten gegen die
Verweltlichung, d. h. gegen ihre allzu absolute Verbindung
mit einer kreatürlichen Form. Sie betonen daher gegenüber dem
„Fleisch" das „Wort". Sie wollen Gott in seiner Ferne halten,
damit er dem Gläubigen nicht in der Welt entschwinde, wie Luther
ihn in der Nähe halten will, damit er dem Gläubigen nicht im Himmel

unwirklich werde. Beide wollen sie Gottes Wirklichkeit und die
Objektivität seines Heils gegen Menschenwerk und Menschentraum
verteidigen; beide treffen sich an diesem Punkte, suchen sich dort;
beide sind die Pole einer Wahrheit.

Der Sachverhalt, der an diesen zwei Hauptpunkten nachgewiesen

ist, kehrt an allen Punkten wieder. Diese Ueberkreuzung
ist ein Gesetz, das überhaupt in allem geistigen Leben wiederkehrt.
Auch in den Gegensätzen, die sich im Kampf der Weltanschauungen

darstellen: etwa in dem zwischen Idealismus und Realismus,
Spiritualismus und Materialismus, Optimismus und Pessimismus,
lässt es sich leicht aufzeigen. Dieses Gesetz ist gleichsam die Klammer,

womit Gott die einige Wahrheit festhält, die durch die
Menschen in streitende Gegensätze zerrissen wird. Es ist die Aufgabe
derer, welche Gott dienen wollen, und nicht sich selbst, darin seine
Mitarbeiter zu werden, dass sie über die Gegensätze hinaus jene
einige Wahrheit, ihn in jener einigen Wahrheit suchen.
Diese Aufgabe tief zu empfinden, dieses Moment zu betonen,
ist Sinn und Recht eines Katholizismus, der seinen Auftrag
wirklich versteht.

Das ist in jenen Oktobertagen des Jahres 1529, deren Folgen
so verhängnisvoll gewesen sind, wie auch vor- und nachher, bei
den Streitenden nicht geschehen. Nicht das war der Fehler, dass
man für die Wahrheit eiferte, sondern dass man so sicher war,
selbst die ganze und fertige Wahrheit zu besitzen. Und dass hierin
Luther weitaus die grössere Schuld trägt, ist wohl nicht zu
bestreiten. Die Sicherheit, mit der er jenes „Ist" auf den Tisch schrieb
— oder war es vielmehr die Unsicherheit oder beides vermischt? —
hätte er behaupten können ohne seine starrköpfige und hochfahrende
Rechthaberei. Es ist bei diesem Anlass wirklich die Theologie
gewesen, welche die Sache Gottes furchtbar geschädigt hat. Die
Theologie hat damals geherrscht, statt gedient. Menschen-

476



meinung und damit Menschenwerk war — im schroffen Gegensatz
zum Grundsinn des Protestantismus — stärker als die Ehrfurcht
vor Gottes überragender Grösse und dem gerade darin wurzelnden
überragenden Recht der Liebe. Darum muss versucht werden, bei
aller demütigen Ehrfurcht vor jenen Grossen, doch ihren Kampf
in einem andern Stil weiterzuführen und, wenn möglich, zu
überwinden. Soli D e o gloria L. R a g a z.

IIIIHIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIM

Rundschau
lltllllllltllllllllilllll

Monatsschau.
1. Weltpolitisches.

Die Völkerbunds-Versammlung, welche gerade in die Zeit
fiel, wo die letzte Monatsschau abgeschlossen werden müsste, liegt nun schon
wieder weit hinter uns. Sie hat, wie mir scheint, im allgemeinen nur eine
massige Zensur erhalten. Ich glaube mit Unrecht. Denn sie hat doch allerlei
Wertvolles, ja Grosses gebracht. Da ist vor allem der Beitritt Englands und
seiner Dominions zur sogenannten fakultativen Klausel, das heisst, zur
obligatorischen Schiedsgerichtsbarkeit1) (die „fakultativ" ist,
insofern, als es den Völkerbundsstaaten frei steht, ihr beizutreten oder nicht),
welchem Beispiel dann eine grosse Reihe von Staaten (unter anderem Italien!)
gefolgt sind, sodass wohl binnen kurzem dieses Netz des Rechtes alle
Völkerbundsstaaten, ja alle Staaten überhaupt umfassen wird. Mag dieses Netz
auch noch kein ehernes und mögen die Beitrittserklärungen noch so sehr mit
Vorbehalten garniert sein, es handelt sich trotzdem um einen Fortschritt von
ganz ungeheurer Bedeutung auf dem Wege, der da heisst: Ersetzung der
Gewalt im Völkerleben durch das Recht. Man bedenke dabei, dass bis vor
kurzem nicht eine wirkliche Grossmacht diesen Schritt getan hatte. — Es
mag gerade hier beigefügt werden, dass der Beitritt der Vereinigten
Staaten zum Schiedsgerichtshof nun vollends eine ausgemachte Sache zu
sein scheint.

Als Zweites ist hervorzuheben der ernsthafte Versuch, den Kellogg-
Pakt mit seiner Aechtung des Krieges und den Völkerbunds-Pakt,
der ja, gegen Wilsons Willen, unter gewissen Bedingungen seine Legitimität
noch gelten lässt, dadurch in Uebereinstimmung zu bringen, dass der Krieg
auch aus dem Covenant verschwinde. Auch das wäre ein gewaltiger Schritt.
Mag er auf der diesjährigen Versammlung auch noch nicht zur Durchführung
gelangt sein, so besteht doch alle Aussicht, dass diese in Bälde erfolgen wird.

Das Dritte, was als wertvoller Ertrag zu nennen wäre, ist der Vorschlag,
einem allfällig angegriffenen Staat vom Völkerbund aus finanziell
zu Hilfe zu kommen. Wenn man bedenkt, dass nach dem bekannten Wort
des Grafen Montecuculi, das durch das Kriegsschulden-Problem aufs neue
bekräftigt wird, zum Kriegführen erstens Geld gehört, zweitens Geld und
drittens Geld, so leuchtet die Bedeutung einer solchen Massregel ein. In sie
eingeschlossen müsste freilich sein, dass der Angreifer keines erhält. Das
wäre dann — auf dieser Linie — durchaus entscheidend.

Als Viertes nenne ich die Proklamierung der Idee der Vereinigten
1) Diese Schiedsgerichtsbarkeit gilt freilich nur für Konflikte von

rechtlicher Natur, aber welcher politische Konflikt hätte nicht seine rechtliche
Seite?

477


	Zur Weltlage : das Jahr 1529

