
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 10

Artikel: Der Löwe Tolstoi

Autor: Strasser, Charlot

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich; nur wenn Gott uns betont, werden wir gross (und klein
zugleich); nur wenn Gott uns von der Welt (und von uns selbst)
erlöst, werden wir frei. Wir sind heute so schwach und so feig, weil
wir dies nicht haben, weil wir auf uns selbst angewiesen, weil wir
leer sind. Menschen, die in Gott reich und demütig geworden sind,
werden ganz anders als unser Geschlecht der Welt als Freie
gegenübertreten. Und das werden zugleich gerade die Menschen sein, die
wieder Gemeinschaft haben und Gemeinde bilden können. Gerade in
Gott lässt man einander auch frei und nur in ihm, wie man nur in
ihm dienen kann. Freiheit wird zu Liebe, zu dem „köstlicheren
Wege", von dem Paulus am Schlüsse des Kapitels redet, aus dem
unser Leitwort stammt und der in dem berühmten darauf folgenden
dargestellt wird; aber es wird auch Liebe zu Freiheit. Das ist aber
so wenig jene sentimentale Phrasenliebe der Modernen, als es ihre
leere Freiheit ist. Die in Gott gesättigten und gebundenen Menschen
werden auf neue Art sowohl Einsame als Gemeinsame sein.

„Ein Christenmensch ist ein freier Herr aller Dinge und niemanden

Untertan — durch den Glauben;
Ein Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und

jedermann Untertan —durch die Liebe." L. Ragaz.

Der Löwe Tolstoi.
Wie dem heiligen Hieronymus, dieweil sein Geist über den Dingen

dieser Welt schweift, der zahme, bezwungene Löwe zu Füssen
liegt, gehört zur Legende Tolstois sein Vorname Leo. Eine Legende,
die uns den heiligen russichen Bauern vor Augen führt, in der vom
Gurt gehaltenen faltigen Bluse, in weichen Lederstiefeln, den Gott-
Vater-Kopf vom silberweissen Bart, ja von einer etwas durchgeistigten

Mähne umrahmt, die bekannte, gutmütige Nase, tiefliegende
Augen, deren Blick als durchdringend, keine Unwahrheit zulassend,
geschildert wird, Furchen in der Stime, um Nase und Mund,
in die wir unendlich viel durchgemachtes Leid, Mitleiden mit den
Mitmenschen, Entsagung, Güte, Liebe hineindeuten dürfen. Die
Legende Tolstois erzählt uns von einem jungen Grafen aus uraltem
Adelsgeschlecht —, Herr über weite Ländereien und Leibeigene, der
des Zaren Offizier wurde, mit dem Heer in die Krim zog, die
Festung Sebastopol verteidigen half, ein Graf, dem Wein, Weib und
Gesang nicht unbekannt blieben, der ehrsüchtig, weil er das
Tapferkeitskreuz nicht erhielt, da nicht Feldherr über Soldaten, so doch
General im Heere der Schriftsteller werden wollte, und um dessent-
willen seine ersten Dichtungen schuf, ein Graf, der eine fünfzehn
Jahre jüngere Adelige heiratete, mit ihr auf sein Gut Jassnaja Pol-

440



Jana fuhr, in einer neuen Dormeuse mit sechs Pferden und einem
Vorreiter, dort in Frieden und Beschaulichkeit lebte und auch Musse
fand, den Lauf der Welt, wie er ihn kennen gelernt und durchschaut
hatte, darzustellen, sodass er bald weit herum berühmt wurde. Aber
im fünfzigsten Lebensjahr vollzog sich eine grosse Wandlung in
ihm. An einer Volkszählung mitbeteiligt, gelangte er in die Armenviertel

Moskaus und sah dort wie nie bisher die Ungleichheit
zwischen Arm und Reich, zwischen Elend und Ueberfluss. Als er
jedoch sein Gut den Armen schenken, sein Land den Bauern verteilen
wollte, stiess er auf den Widerstand seiner Frau und seiner Kinder.
Er suchte die reine Nachfolge Christi, erstrebte die wörtliche
Befolgung der Evangelien, besonders der Bergpredigt, fasste seine
Lehre in die Worte zusammen, dem Uebel nicht mit
Gewaltzuwiderstreben. Er verfluchte die Sinnlichkeit, das
Tierische im Menschen. Er verleugnete seine früheren Werke,
versagte der christlichen Kirche, weil sie den Evangelien zuwiderhandle,

die Glaubensfolge und wurde von ihr ausgestossen. Trotz
alledem konnte er es nicht über sich bringen, den Eigenen, Nächsten

mit Gewalt das zu nehmen, was sie vermeinten, es komme ihnen
von Rechts wegen zu, und so verzichtete er zwar für sich selbst auf
jegliches Eigentum, vermachte es dagegen Frau und Kindern. Seine
Freunde und Anhänger warfen ihm dennoch vor, dass er seiner
eigenen Lehre nicht folge. Die Bauern, denen er das von ihnen
bebaute Land zu überlassen gesinnt war, misstrauten ihm, er wolle
sie doch darum betrügen, — fast drei Jahrzehnte schwankte der
Alternde zwischen seinen Bekenntnissen über das, was sein sollte
und dem, was immer noch war, hin und her. Wohl pflügte er,
sofern er nicht an seinen geistigen Arbeiten, an seinen Werken schuf,
den Acker, wohl legte er bei einem Schreiner in seiner Werkstatt
im Hause zu Moskau mit Hand an, wurde aber trotz allem, wenn
er in den Kreis der Seinen eintrat, von befrackten Lakeien empfangen,

müsste an Hausbällen und Festlichkeiten mit teilnehmen, sich
Neugierigen und solchen, die von ferne und nah kamen, um von
ihm Rat zu holen, zur Verfügung halten und zur Schau stellen, wie
auch die Entfremdung von seiner Frau, die er unentwegt liebte, die
seinen Gedankengängen aber nicht folgen konnte, ihn immer mehr
leiden Hess. Mehrmals wollte er sein Haus heimlich verlassen, kehrte
wieder zurück, bis er, zweiundachtzigjährig, in einer Herbstnacht
mit seiner jüngsten Tochter floh, unterwegs erkrankte, in einem kleinen

Stationsgebäude Unterkunft fand und dort, betreut von denjenigen

unter den Seinen, die seiner Lehre anhingen, dieser Lehre endlich

im Tode getreu, starb.
# * *

Wie wenig gibt uns diese Legende, die letzten Endes
doch aus Tatsachen besteht, vom Wesen und Wirken eines

441



ganz grossen, Gott und die Welt umfassenden und umfassen

wollenden Geistes! Wie nichtssagend ist es immer wieder,
von Tolstois Krise, von seiner grossen Wandlung auf dem Gipfel
seines Lebens zu berichten, die vielleicht äusserlich von der
Volkszählung ausgelöst wurde, während wir ihre Vorbereitung vom
Augenblick an, da wir von Tolstois Denken Kenntnis erhalten, —
und es geht dies auf seine ersten Jugendjahre zurück, — verfolgen
können. Das reich veranlagte Kind beobachtet mit allen Sinnen, einer
Sinnlichkeit, die sich im Laufe der Entwicklung mit einer genialen
Darstellungsgabe zusammen entwickelt, ihr dient, und die den Werken

des Dichters Tolstoi immer wieder ein für sie charakteristisches,
eindrucksvolles Gepräge verleiht. Der russiche Schriftsteller M e -

reschkowski1) sucht in einem klugen, vielleicht gegen Tolstoi
mitunter etwas ungerechten Vergleich gegenüber Dostojewski
nachzuweisen, wie Tolstoi dank dieser Sinnlichkeit in allen seinen
Darstellungen von aussen an seine Helden und Personen herantritt, sie
durch stets wiederholte Betonung gewisser Kennzeichen dem
Gedächtnis einprägt, einhämmert, mitunter auf Kosten der psychologischen

Vertiefung, dadurch aber ihre Deutlichkeit und Greifbarkeit
erhöht. Und diese Darstellung andrer Personen, schon im ersten Buche
Tolstois, in der Beschreibung seiner Kindheit und Jugendjahre, geht
von Anfang an von der Beobachtung des eigenen Ichs, von der
Beschäftigung mit dem eigenen Ich und Wesen aus. Fast alle Werke
Tolstois haben autobiographischen Charakter. Ueberall schildert
er in irgendeiner Person sich selbst, ob er sich nun in eigentlichen
Beichten und Bekenntnissen direkt über sich ausspricht, ob er sich
zeichnet, wie er sein möchte, oder ob er in manchmal ungeheurer
Vergrösserung die Fehler und Mängel seines eigenen Wesens bloss-
stellt. Wir sehen bei Tolstoi trotz der angeblichen Krise von
Anbeginn, ihn durch sein Leben begleitend, die nämlichen Züge. Ob
er sich nun als Jüngling kasteit, ja geisselt oder ob er sich „nach
der Krise" in seinen Bekenntnissen masslos peinigt, bis zum Genuss
der Qual und zur Qual des Genusses, es ist immer die gleiche
gedankliche Richtung. Von Anfang an dreht es sich um moralische
Probleme, um das Gut und Böse, das er tun kann, könnte oder getan
haben sollte, an Masstäben gemessen, die freilich zu Anfang durchaus

traditionell aus seiner Abstammung und Erziehung sich ableiten
lassen.

Man muss sich die Herkunft Tolstois, um ihm gerecht zu
werden, um seine Entwicklungslinie richtig zu würdigen, deutlich
vor Augen halten. Die feudale, gräfliche Grundbesitzersatmosphäre
einerseits, zur Zeit der Leibeigenschaft, die erst 1862 aufgehoben

x) D. Mereschkowski: Tolstoi und Dostojewski. Schulze & Co.,
Leipzig. 1903.

442



?fs*_ :-r_r._

wurde, in der unübersehbar breiten russischen Welt, die dein, der
da hat, absolutistische Gewalten verlieh, wie wohl nirgends auf
Erden, dazu die Lehren der russisch-orthodoxen Kirche, für die
Adelsprivilegierten noch ganz besondere Vorrechte in sich schlies-
send, und andererseits, in betontem, lebhaftem Gegensatz dazu, die
gänzlich nach Westeuropa orientierte Vermittlung jeglichen
Bildungsstoffes, der den oberen Klassen, den .Intellektuellen geboten
wurde. In ihrem prächtigen Vorwort zu der „Geschichte meines
Zeitgenossen" von K o r o 1 e n k o, einem Alters- und Zeitgenossen
Tolstois, schildert die Märtyrerin Rosa Luxemburg, wie
gleich einem Wunder nach einigen schüchternen Anläufen zur
Schöpfung einer nationalen Geistesbewegung „Ausgang des 18.
Jahrhunderts die napoleonischen Kriege wie ein Blitz zünden,
sowohl durch die tiefste Erniedrigung Russlands, die zum ersten
Male das nationale Bewustsein im Zarenreich weckt, wie später durch
die Triumphe der Koalition, welche die russische intellektuelle
Jugend nach dem Westen, nach Paris, ins Herz der europäischen Kultur
führen und mit einer neuen Welt in Berührung bringen." Wie über
Nacht blühte die russische Literatur auf. Auf einmal stand sie da,
mit einem Löwensprunge die Versäumnisse eines Jahrtausends
nachholend. „Ein merkwürdiger Rhythmus dies in der Geschichte der
russischen Literatur und eine merkwürdige Analogie zu der jüngsten

politischen Entwicklung Russlands, was wohl geeignet ist,
manch braves Schulmeisterlein aus dem Konzept zu bringen. Was
aber das Kennzeichen dieser so jäh emporgesprossten Literatur
ist, dass sie aus Opposition zu dem herrschenden Regime, aus
Kampfgeist geboren wurde. Dies Zeichen trägt sie sichtbar das
ganze 19. Jahrhundert hindurch. Daraus erklärt sich der Reichtum
und die Tiefe ihres geistigen Gehaltes, die Vollendung und Originalität

ihrer künstlerischen Form, namentlich aber ihre schöpferische
und bewegende soziale Kraft. Die russische Literatur war unter
dem Zarismus, wie in keinem Lande und zu keiner Zeit, eine Macht
im öffentlichen Leben geworden, und sie blieb ein Jahrhundert lang
auf dem Posten, bis sie von der materiellen Macht der Volksmassen
abgelöst, bis das Wort zum Fleisch wurde." 1) Diesem Kampfgeiste
der werdenden russischen Literatur, deren einer der grössten Tolstoi
werden sollte, begegnete er gleichsam in der Kinderstube, mit der
frühesten Bildung, die er einzusaugen begann. Und wie G r ib o j e -
d o w und G o g o 1, die vor ihm da waren, schon als Gesellschaftskritiker

im eigentlichen Sinne des Wortes wirkten, so auch Tolstoi,
kaum, dass er die Tatzen zu recken beginnt. In dem schon kurz
nach der Darstellung seiner Kindheit begonnenen ersten Romane

x) Aus dem Vorwort von Rosa Luxemburg zu Wladimir Korolen-
ko, „Die Geschichte meines Zeitgenossen", Paul Cassierer, Berlin, 1919.

443



„die Kosaken" (1862 beendigt), flieht der durch das korrumpierte
Offiziers- und Grosstadtleben angeekelte Offizier zurück zur Natur,
unter die Kosaken, „zurück zur Natur", nach dem Leitwort
Rousseau's, den Tolstoi damals tiefbewegt las, Einfluss, den
wir später auch in Form der Bekenntnisse, der Tagebücher mit
der zwanglosen, nein, mit der oft krampfhaft sich selbst abgerungenen

Wiedergabe der intimsten Regungen nachweisen könnten.
Und während wir Tolstois Erlebnisse als Verteidiger Sebastopols
in drei Darstellungen mitmachen, deren erste (Dezember 1854) recht
eigentlich konventionell national beginnt, den Vaterlandsverteidiger
und -helden verherrlichend, dem Autor patriotische Anerkennung,
ja der Zarin Wohlgefallen eintragend, sehen wir schon in der zweiten

Darstellung (Mai 1855), die ein halbes Jahr später erfolgt, den
Abscheu vor dem Kriege durchdringen, begegnen wir der
Kriegserklärung dem Kriege gegenüber, sodass ein grosser Teil der
Schilderungen dieses zweiten Sebastopol-Aufsatzes von der damaligen
Zensur unterdrückt wurde.. Im dritten Sebastopol-Aufsatz (August
1855) kehrt eigentümlicherweise Tolstoi noch einmal zur Darstellung

des Krieges im Sinne nationaler Verherrlichung zurück. Aber
schon ein Jahr später wiederum (1896) finden wir Tolstoi im
„Morgen eines Gutsherrn", wie er sich mit dem Problem des
ausschliesslichen Landbesitzes durch dessen Eigentümer beschäftigt,
wie er daran denkt, in philanthropischer, pädagogischer Weise den
Bauern und Leibeigenen ihrer Hände Arbeitsfrucht gerechter
zukommen zu lassen und wie er am Unvermögen des Vereinzelten, an
der Einsichtslosigkeit derer, denen er helfen möchte, scheitert. Und
immer wieder, in den Erzählungen dieser früheren Jahre, in den
pädagogischen Schriften (1862), dann auch im grossangelegten
Plane, die revolutionären Aristokraten, die Dekabristen zu den
Helden eines Romanes zu machen, der allerdings unvollendet bleibt,
zeigt sich die soziale Anteilnahme des russischen Intellektuellen
jener Zeit, wie denn auch Tolstoi damals in engere Fühlung mit den
führenden Schriftstellern Russlands getreten war, um sich allerdings
bald abgestossen und angewidert zu fühlen.

Wir sehen aber nicht nur die soziale Anteilnahme, die jedes
russischen Gebildeten Pflicht in jener Epoche war, bei Tolstoi als
Grundlage zu seinem späteren Wesen sich entfalten, sondern wir
können gleichzeitig, auch in seinen ersten literarischen Werken die
sittlichen Fragestellungen schon nachweisen, die sich später,
nach der sogenannten Krise, lediglich in extremer, zugespitzter
Weise Ausdruck verschaffen.

Die Heirat mit dem unschuldigen, viel jüngeren Mädchen aus
bester Familie rüttelt ebenfalls moralische Betrachtungen über die
doppelte Sexualmoral der Gesellschaft in Tolstoi wach, wie wir sie

nachträglich in der Kreutzersonate explosiv ausbrechen sehen. Tol-

• 444



stoi fühlt sich verpflichtet, seiner Braut Einsicht in seine Tagebücher
zu geben, in denen er schon damals fanatisch seine Jugendverfehlungen

bekennt. Wahrheitsfanatismus, der kaum in die
Wagschale legt, wie weh er damit dem Partner tut, Wahrheitsfanatismus,

der mitunter wie eine ins Umgekehrte verzerrte Heuchelei
anmutet.

* * *
Wenn wir als Aerzte und Psychologen einen Menschen

durchforschen wollen, wenn wir gleichsam zum Schlüssel seiner Persönlichkeit

zu gelangen trachten, so haben wir uns über seine Denk-
methoden Klarheit zu verschaffen.1) Zu den menschlichen
Anlagen gehören eine grosse Zahl von Fähigkeiten, unter welchen die
Fähigkeit, diese Fähigkeiten souverän zu leiten, mit inbegriffen ist.
Fähigkeiten, die immer wieder in der nämlichen Weise gruppiert,
in Bewegung gesetzt werden, bilden sich zu Eigenschaften aus. Die
Summierung dieser Eigenschaften ergibt das Charakterbild. Zum
richtigen, gesunden geistigen Leben gehört die jeweilige, gleichzeitige

Kombination eines Minimums solcher Fähigkeiten, kann aber
bei reich veranlagten und ihre Anlagen reich anwendenden
Persönlichkeiten zu einem Maximum sich entfalten. Nie aber dürfen Fähigkeiten

auf Kosten anderer überhandnehmen, so, dass sie
die Anwendung unserer übrigen Fähigkeiten einschränken, sie
versklaven, dadurch die ganze Persönlichkeit verarmen lassen

und sie in ihrer Erhaltung und Entfaltung stören. Je nach
der falschen, irrigen Verwendung der Fähigkeiten entsteht der
nervöse oder der geisteskranke Charakter. Es ist natürlich ein Unfug,
wenn der Psychiater etwa aus dem Vorurteil heraus, dass Genie und
Irrsinn sich nahe berühren, an jeden Grossen des Geistes herantritt,

um die pathologischen Züge an ihm herauszuklauben und ihm
irgend eine Diagnose anzuhängen. Denn selbst, wo wir am Genius
krankhafte Züge nachzuweisen vermöchten, müssten wir immer
wieder auch zur Erkenntnis gelangen, der übrige Reichtum der
verwendeten Fähigkeiten erreiche ein so hohes Maximum, dass
sich der Krankheitsbegriff hier mindestens nicht mit dem
Krankheitsbegriff, den wir beim Durchschnittsmenschen ansetzen,
gleichwerten liesse. Immerhin schliesst dies nicht aus, dass wir die
Denkmethoden des grossen Geistes uns klarzulegen versuchen und
dass wir dort, wo sie zur Beschränkung auch des genialen Reichtums

führen, gewisse Verirrungen, die selbt dem Genius nicht
erspart bleiben, daraus zu erklären suchen.

Chariot Strasser.
(Fortsetzung folgt.)

1) Die nachfolgenden Ausführungen schliessen sich einem in Vorbereitung

befindenden Buche von Vera Strasser: Die Denkmethoden und ihre
Gefahren, an.

445


	Der Löwe Tolstoi

