
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 10

Artikel: Der Weg zur Gemeinschaft

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Weg zur Gemeinschaft.
Es sind Unterschiede in den Begabungen, aber derselbe Geist; es sind

auch Unterschiede in den Dienstleistungen und doch der gleiche Herr, und es
sind auch Unterschiede in den Kraftwirkungen, aber es ist der gleiche Gott,
der alles in allen wirkt. Es wird aber jedem die Offenbarung des Geistes in
der Weise gegeben, dass sie dem Ganzen frommt. Denn dem Einen wird durch
den Geist das Wort der praktischen Weisheit verliehen; einem Andern aber
das Wort der theoretischen Erkenntnis, beides dem gleichen Geist entsprechend;
einem Andern wieder die Kraft des einfachen Glaubens im gleichen Geiste;
einem Andern die Gabe der Heilung im Einen Geiste; einem Andern die
Auswirkung von besondern Kräften; einem Andern die Gabe der Verkündigung;
einem Andern die Fähigkeit, die Geister zu unterscheiden; einem Andern die
Gabe der Inspiration; einem Andern die Fähigkeit, diese Inspiration richtig
zu deuten; das Alles aber wirkt der eine und selbe Geist, der Jedem auf
besondere Art das Seine zuteilt, nach seinem Wohlgefallen.

Denn wie ja der Leib nur einer ist und doch viele Glieder hat, aber alle
Glieder des Leibes, wenn es auch viele sind, doch Einen Leib bilden, so verhält

es sich auch mit Christus; denn in Einem Geiste sind wir Alle zu Einem
Leibe zusammengetauft — seien wir nun Juden oder Griechen, seien wir
Sklaven oder Freie — und sind wir Alle durch Einen Geist getränkt. Der
Leib besteht ja nicht aus Einem Glied, sondern aus vielen. Wenn nun der
Fuss spricht: „Ich bin keine Hand, ich gehöre nicht zum Leibe," so gehört
er deswegen doch zum Leibe. Und wenn das Ohr spricht: „Ich bin kein Auge,
ich gehöre nicht zum Leibe," so gehört es deswegen doch zum Leibe. Wenn
der ganze Leib Auge wäre, wo bliebe dann das Gehör? Und wenn das
Ganze bloss Gehör, wo bliebe dann das Auge? Nun aber hat Gott jedem der
Glieder im Körper die Stellung gegeben, die ihnen zukommt, nach seinem
Wohlgefallen. Wenn das Ganze nur ein Glied wäre, wo bliebe dann der
Leib? Nun aber gibt es eben einen Leib, weil es viele Glieder gibt. Nicht
kann das Auge zur Hand sprechen: „Ich bedarf deiner nicht," oder der Kopf
zu den Füssen: „Ich bedarf euer nicht," sondern umgekehrt müssen gerade
diejenigen Glieder des Leibes, die mehr zu sein scheinen, als die geringeren
gelten, und geben wir den an sich weniger geehrten Teilen des Leibes grössere
Ehre, und wird das weniger Anständige mit desto grösserem Anstand
umgeben, während das an sich Anständige dessen nicht bedarf. Aber es hat
Gott selbst den Leib so zusammengesetzt, dass er dem Verkürzten grössere
Ehre gab, damit es im Leibe keine Parteiungen gebe, sondern die Glieder
einander gegenseitig Fürsorge trügen. Und wenn ein Glied leidet, so leiden
alle Glieder mit und wenn ein Glied verherrlicht wird, freuen sich alle
Glieder mit. So aber seid ihr der Leib Christi und miteinander seine Glieder.

1. Korinther 12, 4—27.

Es waltet in unserer Generation eine merkwürdige Dialektik:
wir sehnen uns nach Gemeinschaft, suchen Gemeinschaft, wie
vielleicht nie ein Geschlecht von Menschen, aber wir tun das
vielleicht gerade darum, weil wohl nie ein Geschlecht von Menschen
vom Geist des Subjektivismus (ja Egoismus) so stark
beherrscht gewesen ist wie wir. Daraus ergeben sich für alle die,
welche neuen Lebensformen, und zwar solchen, in denen der Nachdruck

auf der Gemeinschaft liegt, zustreben, eine schwere Erfahrung:

die Erfahrung, dass uns eben dieser Geist, den wir für eine

433



Gemeinschaft brauchten, fehlt, dass wir heute alles andere eher
haben, als Fähigkeit zur Gemeinschaft. Wir wollen Sozialismus, ja
Kommunismus, aber seit die Erde steht, sind die Menschen nie
unsozialer und unkommunistischer, nie so auf die Wahrung des Eigentums,

in jedem Sinne, bedacht gewesen, als eben heute. Wir wollen
durch einen Völkerbund die Menschheit zu einer Einheit zusammenfassen,

aber noch nie haben die Völker mit einem Fanatismus, der eine
Art Religion ist, ihr Selbstrecht und ihren Selbstwert betont wie
heute. Die Friedensbewegung selbst zerfällt in offen oder versteckt
sich befehdende Gruppen. Wo eine Siedelung gegründet wird, in der
nun der Geist des demütigen Dienens die selbstverständliche
Atmosphäre sein müsste, da ist das Erste, dass alle Teufel des
Geltenwollens in die Teilnehmer fahren. In alle Bewegungen und
Organisationen („Leiber") des Guten (besonders des Guten dringt dieser
Spaltpilz des Subjektivismus ein. Wir kommen ja auch aus einer
Periode her, wo der Subjektivismus unter der Losung der Freiheit,
der Persönlichkeit, der Selbstbestimmung sich geradezu auf den
Thron der Ethik (oder auch der Anti-Ethik!) gesetzt hatte, und sein
Anspruch ist ja auch „prinzipiell" nicht durchschlagend aufgehoben,
diese Losungen noch nicht widerrufen. So sind denn gerade diese

Bewegungen und Organisationen auf neue Einheit hin mit Spaltung
und Zersetzung bedroht. Bald geht Einer auf die Seite, weil er nicht
genügend zur Geltung kommt, bald bildet sich eine besondere
Gruppe, die dann nur noch an ihre Gruppenziele denkt und alles
andere mehr oder weniger gering schätzt. Eine eigene Zeitschrift
muss sie bald auch haben. Es waltet in dieser Erscheinung nicht
etwa bloss das Gesetz der Arbeitsteilung, das selbstverständlich sein
Recht hat, sondern doch vor allem jenes separatistische Geltenwollen
des Einzelnen oder einer Gruppe, jene subjektivistische Empfindlichkeit,

die nicht in erster Linie an die gemeinsame Sache denkt,
sondern an das liebe Ich, das zarte, bedeutende Ich. Der „Fuss"
muss doch zeigen, dass er keine „Hand" ist und das „Auge", dass
es kein „Ohr" ist Man muss doch zeigen, dass man etwas Eigenes
ist, und das heisst oft: zeigen, dass ein anderer nichts ist, oder
doch, dass man sich von ihm deutlich unterscheiden will. Besonders

wir Intellektuellen sind von dieser Krankheit zerfressen. Das
durch das „Wissen" aufgeblähte, aber nicht durch „Liebe" gesättigte
Ich (1. Kor. 8, 1) will um jeden Preis sein Recht und seine Ehre.
Dieses Ich geht um wie ein brüllender Löwe, zu suchen, wen er
verschlinge (1. Petri 5, 8). Ja, es ist ein H u n g e r, der die Gemüter
erfüllt, aber nicht ein Hunger nach der „Gerechtigkeit", sondern
ein Hunger nach Befriedigung des Ich als Ich. Darum fehlt es in
den heutigen Bewegungen an dem, was man, im besten Sinne (man
darf an die Agape oder das Abendmahl denken) Sättigung
nennen könnte, woraus Freude und Friede strömt. Darum stellt

434



sich — man erlaube diesen scheinbaren Widerspruch — so leicht
der Judas, der treulose Abfall, ja Verrat am Tische der Gemeinschaft
ein. Von Judas aber heisst es, dass er ein „Teufel" sei. In der Tat,
es ist in diesem wilden Suchen seiner selbst etwas Satanisches.
Diese Saat ist es, die „der Feind" am liebsten unter den Weizen
streut. Darum pflegen vor allem an diesem Uebel gerade die besten
und edelsten Sachen zugrunde zu gehen oder doch aufs äusserste
geschädigt zu werden. Ach, was könnte man, was hätte man gekonnt,
wenn Einheit gewesen wäre! Was bedeutet oft für eine Sache ein
einziger Mensch positiv durch Hilfe und Treue, negativ durch
Abfall und Verrat. Eine Versammlung, eine Konferenz kann erhöht
und gerettet werden, wenn e i n Mensch dabei ist und seine Pflicht
tut, sie kann entarten und misslingen, wenn einer nicht dabei ist,
der hätte dabei sein sollen und auch können, oder wenn einer dabei
ist, der es vorzieht, der Stimme zu gehorchen, die da spricht:
„Schone doch dein selbst!" Wie viel hätte man durchsetzen können,

wenn man sich einander verpflichtet gefühlt hätte, wenn
die zusammengehalten hätten, die doch durch wesentliche gemeinsame

Ziele verbunden waren, vielleicht noch sind; so aber fühlte
sich jeder genötigt, sein Ich, seine Sache, seine Eigenart
dadurch zu betonen, dass er auf die Seite ging, dass er sich seinen
eigenen „Kreis" schuf; so kam es vor allem darauf an, dass man
ja nicht etwa mit gewissen andern zusammengerechnet werde, dass
man ja nicht in den Verdacht komme, unter einem bestimmten
„Einfluss" zu stehen. Aber dieser subjektivistische, ja im Grund tief
egoistische Separatismus bringt denen, die sich dadurch vermehren
wollen, nur Verminderung. Es verwelken alle miteinander, weil
ihnen der Segen der Gemeinschaft fehlt, weil ihnen dasjenige Leben
fehlt, das nur aus dem Einen Leibe strömt, aber den Gliedern
verloren geht, wenn sie allein bleiben wollen. So zerfällt die Gruppe
wieder in Gruppen; so zerfällt die Gruppe in Individuen; so zerfällt
das Individuum in sich selbst, weiss zuletzt selbst nicht mehr, was
es ist und will, stürzt sich mit seiner Leere und seinem Hunger,
nachdem es in einer Atmosphäre der Freiheit es nicht aushalten
konnte, vielleicht einer recht autoritären Bewegung in die Arme,
wo man so recht geknechtet wird, wird vielleicht ein Judas, oder
geht auch in der Leere zugrunde. Diese Not, die über der ganzen
Zeit hängt, wiederholt sich ja durch alle Lebenskreise hindurch bis
in die Seele des Einzelnen hinein.

Wo ist die Wurzel dieses grossen Uebels? Und welches ist die
Heilung?

Ich bin beim Nachdenken über diese tragische Not, von besonderen

Erfahrungen ausgehend, immer wieder auf eine bedeutsame
Tatsache entgegengesetzter Art gestossen: auf das Kloster,

besonders das des Mittelalters, und das zu ihm gehörige

435



M ö n c h t u m. Ihnen ist offenbar gelungen, was uns nicht gelingen
will. Sie hielten zusammen, sie zersetzten sich nicht. Zwar ist ja
allbekannt, dass andere Uebel reichlich auch in diese Welt
eindrangen, und auch Spaltungen blieben nicht aus, aber man erfährt
doch nicht, dass Klostergründungen so massenhaft zusammengebrochen

wären, wie Siedelungen oder auch Genossenschaften und
ähnliche Gebilde in unserer Zeit. E s g i n g d a m a 1 s. Es geschah,
soweit die Regel und der Typus in Betracht kommt, das, was mit
Licht und Schatten Charlyle (in ,.Einst und jetzt") am Kloster Bury
Saint Edmunds klassisch dargestellt hat.

Und warum? Weil die Menschen, die sich in einem Kloster
zusammenfanden, nicht aus irgend einer individuellen Begeisterung,
irgend einem Willen, sich selbst in einem besonderen Tun zu
befriedigen, nicht in irgend einem Eros zusammenkamen, sondern
unter dem Gebote einer objektiven Macht. Ihr
dienten sie, in Freiheit — denn sie waren in Freiheit Mönche
geworden — und in Demut, aber nicht dienten sie sich selbst.
Ehrfurcht, nicht Geltenwollen, Gott, nicht das Ich, waren die
Atmosphäre, in der sie lebten und atmeten, und darum ging es — ging es,
trotzdem sie im übrigen Menschen waren und keine Engel, ja
gerade, weil sie nicht Engel sein wollten, sondern sich als Sünder
fühlten. Es ging. Bei uns aber geht es nicht, eben weil wir, freilich
auf sehr moderne Art, „Engel" sein wollen, nämlich „Individualitäten",

„Persönlichkeiten", „Ich", „wertvolle Menschen", weil wir
unsere Subjektivitäten zusammenlegen, die sich ihrer Natur nach
nicht vertragen können, statt uns unter ein gemeinsames Objektives
zu beugen; weil wir gross sein und alles uns dienen lassen wollen,
statt uns dem, was über uns ist, demütig zur Verfügung zu stellen;

weil der Eros uns zusammenführt und nicht die Agape; weil
die schlechte Unendlichkeit des selbstischen Hungers und des Eros-
Hungers (die im Grunde das Gleiche sind) naturgemäss mit der
Unendlichkeit des gleichen Hungers im Andern zusammenstossen
müssen und nicht umgekehrt die echte Unendlichkeit diesen Hunger
gestillt hat und Einen an den Andern bindet; kurz, weil wir nicht
Gott dienen wollen, sondern im Grunde, wenn auch vielleicht in
der allerfeinsten Form, uns selbst.

Damit ist aber, meine ich, auch der Weg zur Genesung von
diesem Grundübel und damit der Weg zur wirklichen Einheit und
Gemeinschaft gezeigt. Unsere Einheit ist Gott, nicht unser noch
so begeistertes Selbst. Gott verbindet. Denn er b i n d e t. Er
bindet an sich selbst, aber das heisst ja immer, dass er auch an die
Menschen bindet. Gott bindet an jede Wahrheit, an jedes Gute.
Er ist die heilige Verpflichtung. Durch Gott ist man
gegen alles schuldig. Er ist der „Leib", an dem wir alle „Glieder"

sind. Das heisst : C h r i s t u s. Wo man in Gott, durch Gott

436



..,i*ä: y-y:

mit andern Menschen zu einer besondern Sache verbunden ist, da
ist man eben nicht Menschen verbunden, sondern ihm, dem Gotte,
der sich in Christus als der heilige Vater, die alle seine Kinder
umfassende Liebe, kund tut. „Auf dass sie alle Eins seien." (Joh. 17, 21.)

Das macht einen gewaltigen Unterschied. Wo man bloss mit
Menschen verbunden ist, da e n 11 e i d e n sie einem früher
oder später. Das ist gar nicht anders möglich. Der Eros ist
unbeständig, ist unersättlich. Der Unendlichkeitstrieb in uns kann am
Endlichen nicht zufrieden werden, ein Hungernder den andern nicht
sättigen. Menschen, die nur als Menschen verbunden sind, und
wäre es ursprünglich noch so leidenschaftlich, noch so tief, noch
so edel geschehen, sie werden sich satt. Das geschieht in Ehe,
Familie, Freundschaft so gut wie in Sachen, Bewegungen,
Organisationen; es geschieht auch in Kirche, Staat, Völkerbund. Darum
ist man heute einander überall so satt und darum bellum omnium
contra omnes. Denn Menschen haben Fehler, Bewegungen haben
Fehler, Einrichtungen haben Fehler. Wo man sich einbildet,
man sei sie los geworden, treten sie besonders deutlich hervor.

An jeder Versammlung kann man sich ärgern. Die
Menschen, mit denen man zusammenarbeiten muss, sind zum
mindesten einseitig, aber sie sind manchmal auch klein, eitel, launisch,
willkürlich, selbstisch angekränkelt, feig, matt, kurz: von Vollkommenheit

weit entfernt. Jede Gemeinschaft hat ihre Mängel, auch die
beste. Es fehlte daran weder in den Gemeinden des Paulus, noch
in denen der Reformation, ja nicht einmal in denen der Quäker oder
Herrnhuter. Und die Führer haben ihre Fehler, die grössten Führer

oft die grössten Fehler. Wenn man also in subjektivistischer
Empfindlichkeit und ohne ebenso intensiv an die eigenen Mängel
zu denken den Blick auf dieses Unzulängliche der Menschen und
Sachen gerichtet hält, dann müssen sie einem rasch entleiden, dann
hat man Anlass genug zum Davonlaufen. Dann bleibt man bald
ferne und sucht anderswo etwas Besseres, um es ebensowenig zu
finden, bis man sich im eigenen Scheidewasser auflöst — oder einen
besseren Weg einschlägt!

Alles wird ja anders, wenn man in Gott und durch Gott
mit einer Sache und mit Menschen verbunden ist. Dann leuchtet er
und seine Sache als die Sonne darüber, und alles Menschliche, das
Schöne wie das Hässliche, tritt in ihren Schein, und das heisst :

es tritt davor zurück. Das Schöne ist viel weniger des
betreffenden Menschen, den man darum beneiden müsste, als Gottes,
der es ihm gegeben hat und den man darob lobt, das Hässliche aber
wird auf der einen Seite — gerade wenn man Gottes Ehre vor
Augen hat — menschliche Selbstverständlichkeit, auf der andern
Seite aber eigene Schuld und damit zugleich eine Aufgabe. Es tritt
aber von Gott aus besonders ins Licht, was doch jedes Einzelne

437



für das Ganze bedeutet. Jedes hat doch seine Gaben. Einem ist
praktische Weisheit, einem andern theoretische Einsicht, einem dritten

Organisationsgabe, einem vierten treffende Rede oder Schrift,
einem fünften eine besondere Kraft des persönlichen Wesens, einem
sechsten vielleicht eine eigene Fähigkeit zu helfen, zu heilen und zu
trösten, noch einem weitern eine grosse Energie, noch einem
andern eine stille, starke Treue und Lauterkeit gegeben und so fort.
Bei allen sind diese Gaben wohl mit Kehrseiten verbunden, aber bei
allen zeigt sich, wie man sie gerade mit ihrer Besonderheit braucht.
Es mag dieses oder jenes für gewöhnlich weniger leuchten, aber
siehe da, es kommt ein Augenblick, wo man gerade für es, für seine
Art, seine Gabe, seinen Posten besonders dankbar ist. Und so ist,
im Lichte Gottes geschaut, eigentlich jedes gleich viel wert, nein,
das „Geringere" mehr als das, welches äusserlich mehr glänzt. Denn
diese „Umwertung der Werte" tritt immer ein, sobald Gott ins
Spiel tritt. Man freut sich also vor Gott all dieser Mannigfaltigkeit ;

man weiss, wie nötig sie ist; man weiss, wie sie dem Ganzen
frommt; man weiss, dass Gott sie geschaffen hat; man weiss, dass
ohne sie die Entleidung, die Monotonie, der Tod einträte. Denn
es gehören zu einem Leibe viele Glieder; ein Glied allein bildet
keinen Leib. Und gerade diese Mannigfaltigkeit öffnet den Blick in
die Unendlichkeit, aus der alles wirkliche Leben lebt.

Aber nun hört auch die Subjektivität auf, die von Spaltung

zu Spaltung führt. Denn Gott ist heilige Bindung. Ob man
immer mag oder nicht, ob man manchmal verdrossen, verletzt, müde
ist, man gehört zur Sache, gehört der Sache, weil man Gott
gehört. Darum, so oft einem die Entleidung kommen möchte, gibt
man sich doch immer wieder her, um Gottes willen, im tiefen, echten
Sinne dieses Wortes. Man kann sich von innen her ändern, kann
anderer Meinung werden, aber es ist einem nicht möglich, untreu
zu werden; man kann nicht kalten Herzens abseits gehen, sich auf
sich selbst zurückziehen. Man ist gebunden, man ist in Pflicht.
Man empfindet darum aber auch allen Zwiespalt, wie er ja auch
aus verhältnismässig reinen Quellen kommen kann, tief schmerzlich;

man ist immer zur Einigung bereit, wenn es irgend sein kann.
Gott bindet, Gott ist heilige Verpflichtung; Gott macht schuldig
gegen Alle und Alles. Gott gibt jedem sein heiliges Recht, aber
wer das sieht, der sieht es vor allem auch im andern, im andern
Menschen, im andern Volk, in der andern Sache. Christus macht
die Menschheit zu einem Leibe. In ihm entsteht aus der Gemeinschaft

die G e m e i n d e. In ihm wird man treu. Ihn erlebt man
nicht bloss im Sakrament, er i s t das Sakrament der Einheit.

Denn nun ist an Stelle des Eros die Agape getreten. Nun hat
die Wut jenes Hungers aufgehört, worin eine schlechte Unendlichkeit

die andere verzehrt. Gott ist Sättigung der Seele mit echter

438



Unendlichkeit. Echte Unendlichkeit aber macht reich. Wer auf diese
Art reich ist, will nicht, wie jener leere Subjektivismus, immer und
überall nur nehmen, sondern er will geben. Der Mensch, der
etwas von ihm erfahren hat, sucht nicht die Gemeinschaft bloss um
seinen Hunger zu stillen, um sie, stark ausgedrückt, für sein Ich
auszubeuten, sondern um etwas von seinem Reichtum weiterzugeben.

Er hungert nach Gemeinschaft in einem andern Sinne. Er
braucht sich auch nicht zu betonen, weil er sich von Gott betont
weiss. Darob ist er aber, statt still hochmütig, still demütig geworden.

Er kann dienen und fühlt sich darob wahrhaftig nicht
zurückgesetzt. Er muss dienen und ist darin selig. Und das ist
dann der völlige Untergang jenes bösen Subjektivismus. Dieser
Geist ist die Erlösung jeder Gemeinschaft und die Erlösung jeder
Seele vom Satanismus und Verderben des Selbstdienstes zum Heil
des Gottes- und Menschendienstes. Dass dieser Geist noch d a
ist, dass er zum göttlichen Erbe, zum noch nicht ganz vertanen Erbe
Christi gehört, dass es auch immer und überall Menschen gibt, in
denen er mit wunderbarer Selbstverständlichkeit lebt, das ist in der
Gegenwart unser Trost und unsere Rettung; dass er wunderbar,
aus dem Wunder, das Gott ist, neu geboren und unendlich verstärkt
erwache, das ist unsere soziale Hoffnung der Hoffnungen, nein
besser, höher gesagt: das ist das Herz unserer Bitte um den
heiligen Geist

Und das also ist die Heilung des grossen Schadens, das der Weg
zur Einheit im Völkerleben, in der Menschheit, in der Christenheit,
wie in Bewegungen, Gemeinschaften, Sachen, und das auch der
Weg zur Einheit in der Seele jedes Einzelnen. Wir müssen aus
unserer subjektivistischen Erkrankung, die ein Kind des Dunkels und
der Leere ist, in die Sonne des Lebens, die Gott ist und der Bruder
und die Gemeinde; wir müssen unter einer neuen Objektivität zu
uns selbst kommen. Denn nicht das ist ja unsere Meinung —
selbstverständlich — dass das Recht der Subjektivität vor dem der Objektivität,

dass die Freiheit vor der Bindung völlig zurücktreten, ja
zunichte werden solle. Das ist bloss der Irrtum der heutigen R e -

a k t i o n. Nein, wir wollen weder Vinet und Kierkegaard, noch
Luther und Paulus verleugnen, bei denen Freiheit nie ohne Liebe
und Liebe nie ohne Freiheit, sondern stets beides verbunden Christi
echte Gabe ist. Es soll auch Subjektivität und Freiheit aus Gott
neu geboren werden. Was wir heute als Subjektivität und Freiheit
vor uns sehen und tadeln, ist ja, wie wir gezeigt haben, bloss Leere,
bloss Hunger, bloss schlechte Unendlichkeit, bloss Nichtbesitz seiner

Selbst und darum an sich Knechtschaft und zum Umschlagen in
äussere Knechtschaft jederzeit bereit. Wirkliches Selbstsein, wirkliche

Freiheit, wirkliche Selbstbestimmung gibt es nur in Gott und
aus Gott. Nur wenn Gott zu uns du sagt, werden wir wirklich ein

439



Ich; nur wenn Gott uns betont, werden wir gross (und klein
zugleich); nur wenn Gott uns von der Welt (und von uns selbst)
erlöst, werden wir frei. Wir sind heute so schwach und so feig, weil
wir dies nicht haben, weil wir auf uns selbst angewiesen, weil wir
leer sind. Menschen, die in Gott reich und demütig geworden sind,
werden ganz anders als unser Geschlecht der Welt als Freie
gegenübertreten. Und das werden zugleich gerade die Menschen sein, die
wieder Gemeinschaft haben und Gemeinde bilden können. Gerade in
Gott lässt man einander auch frei und nur in ihm, wie man nur in
ihm dienen kann. Freiheit wird zu Liebe, zu dem „köstlicheren
Wege", von dem Paulus am Schlüsse des Kapitels redet, aus dem
unser Leitwort stammt und der in dem berühmten darauf folgenden
dargestellt wird; aber es wird auch Liebe zu Freiheit. Das ist aber
so wenig jene sentimentale Phrasenliebe der Modernen, als es ihre
leere Freiheit ist. Die in Gott gesättigten und gebundenen Menschen
werden auf neue Art sowohl Einsame als Gemeinsame sein.

„Ein Christenmensch ist ein freier Herr aller Dinge und niemanden

Untertan — durch den Glauben;
Ein Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und

jedermann Untertan —durch die Liebe." L. Ragaz.

Der Löwe Tolstoi.
Wie dem heiligen Hieronymus, dieweil sein Geist über den Dingen

dieser Welt schweift, der zahme, bezwungene Löwe zu Füssen
liegt, gehört zur Legende Tolstois sein Vorname Leo. Eine Legende,
die uns den heiligen russichen Bauern vor Augen führt, in der vom
Gurt gehaltenen faltigen Bluse, in weichen Lederstiefeln, den Gott-
Vater-Kopf vom silberweissen Bart, ja von einer etwas durchgeistigten

Mähne umrahmt, die bekannte, gutmütige Nase, tiefliegende
Augen, deren Blick als durchdringend, keine Unwahrheit zulassend,
geschildert wird, Furchen in der Stime, um Nase und Mund,
in die wir unendlich viel durchgemachtes Leid, Mitleiden mit den
Mitmenschen, Entsagung, Güte, Liebe hineindeuten dürfen. Die
Legende Tolstois erzählt uns von einem jungen Grafen aus uraltem
Adelsgeschlecht —, Herr über weite Ländereien und Leibeigene, der
des Zaren Offizier wurde, mit dem Heer in die Krim zog, die
Festung Sebastopol verteidigen half, ein Graf, dem Wein, Weib und
Gesang nicht unbekannt blieben, der ehrsüchtig, weil er das
Tapferkeitskreuz nicht erhielt, da nicht Feldherr über Soldaten, so doch
General im Heere der Schriftsteller werden wollte, und um dessent-
willen seine ersten Dichtungen schuf, ein Graf, der eine fünfzehn
Jahre jüngere Adelige heiratete, mit ihr auf sein Gut Jassnaja Pol-

440


	Der Weg zur Gemeinschaft

