
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 9

Artikel: Theologie und Gemeinschaft

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦xyta-msrrt¦ --.itetnF&Kp^-*-*™ -V'^r.^.^^-'fft'

gesang ist der mächtige Chor einer neuen Liebe zum Volk geworden,
der immer stärker wird; Wilsons Völkerbund lebt. Und so

wird es auch mit uns sein, den Kleinen und Kleinsten. Mag noch so
viel von unserem Werke zerstieben, Blüten und Laub fallen, ja auch
ganze Aeste abbrechen, mag die Katastrophe, der völlige Misserfolg
das Ende sein, das erste Ende: „Ein Rest wird bleiben." Aus dem
innersten Kern dessen, was wir geglaubt und gewollt haben, aus
seiner heiligen, von Gott gepflanzten Wurzel, wird es emporwachsen,

auch anders vielleicht, als wirs etwa gedacht, aber auch
ungeahnt schön und herrlich. Es wird gerade aus den schwersten
Niederlagen, den schlimmsten Enttäuschungen, dem bittersten Herzeleide

emporwachsen, äusserstes vorläufiges Misslingen wird
vielleicht die Vorbedingung des letzten Gelingens sein. Seien auch wir
nur getrost und seien wir immer treuer, völliger, entschlossener,
lauterer, säen wir besonders willig den heiligen Samen des
Leidens, die Saat wird einst, wenn wir sie nicht mehr mit irdischen
Augen sehen, wunderbar auf Gottes Ackerfeld stehen. Es ist
vielleicht gut, dass wir sie jetzt nicht sehen.

Nochmals, für alles und im stärksten, heiligsten Sinn : „Ein
Rest wird bleiben !" L. Ragaz.

Theologie und Gemeinschaff,
i.

Fragt man irgend einen unserer gebildeten Zeitgenossen, was
Theologie sei und was er von ihr halte, dann wird er einen wie peinlich

berührt oder verwundert anschauen und etwa dies antworten;
Theologie? Ein noch lebendes Fossil, ein Rudiment aus einer
längstentschwundenen Zeit. Es gab einmal eine Zeit — das theologische
Zeitalter nennt es die positive Philosophie Comtes —, da spielte die
Theologie eine führende Rolle im Geistesleben Europas. Aber diese
Zeit ist ebenso gründlich entschwunden wie die schöne romantische
Zeit des Posthorns oder der Perücke. Wir haben wichtigeres zu tun.
In den Blättern dieser Zeitschrift wird so von der Theologie nicht
gesprochen. Man weiss, dass die Sache, um die es irgendwie auch
der Theologie geht, trotzdem, was der Durchschnittsgebildete von
heute davon denkt, nicht tot ist, sondern verhüllt und begraben
unter viel Oberflächenschutt, das Grösste und Lebendigste, was es
auch heute gibt. Jesus Christus gestern und heute und derselbe in
Ewigkeit. Aber — Theologie? Eine Grossmacht, gewiss; ist sie
es jetzt nicht mehr wie sie es war, so könnte sie es wohl wieder
werden, aber keine Macht zum Segen, sondern eher zur Verderbnis.
Denn was kann dem Evangelium schlimmeres widerfahren, als dass
es zur Theologie, zum komplizierten ausgeklügelten Gedankensystem

wird Wenn aber nicht gefährlich, dann jedenfalls harmlos,

383



unbedeutend, quantité négligeable. Etwas Lebensfernes, eine
Studierstubensache, gelehrter Kram — vielleicht auch besseres als das,
solang sie bescheiden in ihren engen Grenzen bleibt.

Wie Verschiedenes einem bei demselben Wort in den Sinn kommen

kann Ist von Musik die Rede, so denkt der eine an Jazz, der
andere an die Matthäuspassion. Was ist Musik? Und was ist
Theologie? Mir jedenfalls schweben, wenn von Theologie die Rede
ist, einige Bilder vor Augen, die weder Harmloses noch Verderbliches

noch Vergangenes bedeuten. Da sitzt ein Mann tief in die
Nacht hinein in einer Zeltmacherbude und diktiert seinem
Gehilfen seltsame Worte, sechszehn lange schwere Kapitel voll
welterschütternder Gottesweisheit, theologischer Belehrung über
Eigengerechtigkeit des Menschen und göttliche Gnade. Anderthalb
Jahrtausende später ein junger Mönch und Theologieprofessor, der
einer begierig lauschenden, viel hundertköpfigen Studentenschar
seinen Kommentar über eben diese sechszehn Kapitel, den Römer-
brief des Apostels Paulus, vorträgt, Gedankendynamit, das zwei
Jahre später die gesellschaftliche Struktur ganz Europas erschüttern

wird. Fast gleichzeitig mit ihm der junge Leutpriester am
Grossmünster in Zürich, der am Sonntag in der Predigt den
Matthäus auslegt und die Woche hindurch alltäglich in der „Pro-
fezey" griechisch und hebräisch seinen Kollegen die Bibel eröffnet
in einer Weise, dass daraus das Schweizerland in Gärung gerät und
Zürich ein neues Aussehen bekommt. Und wieder fünfzehn Jahre
später schreibt ein junger Gelehrter, ein feingebildeter Humanist
und Jurist in Basel einsam und unerkannt auf der Durchreise nach
Italien ein kleines theologisches Buch, eine „Dogmatik", die unter
den Namen „Unterweisung in der christlichen Religion" die Grundlage

seiner weltbewegenden Genfer Reformation wird. Endlich 300
Jahre später ein seltsamer Eigenbrödler in Kopenhagen, der in
mühsamer und leidenschaftlicher Gedankenarbeit gleichzeitig die die Zeit
beherrschende Philosophie und die sein Volk in falsche Sicherheit
wiegende orthodoxe Theologie aus den Angeln hebt. Von solchen
Vorgängen, denen ähnliche in den Theologennamen Irenäus,
Athanasius, Augustin eingeschlossen sind, scheint mir, muss man
ausgehen, um zu verstehen, was „eigentlich" Theologie bedeutet,
ebenso wie wir, um zu wissen, was Musik ist, uns besser an Bach
als an den Jazz halten.

Theologie, so wollen wir zunächst etwas unbestimmt sagen, ist
Bemühung um die Erkenntnis Gottes, also das Bemühen, den Sinn
des Daseins, die Wurzel alles Wahren und alles Guten zu verstehen.
Theologie heisst: Gott-Lehre. Das ist zweideutig; gerade in dieser
Zweideutigkeit fasst sich die christliche Theologie seit alters auf.
Denn im Unterschied zur Philosophie, die, wo immer sie in die
Tiefe gräbt, auch immer irgendwie Gotteserkenntnis sein will, ist

384



sich die christliche Theologie bewusst, dass der Mensch Gott nicht
erkennen kann. Einen Gott, den ich erkennen könnte, sagt Pascal,
könnte ich nicht verehren. Er wäre nicht Gott. Theologie, Gott-
Lehre gibt es darum nur, sofern und weil Gott sich offenbart, weil
er sich selbst zu erkennen gibt, selbst uns über sich „lehrt". Das
heisst: christliche Theologie ist begründet auf die Tatsache der
göttlichen Offenbarung, und zwar — davon hat sie ihren Namen —
auf die Tatsache der Gottesoffenbarung in Jesus Christus. Alle
echten, grossen christlichen Theologen — also diejenigen, von denen
wir lernen sollen, was Theologie „eigentlich" ist — wollen nicht
über Gott aus der freien Luft spekulieren; ihr Denken vollzieht sich
nicht im leeren Raum, sondern in einer strengen geschichtlichen
Bindung, die wir mit zwei Worten ausdrücken können : sie denken
auf Grund des christlichen Bekenntnisses und im Lebenszusammenhang

mit der christlichen Gemeinde oder Kirche. Theologie ist das
besorgte Bedenken des Glaubensbekenntnisses der christlichen
Kirche.

II.
Das älteste und grundlegende Bekenntnis der christlichen

Gemeinde lautet : Kyrios Christos, Christus ist unser Herr. Dieses
Bekenntnis spricht den Glauben der christlichen Gemeinde an allen
Orten und zu allen Zeiten aus, von allem Anfang an. Der Apostel
Paulus hat dieses Bekenntnis, diesen Glauben bereits in jenen
Gemeinden, die er als Pharisäer Saul verfolgte, vorgefunden als das,
was diese Leute zusammenhielt und worin sie ihr Leben, ihre Er
lösung fanden. Dieser Glaube ist, vom Menschen aus gesehen, das,
was diese Einzelnen zu einem Ganzen, zur Christengemeinschaft,
zur Kirche macht. Nichts anderes als dies haben sie, was sie von
der Welt rings um sie her unterscheidet. Aber dieses Eine ist für
sie alles. Dass sie Christus ihren Herrn nennen können, darin
bezeugt sich ihnen der heilige Geist, das ist für sie die Kraft Gottes
zur Rettung; aus dieser Quelle fliesst ihnen der neue Geist, den sie

„Liebe" nennen. Aus ihm stammt die Hoffnung, dass das Reich
Gottes, das die Juden als ein mehr oder weniger begrenztes und
äusserliches hofften, als das Reich der Vollkommenheit und Seligkeit

mit der Auferstehung der Toten anbrechen werde. Denn Christus

der Herr meint nicht : Jesus der Führer, das Ideal, das Vorbild,
der höchste Künder von Wahrheit, sondern: der, in dem Gott selbst
die Menschheit „heimgesucht", der Auferstandene, der Welterlöser,
der Gottessohn. Der Glaube, dass dieser Jesus der Christus, der
Herr sei, der auch jetzt als der „Erhöhte" die Weltgeschichte ihrem
Ende zuführt und sie im Ende erfüllt, ist der Magnet, der diese
vorher zersplitterten, unverbundenen Menschen zur unauflösbaren
Einheit, zur Kirche zusammenbindet.

385



Denn „Kirche", ekklesia nennen sie diese Gemeinschaft im Unterschied

zu aller anderen darum, weil sie im Glauben es wissen, dass
nicht erst ihr Glaube sie zu dieser Einheit macht, sondern dass sie
von Gott aus der Welt heraus zur Einheit heraus und zusammengerufen

sind. Ekklesia ist das von Gott zusammengerufene Volk.
Nicht auf ihrem Glauben beruht also in erster Linie die Einheit, die
sie bilden, sondern auf der Tatsache, dass in und durch Jesus Christus,

durch diesen Herrn mit Gottesvollmacht, Gott sie zur Einheit
beruft. Sie wurden in diese Einheit von Gott selbst hineingestellt.
Was sich individuell als ihr Glaube darstellt, das ist zugleich ihr
Einssein-in-Christus, das sie nicht anders als im Bilde eines „Leibes,
an dem Christus das Haupt ist", sich auslegen können. Der individuelle

Glaube, der doch ein gemeinschaftlicher ist, wird lautbar im
Bekenntnis „Christus der Herr", und das Einssein in Christus, dem
Herrn und Spender des neuen Lebens wird sichtbar in der Tatsache
ihrer Gemeinschaft, die ebensowohl eine Kultgemeinschaft, d. h. eine
Gemeinschaft der Verkündigung, Anbetung und Feier, als eine
Lebensgemeinschaft ist.

Das Bekenntnis „Christus der Herr" ist aber nur der kurze
zusammenfassende Ausdruck eines Glaubens, der nicht etwa bloss
„das Leben Jesu", sondern die ganze Gottesoffenbarung, in der dieses

Leben Jesu das Ende bildete, umfasst. Die Schöpfung der Welt
durch den souveränen Gott, der nichts ihm Gleichgestelltes oder
Gleichewiges hat, sein Bund mit seinem Volk, das Gesetz und die
Propheten mit ihrer Weissagung der kommenden Gerichte, der
Vollendung und Erlösung, das alles ist die gottgegebene Offenbarung,
die in Jesus Christus nicht bloss ihren Höhepunkt und Abschluss,
sondern — wenn ich so sagen darf — ihre „pointe", ihren Sinn hat.
Auch die Welt, die Natur wie die Geschichte, lässt etwas ahnen von
ihrem Schöpfer, aber wie das Heidentum zeigt: undeutlich,
zweideutig. Sie lässt nicht erkennen, was Gott von uns will und vor
allem nicht, was er für uns will. Der „Name Gottes", sein
Persongeheimnis wurde offenbar durch das Wort, das er den Gottesmännern

des alten Bundes gab und das in Jesus Christus seinen
vollkommenen Sinn enthüllte, da wo das Wort Fleisch ward. Denn
Jesus sagt nicht bloss wie die Propheten von Gott : Er sagt Gott
mit seinem Sein. Er i s t es. So ist er der Mittelpunkt des Alten
und Neuen Testamentes; er ist das Wort. In ihm ist Gottes Weltwille

enthüllt nicht nur, sondern zugleich wirksam. Er selbst ist
das Heilsgeschehnis. Darum lässt sich die ganze Gotteserkenntnis
und Endhoffnung des Alten Testamentes in diesen einen Namen,
der das Neue ausmacht, zusammenfassen. So wusste es die älteste
Gemeinde: Es ist in keinem anderen das Heil und ist uns kein
anderer Name gegeben, darin wir sollten gerettet werden.

386



III.
Was hat nun Theologie mit alledem zu tun? Man könnte sagen:

Theologie ist grundsätzlich überall da vorhanden, wo Menschen
das Wort Gottes, das an sie ergangen ist, in ihre Worte fassen.
Wir haben in diesem Sinn kein Wort in der Bibel, das nicht schon
Theologie ist. Aber so wahr es auch ist, dass keine grundsätzliche
Grenze zwischen diesem ursprünglichen Zeugnis von Gottes Wort
und dem, was man üblicherweise Theologie nennt, gezogen werden
kann, so wollen wir doch das Wort Theologie — obschon
eingedenk dieser fliessenden Grenze — im gewöhnlichen engeren
Wortverstand gebrauchen. Wir wollen also unterscheiden zwischen dem
Glaubensbekenntnis, dem Glaubenszeugnis, der Verkündigung einerseits

und der Theologie als Besinnung über diese Verkündigung
und dieses Bekenntnis anderseits. Warum muss es diese Besinnungsarbeit

geben? Worin gründet die Notwendigkeit der Theologie
innerhalb der Glaubensgemeinschaft? Auf zwei Tatsachen hat die
Antwort hinzuweisen. Erstens: das primäre Ofienbarungszeugnis,
die Bibel Alten und Neuen Testamentes, ist nicht ohne weiteres je
dem zugänglich. Sie bedarf, wie schon die ersten Christen es
empfanden, der Auslegung; sie bedarf vor allem im Lauf der Jahrhunderte

der Uebersetzung, d. h. der Arbeit, die das Fremde und
Ferne und insofern Tote gegenwärtig und lebendig macht. Zweitens
ist der Sinn des göttlichen Wortes, des ursprünglichen
Glaubensbekenntnisses und -Zeugnisses an sich grundsätzlich etwas Fremdes

und Anstössiges in der Welt. Die Welt, d. h. wir Menschen,
haben die Tendenz, dieses Aergernisses ledig zu werden, und wir
tun das in doppelter Weise. Einmal, indem man zum offenen
Angriff auf diese Botschaft übergeht und sie als Unsinn und Lüge zu
brandmarken unternimmt. Sodann — und dies ist das viel Gefährlichere

— indem man das Evangelium in einer Weise umdeutet, die
zwar zu ihr, der Welt passt, aber das Evangelium seinem Sinn gänzlich

entfremdet. Man spricht wohl noch die alten Bekenntnisse und
Bibelworte aus, aber man legt ihnen einen ganz neuen — vielmehr
den nicht neuen, alten Sinn des weltlichen Denkens unter. Die Theologie

hat von daher die Aufgabe, den Sinn des Bekenntnisses klar zu
machen und rein zu erhalten. Das ist die zweite Aufgabe der

1 neologie.
Die erste, die der Uebersetzung im weiteren Sinn des Wortes,

ist selbstverständlich keine bloss philologische Arbeit. Von welch
ungeheurer Bedeutung sie ist, wird uns vielleicht am deutlichsten,
wenn wir an die weltgeschichtliche Epoche denken, die Luthers
Bibelübersetzung bedeutete. An ihr erkennen wir aber auch
zugleich, dass zu dieser Arbeit mehr als nur philologische Kenntnisse
nötig sind. Diese Bibelübersetzung war die reife Frucht der
theologischen Arbeit Luthers, die ihrerseits in lebendigster Wechsel-

387



Wirkung mit seiner Glaubenserkenntnis stand. Wir können den
Theologen und Glaubensmann Luther, den Beter, den Bibelübersetzer

und den Erklärer der Glaubenslehren schlechterdings nicht
trennen. Nur begrifflich können wir die Theologie als die Arbeit
der „Uebersetzung" und Erklärung der Bibel vom „Glauben"
Luthers unterscheiden.

Die zweite Arbeit aber ist leider, dank dem „natürlichen" Widerstand

der menschlichen Art gegen das göttliche Wort und ihrer
Schlauheit, nicht minder notwendig als jene erste. Machen wir uns
klar, um was es da ging, wo diese Arbeit im grossen Stil geleistet
wurde. Es galt jedesmal, den köstlichsten Schatz vor der Verschleuderung

und Verfälschung zu behüten; in der ersten Zeit kam die
Gefahr mehr von aussen, später aber — und das sind die vielen
Jahrhunderte bis zur Aufklärung — von innen. So ging es einem
Irenäus und Athanasius darum, den Schöpfer Himmels und der
Erden von einem bösen Untergott bestimmt zu unterscheiden und
das „Christus der Herr" gegen ein latentes Heidentum, das aus
Jesus ein mythologisches Zwischenwesen machen wollte,
abzugrenzen durch die Lehre, dass in der Person Jesu keine andere als
die Person Gottes selbst mit uns handle und zu uns rede. So
handelte es sich einem Augustin darum, die Botschaft von der Erlösung
durch Christus gegen einen humanistischen Moralismus zu sichern;
so einem Luther darum, den Worten Glaube und Kirche ihren
ursprünglichen Sinn, den sie durch die Entwicklung der katholischen
Kirche und Lehre verloren hatten, wieder herzustellen, d. h. der
Menschheit wieder zu zeigen, dass und warum Glaube das Heil
und neue Leben sei; so sah — um einen grossen Sprung in die
neue Zeit zu machen — Kierkegaard seine Aufgabe darin, den
Glauben, der im Begriff war, in idealistische Philosophie sich zu
verwandeln, und der anderseits in bequemen theoretischen
Kopfglauben ausgeartet war, zur Lebens- und Entscheidungsbedeutung
des neutestamentlichen Glaubens zurückzurufen. In all diesen Fällen

war harte, zähe und oft verzwickte theologische Besinnungsarbeit

nötig, um den Verfälschungen wirklich auf den Grund zu
kommen, sie erfolgreich aufzudecken und, so wie ein Arzt ein
Krebsgeschwür bis in die letzten Verästelungen herausschneiden
muss, wenn die Operation etwas taugen soll, um den eingedrungenen

faulen Glauben aus dem lebendigen herauszulösen. Eine wesentlich

negative, aber nichts desto weniger lebensnotwendige und
lebenschaffende Arbeit, die wohl ein Leben — und mehr als eines

— eines geistigen Riesen wie Luther, Calvin oder Augustin zu füllen

vermochte.
So hat also alle theologische Arbeit zwei Aufgaben: Die Bibel

in ihrem eigenen Reichtum auszuschöpfen als die wahre Lebensspeise

des Glaubens und seiner Gemeinschaft. Und die Sache der

388



Bibel in ihrer Einheit zum Verständnis zu bringen, zu zeigen, dass
die Bibel kein Sammelsurium von Allerlei ist, sondern eine
Botschaft enthält, dass die Wörter der Bibel sozusagen einen einzigen
Satz bilden, das Wort Gottes, in dem Gott selbst uns seinen Willen
— was er für uns will und was er von uns will — kund tut. Diesen
einen Sinn der göttlichen Offenbarung in der unendlichen
Mannigfaltigkeit der biblischen Geschichten, diese eine Gottesgeschichte in
dem unabsehbaren Reichtum der biblischen Lehren, Begriffe und
Gesetze deutlich zu machen, in ihrer Bedeutung für uns wirkliche
Menschen in unserer wirklichen Welt: das ist die Aufgabe gerade
derjenigen Theologie, die vor allem unter dem Verdacht steht, ein
müssiges Gedankenspiel oder eine gefährliches Verderbnis wahrer
Gotteserkenntnis zu sein: der systematischen Theologie, der
„Dogmatik".

Das Misstrauen gegen diese Theologie ist freilich durchaus nicht
etwa ungerechtfertigt. Denn sobald sich das menschliche Denken
des göttlichen Wortes bemächtigt, ist die Gefahr gross, dass es
seinem Sinn entfremdet werde, und es ist insbesondere nicht ohne
guten Grund, dass dieser Verdacht sich gerade gegen die Systematik
dieses Denkens richtet. Nicht nur macht uns unmittelbar jedes
System den Eindruck eines intellektuellen Spiels und einer intellektuellen

Vergewaltigung der Wirklichkeit, nicht nur ist es ohne weiteres
einleuchtend, dass die Wirklichkeit Gottes sich niemals in das künstliche

Gefüge eines Systems zwängen lässt; ein anderes, auf das ich
hier besonders den Finger legen möchte, weil es weniger bekannt
ist, ist von vielleicht noch grösserer Bedeutung. Das Denken ist
zeitlos. Indem ich denke, stehle ich mich sozusagen aus dem Lebensraum,

wo gekämpft und gelitten wird in einen stilleren, dem Lebenskampf

entrückten Zuschauerraum zurück und verwandle die
zeithafte Wirklichkeit in zeitlose Wahrheit. Im selben Akt verwandelt
sich das Wort Gottes, das mich mitten in meiner Lebenswirklichkeit
treffen und dort zur praktischen Entscheidung aufrufen sollte, in
eine Theorie, die ich betrachtend darstelle. Wie dieser „Raum" der
Wirklichkeit entrückt ist, so werde auch ich selbst und wird mir
Gott in diesem Denken unwirklich. Diesem Wort gegenüber bin
ich nicht mehr ein Entscheidender, sondern lediglich ein Betrachtender.

Die Beschäftigung mit Gottes Wort wird so zum
intellektuell-ästhetischen Genuss und Spiel. Der Glaube aber, der aus
diesem Umwandlungsprozess hervorgeht, ist nicht mehr ein persönliches

Verhältnis zum persönlich anredenden Gott, sondern ein
intellektuelles Verhältnis zu einer Lehre. Der Glaube und das Wort
Gottes sind intellektualisiert, sie sind aus einer unmittelbar
praktischen zu einer theoretischen Sache geworden. Ist damit nicht die
Theologie „erledigt"

Keineswegs, schon darum nicht, weil gerade die Erkenntnis die-

389



ser Gefahr eine durchaus theologische Erkenntnis ist; mehr noch:
es ist die Erkenntnis, die alle rechte Theologie auf Schritt und Tritt
begleitet. Jene Aufgabe, den Sinn der göttlichen Botschaft rein, und
das heisst in ihrem eigenen Zusammenhang, zu verstehen, besteht
trotz dieser Gefahr; ja gerade um dieser Gefahr willen ist gründliche,

d. h. auf den Grund gehende Theologie notwendig, gerade
um alle bloss intellektuell-ästhetischen Surrogate des Glaubens als
solche aufzudecken. Es sei gestattet, dies durch eine Analogie zu
verdeutlichen. Auch das Heiligtum echten Glaubens, das Gebet,
kommt nur zustande durch einen zeitweiligen Rückzug aus dem
Kampfraum des Lebens in die Stille der Besinnung. Man muss sich
dazu Zeit nehmen so geh in dein Kämmerlein und schliesse die
Tür hinter dir zu). Es besteht aber, wie die Geschichte der Religion
uns zeigt, immer die Gefahr, in diesem Rückzug und dieser Besinnung,

die dem Leben dienen soll, einen Selbstzweck zu machen. Der
Glaube entartet — nicht intellektuell — ästhetisch diesmal, sondern
gefühlsmässig ästhetisch. Die „kultische" Religion ist da, wie vorhin

die intellektuelle Orthodoxie. Aber um dieser Gefahr willen
diesen „Rückzug" im Dienst der wirklichen Gottesgemeinschaft zu
verwerfen, hiesse dem Glaubensleben die Lebenswurzel abschneiden.
Rechtes Gebet vergisst die „Wirklichkeit draussen" nicht, sondern
bedenkt sie vor Gott. So wird auch rechte Theologie im Vollzug
ihres Denkens die Wirklichkeit des Lebensraumes im Auge behalten,

ja aus ihr den Antrieb zu ihrer Arbeit gewinnen.
Eine christliche Gemeinschaft oder Kirche kann ohne Theologie

nicht leben, weil sie ohne beständige Besinnung auf den Sinn der
göttlichen Offenbarung nicht leben kann. Es gibt wohl eine
Religion, die ohne Theologie auskommt — oder wenigstens auszukommen

scheint, aber es ist niemals die christliche, sondern entweder
die Mystik oder ein religiöser Moralismus. Die Mystik bedarf keiner
eigentlichen Theologie, weil sie nicht vom Tatwort Gottes, sondern
von unmittelbarer „göttlicher Erleuchtung", oder — wie die
Religion des Idealismus — von „unmittelbar in uns selbst" liegender
göttlicher Wahrheit lebt. Der religiöse Moralismus bedarf ihrer
nicht, weil er an die Stelle der göttlichen Offenbarungstat das
Gewissen und an Stelle der göttlichen Erlösungsverheissung die
menschliche Selbsterlösung durch die Tat setzt. Sie beide stehen
nicht auf dem Wort Gottes in der Bibel, sondern wollen „unmittelbar"

— darum auch jeder für sich allein — mit dem Göttlichen in
Kontakt sein. Wo immer gegen die Theologie als solche — nicht
gegen eine falsche Theologie — Sturm gelaufen wird, da ist zu
vermuten, dass dies nicht wirklich im Dienst des christlichen Glaubens,

sondern einer Mystik oder eines Moralismus geschehe, der
sich vielleicht selbst mit christlichem Glauben verwechselt.

390



IV.
Damit stehen wir unmittelbar vor dem zweiten Begriff unseres

Themas: der Gemeinschaft. Religiöse Spekulationen und Theorien
gibt es als Produkte individuellen Denkens, ausserhalb aller
Gemeinschaft. Theologie aber gibt es wesensnotwendig nur in der
Gemeinschaft, in der „Kirche", ebenso wie es echten christlichen
Glauben nur in der Gemeinschaft, in der Kirche gibt und geben
kann. Nicht nur das, sondern Theologie ist als Besinnung über
den Grund der Kirche wesentlich Besinnung über den Grund der
Gemeinschaft, der wahren, wirklichen, umfassenden, unbedingten
Gemeinschaft, der Gemeinschaft, die einzig diesen Namen verdient.
Wenn es wahr ist, dass Kirche, im neutestamentlichen, echten Sinne
des Wortes, die einzig wahre Gemeinschaft ist, dann ist Theologie
als Besinnung über Wesen und Grund der Kirche und ihre
Unterscheidung von allem, was nur in abgeleiteter Weise Gemeinschaft
heissen kann, auch die massgebende Besinnung über Grund und
Wesen der Gemeinschaft.

Es gibt ausserhalb der Gemeinschaft des Glaubens zweierlei
Arten von „Gemeinschaft": sogenannte natürliche und sogenannte
geistige. „Natürliche" Gemeinschaft ist wesentlich begründet auf
die Gemeinsamkeit des Blutes und des Schicksals. „Geistige"
Gemeinschaft ist begründet auf Wahl, auf gemeinsame Interessen und
Zwecke. Dort: die Familie, das Volk, der Staat; hier die Vereinigung,

der Verein, der Bund usw. Dort wird man „hineingeboren",
hier „tut man sich zusammen". Beides sind nicht unbedingte,
sondern nur bedingte und darum nicht im vollen Sinn des Wortes
Gemeinschaften. Der Blutsgemeinschaft haftet zu viel Aeusserlichkeit
und Zufälligkeit an, die Vereinigung aber ist zu sehr durch die
sachlichen Zwecke und Interessen bestimmt, um wirklich Gemeinschaft
zu sein. Wahre Gemeinschaft gibt es weder dort, wo die Menschen
zusammen sein müssen, noch wo sie zusammen sein wollen,
sondern wo ihr Müssen ein freies und ihr Wollen ein gebundenes ist,
wo es also weder aus der Natur noch aus ihrem Geist, sondern
aus dem göttlichen Willen kommt. Wirkliche Gemeinschaft ist identisch

mit dem durch Gott Zusammengerufensein, also mit denij was
das Neue Testament Kirche heisst. An den Anderen wirklich
gebunden werde ich weder durch Freundschaft noch durch „Liebe"
— das Wort im Sinn der Dichter verstanden —, sondern dadurch,
dass ich den Anderen als mir von Gott zugewiesen erkenne und
anerkenne, also im Glauben. Aber diese Gemeinschaft durch
Glauben scheint doch etwas anderes zu sein als die Gemeinschaft
des Glaubens, die wir Kirche heissen? Kirche ist „Kultgemeinschaft",

wir aber meinen jetzt Lebensgemeinschaft. Dass diese
beiden, recht verstanden, eins sind, ist wohl deutlich zu machen.

Glauben im ganzen, vollen, ungeteilten Sinn des Wortes, christ-

391



liehen Glauben gibt es nur auf Grund der göttlichen Offenbarung.
Dass Gott mich anredet, das allein macht mich zum Glaubenden.
Unter dieser Offenbarung versteht nun aber der heutige Mensch
einen individuellen, einen sozusagen ganz und gar privaten
Vorgang, der zwischen mir und Gott sich direkt abspielt, also etwas
Unmittelbares. Der christliche Glaube aber weist, wenn er auf
seinen Grund hinweist, auf eine „öffentliche" Tatsache hin : auf das
Wort Gottes der heiligen Schrift, auf Jesus Christus. Das ist das
Wort Gottes, das ihn zum Glaubenden gemacht hat und immer
wieder macht. Dieses Wort Gottes aber vernehme ich nicht aus dem
blauen Himmel herunter. Von Jesus Christus weiss ich durch die
Tatsache der Verkündigung allein. „Der Glaube kommt aus der
Predigt." Ohne Verkündigung erreicht mich das, was in Jesus Christus

geschehen ist, nicht. Die Predigt aber geschieht durch die
Gemeinde der an Jesus Christus Glaubenden. Sie ist es, die durch ihr
Zeugnis mich mit dem, was Gott in Jesus Christus mir sagen will
und für mich getan hat, verbindet. Mit ihr muss ich in Berührung
kommen, durch sie sagt mir Gott sein Wort. Ich kann nicht Glauben

bekommen, ausser von dieser Gemeinschaft her, ebenso wie
ich, wenn ich Glauben wirklich bekomme, unmittelbar in diese
Gemeinschaft mich eingeleibt weiss. Darum gibt es, trotzdem das
Glauben das allerpersönlichste und individuellste ist, was es gibt,
keinen christlichen Glauben, der nur individuell bleiben kann. Es
gibt kein Privat- sondern nur Gemeinschaftschristentum. Glaubender

werden und an die Kirche, d. h. an die Gemeinschaft der
Glaubenden, die mir das Wort von Christus verkündet, gebunden sein
ist eins und dasselbe.

Wäre Offenbarung das, was sich der moderne Mensch darunter
denkt, so gehörte zum Glauben keine Gemeinschaft. Jene
Offenbarung setzt ihn nicht mit einer Gemeinschaft in Beziehung; es ist
ja ein „privater" Akt, der nicht durch eine Gemeinschaft von
Glaubenden vermittelt ist. Man steht dann mit seinem religiösen Erlebnis

ganz allein. Man kann nachher vielleicht das Bedürfnis haben,
sich mit anderen gleich Gesinnten zusammenzuschliessen zu einem
religiösen Verein. Aber notwendig ist das nicht und ein Nachträgliches

ist es auf jeden Fall. Diese Art von „Glaube" und
„Offenbarung" ist wesentlich individualistisch. Sie macht den Einzelnen
ebenso unabhängig von der Gemeinschaft, wie der christliche
Glaube einen unmittelbar und notwendig an die Gemeinschaft bindet.

Die idealistische Religion, die Mystik, der Moralismus sind
wesentlich individualistisch, ebenso wie der christliche Glaube
wesentlich gemeinschaftsbedingt und -bedingend ist.

In dieser, der christlichen Gemeinschaft aber ist „Kult"- und
„Lebensgemeinschaft" darum eins, weil es die Verkündigung des
Wortes ist, in der sie wurzelt und die wiederum aus ihr mit Not-

392



wendigkeit hervorbricht. Durch die Predigt entsteht sie, die
Verkündigung des empfangenen Wortes ist ihre erste Aufgabe. Aber
durch diese Verkündigung ist sie ohne weiteres Lebensgemeinschaft,
da Gott in seinem Wort uns wirklich und ganz, d. h. mit der ganzen
Person an sich und aneinander bindet. Darum heisst es von der
ersten Gemeinde: sie blieben einmütig versammelt im Brotbrechen
und Gebet und: sie hatten alle Dinge gemein. Der Sozialismus oder
Kommunismus im Sinn der totalen und universalen Lebensgemeinschaft,

die communicatio omnium bonorum, ist der Sinn der christlichen

Gemeinschaft. In ihr allein ist er als ebenso persönliche und
unbedingte wie alles umfassende Gemeinschaft begründet. Glieder
am. Leib, da Christus das Haupt ist; das ist keine Idee, sondern die
— wenn auch unvollkommene — Wirklichkeit der christlichen
Gemeinde; das „Volk Gottes", dessen König der in Christus offenbare
Gott ist; die „Königsherrschaft" — oder wie wir gewöhnlich
übersetzen — „das Reich Gottes", als werdendes, das seiner Vollendung
jenseits der geschichtlichen Grenzen Tod und Sünde gewiss ist.

Diesen Sinn und Grund der Kirche klar zu machen und damit
den Sinn und Grund wahrer, d. h. unbedingter persönlicher und
universaler Volksgemeinschaft aufzuweisen, das ist eine der
vornehmsten Aufgaben der christlichen, und zwar gerade der systematischen

oder dogmatischen Theologie. Aber sie kann diese Aufgabe
nur erfüllen, wenn sie überhaupt ihre Aufgabe ernst nimmt, d. h.
wenn sie überhaupt, nicht nur gerade an diesem Punkt, unbeirrt
durch den Vorwurf der Lebensfremdheit ihre Besinnungsaufgabe
durchführt. Dass die Besinnung über die Wurzel, Möglichkeit und
Art wahrer Gemeinschaft keine lebensferne ist, das dürfte jedermann
einleuchten. Denn hier wird unsere Wirklichkeit direkt, unmittelbar
anvisiert. Aber wenn die Theologie — wie sie muss, um gerade
dieses zu können — sich besinnt über Schöpfung und Erlösung,
über Sünde und Gnade, über Gottes Heiligkeit und Barmherzigkeit,
über das Geheimnis der göttlichen Persönlichkeit, nicht um es zu
ergründen, sondern um es vor Verfälschung zu behüten, so muss
sie sich sofort den Vorwurf der Lebensfremdheit gefallen lassen.

Dieser Vorwurf ist nicht ohne Analogie auf anderen Gebieten.
Es entspricht der Oberflächlichkeit des Durchschnittsmenschen (und
wer von uns ist nicht zumeist dieser Durchschnittsmensch?), nur
das Sichtbare und Greifbare, nicht aber seine verborgenen Wurzeln
in Betracht zu ziehen. Holz verbrennen wollen alle —, aber Wälder
pflanzen? Früchte lesen wollen alle, aber den Baum pflegen, dass
er den Saft hat, der Früchte schafft? Technik, nutzbar gemachte
Wissenschaft schätzen alle, aber die mühsame und so unendlich
lebensferne mathematische Arbeit, ohne die keine Technik möglich
ist Das elektrische Licht anknipsen will jeder —, aber die
Infinitesimalrechnung eines Leibnitz, ohne die es nie Elektrotechnik gege-

393



ben hätte, gilt ihm als müssig. Das mag eine, wenn auch ferne
Analogie zur Bemühung der Theologie sein. Ihr Resultat ist —
wenn sie recht getan wird — Erkenntnis wahrer Gemeinschaft;
aber um zu diesem Resultat zu gelangen, muss sie ernsthaft, ja mit
leidenschaftlichem Ernst „von Anfang anfangen". Das leidenschaftlich

ernste Ringen Luthers um den Sinn des Wortes Busse hat
Europa eine neue Gestalt gegeben, hat sich ausgewirkt bis in die
wirtschaftliche, politische, gesellschaftliche Struktur der modernen
Welt; die Abweichung Zwingiis und Calvins in der Auffassung
des Verhältnisses von Gesetz und Gnade von Luther ist, obschon
der verborgenste, so doch nichtsdestoweniger der hauptsächlichste
Faktor der spezifischen Entwicklung des reformierten Westens
gegenüber dem lutherischen Osten.

So ist auch die heimliche oder offene Ersetzung des christlichen
Glaubens durch das Denken der Aufklärung und des deutschen
Idealismus der Grund für den heute alles Denken und Leben
beherrschenden „westlichen Individualismus", für die Atomisierung
der Gesellschaft, die ebenso im modernen kapitalistischen Liberalismus

wie im marxistischen Sozialismus zum Ausdruck kommt. Die
Theologie im Verein mit der Philosophie hat die Aufgabe, der
modernen Welt zu zeigen, worin die Wurzeln des Individualismus
liegen, den heute alle Einsichtigen in seinen Auswüchsen beklagen,
ohne doch seine Wurzeln zu sehen. Es ist die Aufgabe der Theologie,
den Gemeinschaftsgedanken des Christentums von den Pseudo-
gemeinschaftsbegriffen, die heute in Erziehung und Literatur allen
eingeflösst werden, deutlich zu unterscheiden nach Art und
Auswirkung, vor allem aber auch nach dem Wurzelgrund, aus dem sie
hervorwachsen. Das Problem der Gemeinschaft ist zwar auch ein
soziologisches, ein pädagogisches, ein ethisches, ein psychologisches,

aber es ist vor allem ein theologisches. Nicht weil der Theologe

einen besonderen Beitrag zu bieten hätte, sondern weil die
Frage der Gemeinschaft — negativ und positiv — im Evangelium
von Jesus Christus durch das Wort Gottes, das dem Glauben der
Kirche geschenkt ist, uns erst recht gestellt und zugleich beantwortet

ist. Die Frage der Gemeinschaft vom Evangelium aus zu
verstehen suchen, das heisst wahrhaft Theologie treiben, und umgekehrt:

nur wer wahrhaft Theologie treibt, ist in der Lage zu sagen,
was vom Evangelium aus zur Frage der Gemeinschaft zu sagen ist.

Eine Frage bleibt uns zum Schluss, eine peinliche und schwere :

Wo ist denn diese Theologie und diese Kirche? Haben wir
sie? Auf diese Frage antworten wir am ehrlichsten mit nein. Wir
haben weder diese Kirche, die darum, weil sie wirklich auf dem
Wort Gottes gegründet ist, wahre Lebensgemeinschaft ist, noch
haben wir diese Theologie, die in einer Weise wie die reformatorische

auf den Grund der aktuellsten Frage der Gegenwart, der

394



Gemeinschaftsfrage, zu leuchten vermöchte, darum weil sie ein
wahrhaft gründliches Verständnis des göttlichen Wortes gewonnen
hat. Wir haben diese Kirche nicht, weil wir diese Theologie nicht
haben, und haben diese Theologie nicht, weil wir diese Kirche
nicht haben.

Was heute Kirche heisst, ist — nicht Nicht-Kirche, nicht
UnKirche; woher sonst als von der Kirche wussten wir von Jesus
Christus und der wahren Kirche? Wohl aber ist es kranke und
erstarrte Kirche. An ihrer Krankheit nimmt auch die Theologie teil.
Keine „Luther- und Calvinrenaissance" vermögen diese Krankheit
zu beheben. Die Gesundung aber kann nur darin liegen, dass die
Kirche sich wieder dessen bewusst wird, was wahre Kirche wäre
und worauf sie beruht und dass die Theologie sich wieder bewusst
wird, was rechte Theologie wäre und was ihre Aufgabe und
Möglichkeit ist. Die Besinnung der Kirche auf ihren Grund und die
Besinnung der Theologie auf ihre Aufgabe, das ist der einzige Weg
vorwärts. Nicht aber ein „weg von der Kirche !" und „weg von der
Theologie!" Diese Parole kann nur den Prozess der Auflösung
beschleunigen, dem entgegenzutreten unsere Aufgabe ist.

Emil Brunn er.

l O \ Aussprache I Q [

i.
Zur deutschen Lage.

1.

Verehrter, lieber Herr Professor!
Erlauben Sie, dass ich Ihnen wieder einmal schreibe. Ich lese Ihre „Neuen

Wege" mit grossem Interesse und innerem Gewinn und freue mich, dadurch
sozusagen mit Ihnen in innerer Fühlung zu bleiben. Aber das, was Sie in
der „Rundschau" Ihres neuestens Heftes über die Lage in Deutschland schreiben,

erregte doch so meinen Widerspruch, dass ich es, glaube ich, schreiben
muss. Sie meinen, in Deutschland wehe gegenwärtig ein sehr reaktionärer
Wind und es sei eine Wendung in der Richtung auf das alte Deutschland
mit dem Ziele der Wiederherstellung des alten Heeres, der alten Grenzen und
Machtträume zu beobachten. Soweit ich die Sache beobachten kann, stimmt
das in keiner Weise. Es sind immer dieselben deutschnationalen und völkischen

Kreise, die solche Träume von jeher gehabt haben und heute noch haben
(selbst da nicht ohne Einschränkung). Aber diese Kreise sind in keiner Weise
die Mehrheit oder auch nur im Wachsen. Sie schreien jetzt etwas mehr, weil
sie in der Opposition sind, wo man sich das ruhig gestatten kann, aber eine
nochmalige Wahl würde sie ebenso vernichtend schlagen wie das letzte Mal.
Das Gros des Volkes will nichts mehr von der alten Machtpolifik und irgend
welcher Aufrüstung. Auch meine Bauern, die aus wirtschaftlichen Gründen
fast alle rechts wählen, wollen doch vom Krieg nichts und meine sehr
deutlichen Predigten, in denen ich den Krieg scharf verurteile, haben noch nie
Anstoss erregt. Ich darf dabei doch auch an den Riesenerfolg des Buches

395


	Theologie und Gemeinschaft

