Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 9

Artikel: Theologie und Gemeinschaft

Autor: Brunner, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135880

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gesang ist der machtige Chor emer neuen Liebe zum Volk gewor-
den, der immer stirker wird; Wilsons Volkerbund lebt. Und so
wird es auch mit uns sein, den Kleinen und Kleinsten. Mag noch so
viel von unserem Werke zerstieben, Bliiten und Laub fallen, ja auch
ganze Aeste abbrechen, mag die Katastrophe, der vollige Misserfolg
das Ende sein, das erste Ende: , Ein Rest wird bleiben. Aus dem
innersten Kern dessen, was wir geglaubt und gewollt haben, aus
seiner heiligen, von Gott gepilanzten Wurzel, wird es emporwach-
sen, auch anders vielleicht, als wirs etwa gedacht, aber auch un-
geahnt schén und herrlich. Fs wird gerade aus den schwersten
Niederlagen, den schlimmsten Enttiuschungen, dem bittersten Herze-
leide emporwachsen, dusserstes vorlaufiges Misslingen wird viel-
leicht die Vorbedingung des letzten Gelingens sein. Seien auch wir
nur getrost und seien wir immer treuer, volliger, entschlossener,
lauterer, sien wir besonders willig den heiligen Samen des Lei-
dens, die Saat wird einst, wenn wir sie nicht mehr mit irdischen
Augen sehen, wunderbar auf Gottes Ackerfeld-stehen. Es ist viel-
leicht gut, dass wir sie jetzt nicht sehen.

Nochmals, fiir alles und im starksten, heiligsten Sinn: ,Ein
Rest wird bleiben ! L. Ragaz.

Theologie und Gemeinschaft.

L.

Fragt man irgend einen unserer geblldeten Zeitgenossen, was
Theologie sei und was er von ihr halte, dann wird er einen wie pein-
lich beriihrt oder verwundert anschauen und etwa dies antworten :
Theologie? Ein noch lebendes Fossil, ein Rudiment aus einer langst-
entschwundenen Zeit. Es gab einmal eine Zeit — das theologische
Zeitalter nennt es die positive Philosophie Comtes —, da spielte die
Theologie eine fiihrende Rolle im Geistesleben Europas. Aber diese
Zeit ist ebenso griindlich entschwunden wie die schéne romantische
Zeit des Posthorns oder der Periicke. Wir haben wichtigeres zu tun.
In den Blattern dieser Zeitschrift wird so von der Theologie nicht
gesprochen. Man weiss, dass die Sache, um die es irgendwie auch
der Theologie geht, trotzdem, was der Durchschnittsgebildete von
heute davon denkt, nicht tot ist, sondern verhiillt und begraben
unter viel Oberflichenschutt, das Grosste und Lebendigste, was es
auch heute gibt. Jesus Christus gestern und heute und derselbe in
Ewigkeit. Aber — Theologie? Eine Grossmacht, gewiss; ist sie
es jetzt nicht mehr wie sie es war, so konnte sie es wohl wieder
werden, aber keine Macht zum Segen sondern eher zur Verderbnis.
Denn was kann dem Evangelium schlimmeres widerfahren, als dass
es zur Theologie, zum komplizierten ausgekliigelten Gedanken-

system wird? Wenn aber nicht gefdhrlich, dann jedenfalls harmlos,

383



unbedeutend, quantité négligeable. Etwas Lebensfernes, eine Stu-
dierstubensache, gelehrter Kram — vielleicht auch besseres als das,
solang sie bescheiden in ihren engen Grenzen bleibt.

Wie Verschiedenes einem bei demselben Wort in den Sinn kom-
men kann! Ist von Musik die Rede, so denkt der eine an Jazz, der
andere an die Matthauspassion. W as ist Musik? Und was ist
Theologie? Mir jedenfalls schweben, wenn von Theologie die Rede
ist, einige Bilder vor Augen, die weder Harmloses noch Verderb-
liches noch Vergangenes bedeuten. Da sitzt ein Mann tief in die
Nacht hinein in einer Zeltmacherbude und diktiert seinem Ge-
hilfen seltsame Worte, sechszehn lange schwere Kapitel voll welt-
erschiitternder Gottesweisheit, theologischer Belehrung {iber Eigen-
gerechtigkeit des Menschen und goéttliche Gnade. Anderthalb Jahr-
tausende spater ein junger Monch und Theologieprofessor, der
einer begierig lauschenden, viel hundertkopfigen Studentenschar
seinen Kommentar iiber eben diese sechszehn Kapitel, den Romer-
brief des Apostels Paulus, vortragt, Gwe‘danken\dynamit, das zwei
Jahre spater die gesellschaitliche Struktur ganz Europas erschiit-
tern wird. Fast gleichzeitig mit ihm der junge Leutpriester am
Grossmiinster in Ziirich, der am Sonntag in der Predigt den
Matthaus auslegt und die Woche hindurch alltaglich in der ,,Pro-
fezey*“ griechisch und hebraisch seinen Kollegen die Bibel erofinet
in einer Weise, dass daraus das Schweizerland in Girung gerit und
Zirich ein neues Aussehen bekommt. Und wieder fiinizehn Jahre
spater schreibt ein junger Gelehrter, ein feingebildeter Humanist
und Jurist in Basel einsam und unerkannt auf der Durchreise nach
Italien ein kleines theologisches Buch, eine ,,Dogmatik®, die unter
den Namen ,Unterweisung in der christlichen Religion die Grund-
lage seiner weltbewegenden Genfer Reformation wird. Endlich 300
Jahre spater ein seltsamer Eigenbrodler in Kopenhagen, der in miih-
samer und leidenschattlicher Gedankenarbeit gleichzeitig die die Zeit
beherrschende Philosophie und die sein Volk in falsche Sicherheit
wiegende orthodoxe Theologie aus den Angeln hebt. Von solchen
Vorgangen, denen ahnliche in den Theologennamen Irendus, Atha-
nasius, Augustin eingeschlossen sind, scheint mir, muss man aus-
gehen, um zu verstehen, was ,eigentlich® Theologie bedeutet,
ebenso wie wir, um zu wissen, was Musik ist, uns besser an Bach
als an den Jazz halten.

Theologie, so wollen wir zunéchst etwas unbestimmt sagen, ist
Bemithung um die Erkenntnis Gottes, also das Bemiihen, den Sinn
des Daseins, die Wurzel alles Wahren und alles Guten zu verstehen.
Theologie heisst: Gott-Lehre. Das ist zweideutig; gerade in dieser
Zweideutigkeit fasst sich die christliche Theologie seit alters auf.
Denn im Unterschied zur Philosophie, die, wo immer sie in die
Tiefe gribt, auch immer irgendwie Gotteserkenntnis sein will, ist

384



sich die christliche Theologie bewusst, dass der Mensch Gott nicht
erkennen kann. Einen Gott, den ich erkennen konnte, sagt Pascal,
konnte ich nicht verehren. Er ware nicht Gott. Theologie, Gott-
Lehre gibt es darum nur, sofern und weil Gott sich offenbart, weil
er sich selbst zu erkennen gibt, selbst uns iiber sich ,lehrt“. Das
heisst: christliche Theologie ist begriindet auf die Tatsache der gott-
lichen Offenbarung, und zwar — davon hat sie ihren Namen —
auf die Tatsache der Gottesoffenbarung in Jesus Christus. Alle
echten, grossen christlichen Theologen — also diejenigen, von denen
wir lernen sollen, was Theologie ,,eigentlich® ist — wollen nicht
tiber Gott aus der freien Luit spekulieren; ihr Denken vollzieht sich
nicht im leeren Raum, sondern in einer strengen geschichtlichen
Bindung, die wir mit zwei Worten ausdriicken kénnen: sie denken
auf Grund des christlichen Bekenntnisses und im Lebenszusammen-
hang mit der christlichen Gemeinde oder Kirche. Theologie ist das
besorgte Bedenken des Glaubensbekenntnisses der christlichen
Kirche.

11

Das alteste und grundlegende Bekenntnis der christlichen Ge-
meinde lautet: Kyrios Christos, Christus ist unser Herr. Dieses Be-
kenntnis spricht den Glauben der christlichen Gemeinde an allen
Orten und zu allen Zeiten aus, von allem Anfang an. Der Apostel
Paulus hat dieses Bekenntnis, diesen Glauben bereits in jenen Ge-
meinden, die er als Pharisier Saul verfolgte, vorgefunden als das,
was diese Leute zusammenhielt und worin sie ihr Leben, ihre Er-
16sung fanden. Dieser Glaube ist, vom Menschen aus gesehen das,
was diese Einzelnen zu einem Ganzen, zur Christengemeinschaft,
zur Kirche macht. Nichts anderes als dies haben sie, was sie von
der Welt rings um sie her unterscheidet. Aber dieses Fine ist fiir
sie alles. Dass sie Christus ihren Herrn nennen kénnen, darin be-
zeugt sich ihnen der heilige Geist, das ist fiir sie die Kraft Gottes
zur Rettung; aus dieser Quelle fliesst ihnen der neue Geist, den sie
,Liebe® nennen. Aus ihm stammt die Hoffnung, dass das Reich
Gottes, das die Juden als ein mehr oder weniger begrenztes und
dusserliches hofiten, als das Reich der Vollkommenheit und Selig-
keit mit der Auferstehung der Toten anbrechen werde. Denn Chri-
stus der Herr meint nicht: Jesus der Fiihrer, das Ideal, das Vorbild,
der hochste Kiinder von Wahrheit, sondern: der, in dem Gott selbst
die Menschheit ,heimgesucht, der Auferstandene, der Welterloser,
der Gottessohn. Der Glaube, dass dieser Jesus der Christus, der
Herr sei, der auch jetzt als der ,,Lrhohte die Weltgeschichte ihrem
Ende zufithrt und sie. im Fnde erfiillt, ist der Magnet, der diese
vorher zersplitterten, unverbundenen Menschen zur unauflésbaren
Einheit, zur Kirche zusammenbindet.

385



Denn ,,Kirche®, ekklesia nennen sie diese Gemeinschait im Unter-
schied zu aller anderen darum, weil sie im Glauben es wissen, dass
nicht erst ihr Glaube sie zu dieser Einheit macht, sondern dass sie
von Gott aus der Welt heraus zur Einheit heraus und zusammen-
gerufen sind. Ekklesia ist das von Gott zusammengerufene Volk.
- Nicht auf ihrem Glauben beruht also in erster Linie die Einheit, die
sie bilden, sondern auf der Tatsache, dass in und durch Jesus Chri-
stus, durch diesen Herrn mit Gottesvollmacht, Gott sie zur Einheit
beruft. Sie wurden in diese Einheit von Gott selbst hineingestellt.
Was sich individuell als ihr Glaube darstellt, das ist zugleich ihr
Einssein-in-Christus, das sie nicht anders als im Bilde eines ,,Leibes,
an dem Christus das Haupt ist*, sich auslegen kénnen. Der indivi-
duelle Glaube, der doch ein gemeinschaftlicher ist, wird lautbar im
Bekenntnis ,,Christus der Herr“, und das Einssein in Christus, dem
Herrn und Spender des neuen Lebens wird sichtbar in der Tatsache
“ihrer Gemeinschatit, die ebensowohl eine Kultgemeinschaft, d. h. eine
Gemeinschaft der Verkiindigung, Anbetung und Feier, als eine Le-
bensgemeinschaft ist.

Das Bekenntnis ,,Christus der Herr* ist aber nur der kurze zu-
sammenfassende Ausdruck eines Glaubens, der nicht etwa bloss
,,das Leben Jesu“, sondern die ganze Gottesoffenbarung, in der die-
ses Leben Jesu das Ende bildete, umfasst. Die Schopiung der Welt
durch den souverdnen Gott, der nichts ihm Gleichgestelltes oder
Gleichewiges hat, sein Bund mit seinem Volk, das Gesetz und die
Propheten mit ihrer Weissagung der kommenden Gerichte, der Voll-
endung und Erldsung, das alles ist die gottgegebene Offenbarung,
~die in Jesus Christus nicht bloss ihren Hohepunkt und Abschluss,
sondern — wenn ich so sagen darf — ihre ,,pointe®, ihren Sinn hat.
Auch die Welt, die Natur wie die Geschichte, lasst etwas ahnen von
ihrem Schopfer, aber wie das Heidentum zeigt: undeutlich, zwei-
deutig. Sie lasst nicht erkennen, was Gott von uns will und vor
allem nicht, was er fiir uns will. Der ,,Name Gottes®, sein Person-
geheimnis wurde offenbar durch das Wort, das er den Gottesman-
nern des alten Bundes gab und das in Jesus Christus seinen voll-
kommenen Sinn enthiillte, da ‘wo das Wort Fleisch ward. Denn
Jesus s a g t nicht bloss wie die Propheten von Gott: Er sagt Gott
mit seinem Sein. Er ist es. So ist er der Mittelpunkt des Alten
und Neuen Testamentes; er ist das Wort. In ihm ist Gottes Welt-
wille enthiillt .nicht nur, sondern zugleich wirksam. Er selbst ist
das Heilsgeschehnis. Darum lasst sich die ganze Gotteserkenntnis
und Endhofinung des Alten Testamentes in diesen einen Namen,
der das Neue ausmacht, zusammenfassen. So wusste es die dlteste
Gemeinde: Es ist in keinem anderen das Heil und ist uns kein an-
derer Name gegeben, darin wir sollten gerettet werden.

386



I1. -

Was hat nun Theologie mit alledem zu tun? Man kdénnte sagen:
Theologie ist grundsatzlich iiberall da vorhanden, wo Menschen
das Wort Gottes, das an sie ergangen ist, in ihre Worte fassen.
Wir haben in diesem: Sinn kein Wort in der Bibel, das nicht schon
Theologie ist. Aber so wahr es auch ist, dass keine grundsitzliche
Grenze zwischen diesem urspriinglichen Zeugnis von Gottes Wort
und dem, was man iiblicherweise Theologie nennt, gezogen werden
kann, so wollen wir doch das Wort Theologie — obschon ein-
gedenk dieser fliessenden Grenze — im gewoéhnlichen engeren Wort-
verstand gebrauchen. Wir wollen also unterscheiden zwischen dem
Glaubensbekenntnis, dem Glaubenszeugnis, der Verkiindigung einer-
seits und der Theologie als Besinnung iiber diese Verkiindigung
und dieses Bekenntnis anderseits. Warum muss es diese Besinnungs-
arbeit geben? Worin griindet die Notwendigkeit der Theologie
innerhalb der Glaubensgemeinschaft? Auf zwei Tatsachen hat die
Antwort hinzuweisen. Erstens: das primire Ofienbarungszeugnis,
die Bibel Alten und Neuen Testamentes, ist nicht ohne weiteres je
dem zuganglich. Sie bedarf, wie schon die ersten Christen es emp-
fanden, der Auslegung; sie bedarf vor allem im Lauf der Jahrhun-
derte der Uebersetzung, d. h. der Arbeit, die das Fremde und
Ferne und insofern Tote gegenwirtig und lebendig macht. Zweitens.
“ist der Sinn des gottlichen Wortes, des urspriinglichen Glaubens-
bekenntnisses und -zeugnisses an sich grundsitzlich etwas Frem-
des und Anstossiges in der Welt. Die Welt, d. h. wir Menschen,
haben die Tendenz, dieses Aergernisses ledig zu werden, und wir
tun das in doppelter Weise. Einmal, indem man zum offenen An-
griff auf diese Botschaft iibergeht und sie als Unsinn und Liige zu
brandmarken unternimmt. Sodann — und dies ist das viel Gefahr-
lichere — indem man das Evangelium in einer Weise umdeutet, die
zwar zu ihr, der Welt passt, aber das Evangelium seinem Sinn ganz-
lich entfremdet. Man spricht wohl noch die alten Bekenntnisse und
Bibelworte aus, aber man legt ihnen einen ganz neuen — vielmehr
den nicht neuen, alten Sinn des weltlichen Denkens unter. Die Theo-
logie hat von daher die Aufgabe, den Sinn des Bekenntnisses klar zu
machen und rein zu erhalten. Das ist die zweite Aufgabe der
‘Theoiogie.

Die erste, die der Uebersetzung im weiteren Sinn des Wortes,
ist selbstverstindlich keine bloss philologische Arbeit. Von welch
‘wigeheurer Bedeutung sie ist, wird uns vielleicht am deutlichsten,
wenn wir an die Weltgeschlchﬂlche Epoche denken, die Luthers
Bibelitbersetzung bedeutete. An ihr erkennen wir aber auch zu-
gleich, dass zu dieser Arbeit mehr als nur philologische Kenntnisse
notig sind. Diese Bibelitbersetzung war die reife Frucht der theo-
logischen Arbeit Luthers, die ihrerseits in lebendigster Wechsel-

387



wirkung mit seiner Glaubenserkenntnis stand. Wir koénnen den
Theologen und Glaubensmann Luther, den Beter, den Bibeliiber-
setzer und den Erklarer der Glaubenslehren schlechterdings nicht
trennen. Nur begrifflich konnen wir die Theologie als die Arbeit
der ,Uebersetzung® und Erklarung der Bibel vom ,,Glauben*
Luthers unterscheiden. |

Die zweite Arbeit aber ist leider, dank dem ,,natiirlichen‘ Wider-
stand der menschlichen Art gegen das géttliche Wort und ihrer
Schlauheit, nicht minder notwendig als jene erste. Machen wir uns
klar, um was es da ging, wo diese Arbeit im grossen Stil geleistet
wurde. Es galt jedesmal, den kostlichsten Schatz vor der Verschleu-
derung und Verfialschung zu behiiten; in der ersten Zeit kam die
Gefahr mehr von aussen, spéater aber — und das sind die vielen
Jahrhunderte bis zur Aufklirung — von innen. So ging es einem
Irendus und Athanasius darum, den Schopfer Himmels und der
Frden von einem bésen Untergott bestimmt zy unterscheiden und
das ,,Christus der Herr gegen ein latentes Heidentum, das aus
Jesus ein mythologisches Zwischenwesen machen wollte, abzu-
grenzen durch die Lehre, dass in der Person Jesu keine andere als
die Person Gottes selbst mit uns handle und zu uns rede. So han-
delte es sich einem Augustin darum, die Botschait von der Erlésung
durch Christus gegen einen humanistischen Moralismus zu sichern;
so einem Luther darum, den Worten Glaube und Kirche ihren ur-
spriinglichen Sinn, den sie durch die Entwicklung der katholischen
Kirche und Lehre verloren hatten, wieder herzustellen, d. h. der
Menschheit wieder zu zeigen, dass und warum Glaube das Heil
und neue Leben sei; so sah — um einen grossen Sprung in die
neue Zeit zu machen — Kierkegaard seine Aufgabe darin, den
Glauben, der im Begriff war, in idealistische Philosophie sich zu
verwandeln, und der anderseits in bequemen theoretischen Kopi-
glauben ausgeartet war, zur Lebens- und Entscheidungsbedeutung
des neutestamentlichen Glaubens zuriickzurufen. In all diesen Fal-
len war harte, zdhe und oft verzwickte theologische Besinnungs-
arbeit notig, um den Verfilschungen wirklich auf den Grund zu
kommen, sie erfolgreich aufzudecken und, so wie ein Arzt ein
Krebsgeschwiir bis in die letzten Verastelungen herausschneiden
muss, wenn die Operation etwas taugen soll, um den eingedrunge-
nen faulen Glauben aus dem lebendigen herauszulésen. Eine wesent-
lich negative, aber nichts desto weniger lebensnotwendige und
lebenschaffende Arbeit, die wohl ein Leben — und mehr als eines
— eines geistigen Riesen wie Luther, Calvin oder Augustin zu fil-
len vermochte.

So hat also alle theologische Arbeit zwei Aufgaben: Die Bibel
in ihrem eigenen Reichtum auszuschopfen als die wahre Lebens-
speise des Glaubens und seiner Gemeinschaft. Und die Sache der

388



Bibel in ihrer Einheit zum Verstandnis zu bringen, zu zeigen, dass
die Bibel kein Sammelsurium von Allerlei ist, sondern eine Bot-
schait enthélt, dass die Worter der Bibel sozusagen einen einzigen
Satz bilden, das Wort Gottes, in dem Gott selbst uns seinen Willen
-— was er fiir uns will und was er von uns will — kund tut. Diesen
einen Sinn der gottlichen Offenbarung in der unendlichen Mannig-
faltigkeit der biblischen Geschichten, diese eine Gottesgeschichte in
dem unabsehbaren Reichtum der biblischen Lehren, Begriffe und
Gesetze deutlich zu machen, in ihrer Bedeutung fiir uns wirkliche
Menschen in unserer wirklichen Welt: das ist die Aufgabe gerade
derjenigen Theologie, die vor allem unter dem Verdacht steht, ein
miissiges Gedankenspiel oder eine gefahrliches Verderbnis wahrer
Gotteserkenntnis zu sein: der systematischen Theologie, der
,, Dogmatik®.

Das Misstrauen gegen diese Theologie ist freilich durchaus nicht
etwa ungerechtfertigt. Denn sobald sich das menschliche Denken
des gottlichen Wortes bemachtigt, ist die Gefahr gross, dass es sei-
nem Sinn entiremdet werde, und es ist insbesondere nicht ohne
guten Grund, dass dieser Verdacht sich gerade gegen die Systematik
dieses Denkens richtet. Nicht nur macht uns unmittelbar jedes Sy-
stem «den Eindruck eines intellektuellen Spiels und einer intellektuel-
len Vergewaltigung der Wirklichkeit, nicht nur ist es ohne weiteres
einleuchtend, dass die Wirklichkeit Gottes sich niemals in das kiinst-
liche Gefiige eines Systems zwingen lasst; ein anderes, auf das ich
hier besonders den Finger legen mochte, weil es weniger bekannt
ist, ist von vielleicht noch grosserer Bedeutung. Das Denken ist
zeitlos. Indem ich denke, stehle ich mich sozusagen aus dem Lebens-
raum, wo gekdmpit und gelitten wird in einen stilleren, dem Lebens-
kampf entriickten Zuschauerraum zuriick und verwandle die zeit-
hafte Wirklichkeit in zeitlose Wahrheit. Im selben Akt verwandelt
sich das Wort Gottes, das mich mitten in meiner Lebenswirklichkeit
treffen und dort zur praktischen Entscheidung aufrufen sollte, in
eine Theorie, die ich betrachtend darstelle. Wie dieser ,,Raum* der
Wirklichkeit entriickt ist, so werde auch ich selbst und wird mir
Gott in diesem Denken unwirklich. Diesem Wort gegeniiber bin,
ich nicht mehr ein Entscheidender, sondern lediglich ein Betrach-
tender. Die Beschaftigung mit Gottes Wort wird so. zum intellek-
tuell-asthetischen Genuss und Spiel. Der Glaube aber, der aus die-
sem Umwandlungsprozess hervorgeht, ist nicht mehr ein person-
liches Verhaltnis zum personlich anredenden Gott, sondern ein in-
tellektuelles Verhaltnis zu einer Lehre. Der Glaube und das Wort
Gottes sind intellektualisiert, sie sind aus einer unmittelbar prak-
tischen zu einer theoretischen Sache geworden. Ist damit nicht die
Theologie ,,erledigt?

Keineswegs, schon darum nicht, weil gerade die Erkenntnis die-

389



ser Gefahr eine durchaus theologische Erkenntnis ist; mehr noch:
es ist die Erkenntnis, die alle rechte Theologie auf Schritt und Tritt
begleitet. Jene Aufgabe, den Sinn der géttlichen Botschaft rein, und
das heisst in ihrem eigenen Zusammenhang, zu verstehen, besteht
trotz dieser Gefahr; ja gerade um dieser Gefahr willen ist griind-
liche, @. h. auf den Grund gehende Theologie notwendig, gerade
um alle bloss intellektuell-asthetischen Surrogate des Glaubens als
solche aufzudecken. Es sei gestattet, dies durch eine Analogie zu
verdeutlichen. Auch das Heiligtum echten Glaubens, das Gebet,
kommt nur zustande durch einen zeitweiligen Riickzug aus dem
Kampfiraum des Lebens in die Stille der Besinnung. Man muss sich
dazu Zeit nehmen (. .. so geh in dein Kdmmerlein und schliesse die
Tiir hinter dir zu). Es besteht aber, wie die Geschichte der Religion
uns zeigt, immer die Gefahr, in diesem Riickzug und dieser Besin-
nung, die dem Leben dienen soll einen Selbstzweck zu machen. Der
Glaube entartet — nicht intellektuell — asthetisch diesmal, sondern
gefiihlsmassig asthetisch. Die , kultische* Religion ist da, wie vor-
hin die intellektuelle Orthodoxie. Aber um dieser Gefahr willen
diesen ,,Riickzug® im Dienst der wirklichen Gottesgemeinschaft zu
verwerfen, hiesse dem Glaubensleben die Lebenswurzel abschneiden.
Rechtes Gebet vergisst die ,,Wirklichkeit draussen nicht, sondern
bedenkt sie vor Gott. So wird auch rechte Theologie im Vollzug
ihres Denkens die Wirklichkeit des Lebensraumes im Auge behal-
ten, ja aus ihr den Antrieb zu ihrer Arbeit gewinnen.

Eine christliche Gemeinschaft oder Kirche kann ohne Theologie
nicht leben, weil sie ohne bestindige Besinnung auf den Sinn der
gottlichen Offenbaruncr nicht leben kann. Es gibt wohl eine Reli-
gion, die ohne Theologle auskommt — oder wenigstens auszukom-
men scheint, aber es ist niemals die christliche, sondern entweder
die Mystik oder ein religioser Moralismus. Die Mystik bedarf keiner
eigentlichen Theologie, weil sie nicht vom Tatwort Gottes, sondern
von unmittelbarer ,,gottlicher Erleuchtung®, oder — wie die Reli-
gion des Idealismus — von ,,unmittelbar in uns selbst*“ liegender
gottlicher Wahrheit lebt. Der religiose Moralismus bedarf ihrer
nicht, weil er an die Stelle der goéttlichen Offenbarungstat das Ge-
wissen und an Stelle der gottlichen Erlésungsverheissung die
menschliche Selbsterlésung durch die Tat setzt. Sie beide stehen
nicht auf dem Wort Gottes in der Bibel, sondern wollen ,,unmittel-
bar® — darum auch jeder fiir sich allein — mit dem Géttlichen in
Kontakt sein. Wo immer gegen die Theologie als solche — nicht
gegen eine falsche Theologie — Sturm gelaufen wird, da ist zu
vermuten, dass dies nicht wirklich im Dlenst des christlichen Glau-
bens, sondern einer Mystik oder eines Moralismus geschehe, der
sich vielleicht seltbst mit christlichem Glauben verwechselt.

390



IV. :

Damit stehen wir unmittelbar vor dem zweiten Begriff unsere
Themas: der Gemeinschaft. Religiose Spekulationen und Theorien
gibt es als Produkte individuellen Denkens, ausserhalb aller Ge-
meinschaft. Theologie aber gibt es wesensnotwendig nur in der
Gemeinschaft, in der ,Kirche“, ebenso wie es echten christlichen
Glauben nur in der Gemeinschaft, in der Kirche gibt und geben
kann. Nicht nur das, sondern Theologie ist als Besinnung iiber
den Grund der Kirche wesentlich Besinnung iiber den Grund der
Gemeinschaft, der wahren, wirklichen, umfassenden, unbedingten
Gemeinschaft, der Gemeinschaft, die einzig diesen Namen verdient.
- Wenn es wahr ist, dass Kirche, im neutestamentlichen, echten Sinne
des Wortes, die einzig wahre Gemeinschaft ist, dann ist Theologie
als Besinnung iiber Wesen und Grund der Kirche und ihre Unter-
scheidung von allem, was nur in abgeleiteter Weise Gemeinschaft
heissen kann, auch die massgebende Besinnung iiber Grund und
- Wesen der Gemeinschatt. |

Es gibt ausserhalb der Gemeinschait des Glaubens zweierlei
Arten von ,,Gemeinschaft“: sogenannte natiirliche und sogenannte
geistige. , Natiirliche Gemeinschaft ist wesentlich begriindet auf
die Gemeinsamkeit des Blutes und des Schicksals. ,,Geistige® Ge-
meinschaft ist begriindet auf Wahl, auf gemeinsame Interessen und
Zwecke. Dort: die Familie, das Volk, der Staat; hier die Vereini-
gung, der Verein, der Bund usw. Dort wird man ,hineingeboren,
Lier ,,tut man sich zusammen®. Beides sind nicht unbedingte, son-
dern nur bedingte und darum nicht im vollen Sinn des Wortes Ge-
meinschaften. Der Blutsgemeinschaft haftet zu viel Aeusserlichkeit
und Zufalligkeit an, die Vereinigung aber ist zu sehr durch die sach-
lichen Zwecke und Interessen bestimmt, um wirklich Gemeinschaft
zu sein. Wahre Gemeinschait gibt es weder dort, wo die Menschen
zusammen sein miissen, noch wo sie zusammen sein wollen, son-
dern wo ihr Miissen ein freies und ihr Wollen ein gebundenes ist,
wo es also weder aus der Natur noch aus ihrem Geist, sondern
aus dem gottlichen Willen kommt. Wirkliche Gemeinschatt ist iden-
tisch mit dem durch Gott Zusammengerufensein, also mit dem, was
das Neue Testament Kirche heisst. An den Anderen wirklich ge-
b unden werde ich weder durch Freundschaft noch durch ,,Liebe*
— das Wort im Sinn der Dichter verstanden —, sondern dadurch,
dass ich den Anderen als mir von Gott zugewiesen erkenne und
anerkenne, also im Glauben. Aber diese Gemeinschaft durch
Glauben scheint doch etwas anderes zu sein als die Gemeinschatt
d es Glaubens, die wir Kirche heissen? Kirche ist ,,Kultgemein-
schaft, wir aber meinen jetzt Lebensgemeinschaft. Dass diese bei-
den, recht verstanden, eins sind, ist wohl deutlich zu machen.

Glauben im ganzen, vollen, ungeteilten Sinn des Wortes, christ-

391



lichen Glauben gibt es nur auf Grund der géttlichen Offenbarung.
Dass Gott mich anredet, das allein macht mich zum Glaubenden.
Unter dieser Offenbarung versteht nun aber der heutige Mensch
einen individuellen, einen sozusagen ganz und gar privaten Vor-
gang, der zwischen mir und Gott sich direkt abspielt, also etwas
Unmittelbares. Der christliche Glaube aber weist, wenn er auf
seinen Grund hinweist, auf eine ,,6ffentliche* Tatsache hin: auf das
Wort Gottes der he111gen Schrift, auf Jesus Christus. Das ist das
Wort Gottes, das ihn zum Glaubenden gemacht hat und immer
wieder macht. Dieses Wort Gottes aber vernehme ich nicht aus dem
blauen Himmel herunter. Von Jesus Christus weiss ich durch die
Tatsache der Verkiindigung allein. ,,Der Glaube kommt aus der
Predigt. Ohne Verkiindigung erreicht mich das, was in Jesus Chri-
stus geschehen ist, nicht. Die Predigt aber geschieht durch die Ge-
meinde der an Jesus Christus Glaubenden. Sie ist es, die durch ihr
Zeugnis mich mit dem, was Gott in Jesus Christus mir sagen will
und fiir mich getan hat, verbindet. Mit ihr muss ich in Beriihrung
kommen, durch sie sagt mir Gott sein Wort. Ich kann nicht Glau-
ben bekommen, ausser von dieser Gemeinschaft her, ebenso wie
ich, wenn ich Glauben wirklich bekomme, unmittelbar in diese Ge-
meinschaft mich eingeleibt weiss. Darum gibt es, trotzdem das
Glauben das allerpersonlichste und individuellste ist, was es gibt,
keinen christlichen Glauben, der nur individuell bleiben kann. Es
gibt kein Privat- sondern nur Gemeinschaftschristentum. Glauben-
der werden und an die Kirche, . h. an die Gemeinschaft der Glau-
benden, die mir das Wort von Christus verkiindet, gebunden sein
ist eins und dasselbe.

Ware Offenbarung das, was sich der moderne Mensch darunter
denkt, so gehorte zum Glauben keine Gemeinschait. Jene Offen-
barung setzt ihn nicht mit einer Gemeinschaft in Beziehung; es ist
ja ein ,privater” Akt, der nicht durch eine Gemeinschaft von Glau-
benden vermittelt ist. Man steht dann mit seinem religiosen Erleb-
nis ganz allein. Man kann nachher vielleicht das Bediirinis haben,
sich mit anderen gleich Gesinnten zusammenzuschliessen zu einem
religidsen Verein. Aber notwendig ist das nicht und ein Nachtrig-
liches ist es auf jeden Fall. Diese Art von ,,Glaube* und ,,Offen-
barung‘ ist wesentlich individualistisch. Sie macht den Einzelnen
ebenso unabhdngig von der Gemeinschaft, wie der christliche
Glaube einen unmittelbar und notwendig an die Gemeinschaft bin-
det. Die idealistische Religion, die Mystik, der Moralismus sind
wesentlich individualistisch, ebenso wie der christliche Glaube we-
sentlich gememschaftsbedmgt und -bedingend ist.

In dieser, der christlichen Gemeinschaft aber ist ,Kult“- und
,,Lebensgememschaft“ darum eins, weil es die Verkiindigung des
Wortes ist, in der sie wurzelt und die wiederum aus ihr mit Not-

302



wendigkeit hervorbricht. Durch die Predigt entsteht sie, die Ver-
kiindigung des empfangenen Wortes ist ihre erste Aufgabe Aber
durch diese Verkiindigung ist sie ohne weiteres Lebensgemeinschatt,
da Gott in seinem Wort uns wirklich und ganz, d. h. mit der ganzen
Person an sich und aneinander bindet. Darum heisst es von der
ersten Gemeinde: sie blieben einmiitig versammelt im Brotbrechen
und Gebet und: sie hatten alle Dinge gemein. Der Sozialismus oder
Kommunismus im Sinn der totalen und universalen Lebensgemein-
schaft, die communicatio omnium bonorum, ist der Sinn der christ-
lichen Gemeinschaift. In ihr allein ist er als ebenso personliche und
unbedingte wie alles umfassende Gemeinschaft begriindet. Glieder
am Leib, da Christus das Haupt ist; das ist keine Idee, sondern die
— wenn auch unvollkommene — Wirklichkeit der christlichen Ge-
meinde; das ,,Volk Gottes, dessen Konig der in Christus offenbare
Gott ist; die ,,Kénigsherrschalt' — oder wie wir gewdhnlich iiber-
setzen — ,,das Reich Gottes”, als werdendes, das seiner Vollendung
jenseits der geschichtlichen Grenzen Tod und Siinde gewiss ist.
Diesen Sinn und Grund der Kirche klar zu machen und damit
den Sinn und Grund wahrer, d. h. unbedingter personlicher und
universaler Volksgemeinschaft aufzuweisen, das ist eine der vor-
nehmsten Aufgaben der christlichen, und zwar gerade der systema-
tischen oder dogmatischen Theologie. Aber sie kann diese Aufgabe
nur erfiillen, wenn sie iiberhaupt ihre Aufgabe ernst nimmt, d. h.
wenn sie iiberhaupt, nicht nur gerade an diesem Punkt, unbeirrt
durch den Vorwurf der Lebensiremdheit ihre Besinnungsaufgabe
durchfithrt. Dass die Besinnung iiber die Wurzel, Moglichkeit und
Art wahrer Gemeinschaft keine lebensferne ist, das diirfte jedermann
einleuchten. Denn hier wird unsere Wirklichkeit direkt, unmittelbar
anvisiert. Aber wenn die Theologie — wie sie muss, um gerade
dieses zu konnen — sich besinnt {iber Schopfung und Erlosung,
tiber Siinde und Gnade, iiber Gottes Heiligkeit und Barmherzigkeit,
tiber das Geheimnis der gottlichen Personlichkeit, nicht um es zu
ergriinden, sondern um es vor Verfilschung zu behiiten, so muss
sie sich sofort den Vorwurf der Lebensfremdheit gefallen lassen.
Dieser Vorwurf ist nicht ohne Analogie auf anderen Gebieten.
Es entspricht der Oberflachlichkeit des Durchschnittsmenschen (und
wer von uns ist nicht zumeist dieser Durchschnittsmensch?), nur
das Sichtbare und Greifbare, nicht aber seine verborgenen Wurzeln
in Betracht zu ziehen. Holz verbrennen wollen alle —, aber Walder
pilanzen? Friichte lesen wollen alle, aber den Baum pflegen, dass
er den Saft hat, der Friichte schafft? Technik, nutzbar gemachte
Wissenschaft schatzen alle, aber die miihsame und so unendlich
lebensferne mathematische Arbeit, ohne die keine Technik moglich
ist? Das elektrische Licht anknipsen will jeder —, aber die Infinite-
simalrechnung eines Leibnitz, ohne die es nie Elektrotechnik gege-

393



ben hitte, gilt ihm als miissig. Das mag eine, wenn auch ferne
Analogie zur Bemiihung der Theologie sein. Ihr Resultat ist —
wenn sie recht getan wird — Erkenntnis wahrer Gemeinschaft;
aber um zu diesem Resultat zu gelangen, muss sie ernsthait, ja mit
leidenschatftlichem Ernst ,,von Anfang anfangen. Das leidenschaft-
lich ernste Ringen Luthers um den Sinn des Wortes Busse hat
Europa eine neue Gestalt gegeben, hat sich ausgewirkt bis in die
wirtschaftliche, politische, gesellschaftliche Struktur der modernen
Welt; die Abweichung Zwinglis und Calvins in der Auffassung
des Verhiltnisses von Gesetz und Gnade von Luther ist, obschon
der verborgenste, so doch nichtsdestoweniger der hauptsichlichste
Faktor der spezifischen Entwicklung des reformierten Westens ge-
geniiber dem lutherischen Osten.

So ist auch die heimliche oder offene Ersetzung des christlichen
Glaubens durch das Denken der Aufklarung und des deutschen
Idealismus der Grund fiir den heute alles Denken und Leben be-
herrschenden ,,westlichen Individualismus®, fiir die Atomisierung
der Gesellschaft, die ebenso im modernen kapitalistischen Liberalis-
mus wie im marxistischen Sozialismus zum Ausdruck kommt. Die
Theologie im Verein mit der Philosophie hat die Aufgabe, der mo-
dernen Welt zu zeigen, worin die Wurzeln des Individualismus lie-
gen, den heute alle Einsichtigen in seinen Auswiichsen beklagen,
ohne doch seine Wurzeln zu sehen. Es ist die Aufgabe der Theologie,
den Gemeinschaftsgedanken des Christentums von den Pseudo-
gemeinschaitsbegriffen, die heute in Erziehung und Literatur allen
eingeflosst werden, deutlich zu unterscheiden nach Art und Aus-
wirkung, vor allem aber auch nach dem Wurzelgrund, aus dem sie
hervorwachsen. Das Problem der Gemeinschaft ist zwar auch eir
soziologisches, ein padagogisches, ein ethisches, ein psychologi-
sches, aber es ist vor allem ein theologisches. Nicht weil der Theo-
loge einen besonderen Beitrag zu bieten hatte, sondern weil die
Frage der Gemeinschaft — negativ und positiv — im Evangelium
von Jesus Christus durch das Wort Gottes, das dem Glauben der
Kirche geschenkt ist, uns erst recht gestellt und zugleich beantwor-
tet ist. Die Frage der Gemeinschaft vom Evangelium aus zu ver-
stehen suchen, das heisst wahrhait Theologie treiben, und umge-
kehrt: nur wer wahrhaft Theologie treibt, ist in der Lage zu sagen,
was vom Evangelium aus zur Frage der Gemeinschaft zu sagen ist. .

Eine Frage bleibt uns zum Schluss, eine peinliche und schwere:
Wo ist denn diese Theologie und diese Kirche? Haben wir
sie? Auf diese Frage antworten wir am ehrlichsten mit nein. Wir
haben weder diese Kirche, die darum, weil sie wirklich auf dem
Wort Gottes gegriindet ist, wahre [ebensgemeinschaft ist, noch
haben wir diese Theologie, die in einer Weise wie die reformato-
rische auf den Grund der aktuellsten Frage der Gegenwart, der

394



Gemeinschaftsfrage, zu leuchten vermochte, darum weil sie ein
wahrhait griindliches Verstindnis des géttlichen Wortes gewonnen
hat. Wir haben diese Kirche nicht, weil wir diese Theologie nicht
haben, und haben diese Theologie nicht, weil wir diese Kirche
niicht haben.

Was heute Kirche heisst, ist — nicht Nicht-Kirche, nicht Un-
Kirche; woher sonst als von der Kirche wiissten wir von Jesus
Christus und der wahren Kirche? Woh] aber ist es kranke und er-
starrte Kirche. An ihrer Krankheit nimmt auch die Theologie teil.
Keine ,Luther- und Calvinrenaissance® vermogen diese Krankheit
zu beheben. Die Gesundung aber kann nur darin liegen, dass die
Kirche sich wieder dessen bewusst wird, was wahre Kirche wére
und worauf sie beruht und dass die Theologie sich wieder bewusst
wird, was rechte Theologie wére und was ihre Aufgabe und Mog-
lichkeit ist. Die Besinnung der Kirche auf ihren Grund und die Be-
sinnung der Theologie auf ihre Aufgabe, das ist der einzige Weg
vorwérts. Nicht aber ein ,,weg von der Kirche!* und ,,weg von der
Theologie!*“ Diese Parole kann nur den Prozess der Aufléosung
beschleunigen, dem entgegenzutreten unsere Aufgabe ist.

Emil Brunner.

P R B R e R E O G NN EL N R R TE T R N R E R R R I R R R G R ER IR R R TR R R R AR IR R R RO

Aussprache {s

R R R N R R R R R R R R R R R R et e R E RN e RIS R RE Ny

S

UTENISNTRIRTNETS
TR S

R
Fyaas®

R RERRIRERReR IR B

RLLBEREARASERRNNRaRTNTNE]

L.
Zur deutschen Lage,
1

Verehrter, lieber Herr Professor!

Erlauben Sie, dass ich Ihnen wieder einmal schreibe. Ich lese Ihre ,Neuen
Wege™ mit grossem Interesse und innerem Gewinn und freue mich, dadurch
sozusagen mit Ihnen in innerer Fiihlung zu bleiben. Aber das, was Sie in
der ,,Rundschau® Ihres neuestens Heftes iiber die Lage in Deutschland schrei-
ben, erregte doch so meinen Widerspruch, dass ich es, glaube ich, schreiben
muss. Sie meinen, in Deutschland wehe gegenwiirtig ein sehr reaktiondrer
Wind und es sei eine Wendung in der Richtung auf das alte Deutschiand
mit dem Ziele der Wiederherstellung des alten Heeres, der alten Grenzen und
Machttriume zu beobachten. Soweit ich die Sache beobachten kann, stimmt
das 1n keiner Weise, Es sind immer dieselben deutschnationalen und volki-
schen Kreise, die solche Triume von jeher gehabt haben und heute noch haben
(selbst da nicht ohne Einschrinkung). Aber diese Kreise sind in keiner Weise
die Mehrheit oder auch nur im Wachsen. Sie schreien jetzt etwas mehr, weil
sie in der Opposition sind, wo man sich das ruhig gestatten kann, aber eine
nochmalige Wahl wiirde sie ebenso vernichtend schlagen wie das letzte Mal.
Das Gros des Volkes will nichts mehr von der alten Machtpolitik und irgend
welcher Aufriistung. Auch meine Bauern, die aus wirtschaitlichen Griinden
fast alle rechts wihlen, wollen doch vom Krieg nichts und meine sehr deut-
lichen Predigten, in denen ich den Krieg scharf verurteile, haben noch nie
Anstoss erregt. Ich darf dabei doch auch an den Riesenerfolg des Buches

395



	Theologie und Gemeinschaft

