
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 9

Artikel: Ein Rest wird bleiben

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦.'.¦¦¦:¦¦

Ein Rest wird bleiben.
Gleich einer Terebinthe oder Eiche,

von denen beim Fällen ein Stumpf bleibt:
ein heiliger Same wird dieser Stumpf sein.

Jes. 6, 13.

Es ist ein wiederholt auftretender Trostgedanke der Propheten :

„Ein Rest wird bleiben." Mag auch alles zugrunde gehen, an was
man seine Seele gesetzt hatte, mag unter den Blitzen des göttlichen
Gerichtes zusammenbrechen, was hoch und üppig dastand, wenn
etwas dabei war, was aus Gott stammte, etwas, woran das Hoffen,
Glauben, Leiden seiner Getreuen gesetzt, etwas, das mit Herzblut
benetzt worden war, dann wird dieses sich als „heiliger Same"
erweisen, woraus zu seiner Zeit neues Leben brechen muss.

Besonders eindringlich und ergreifend tritt dieser Gedanke —
der doch mehr ist als ein blosser Gedanke — in dem gewaltigen
Bericht von der Berufung des Jesaja hervor. Er wird berufen.
Zögernd, tieferschrocken, wegen seiner Unzulänglichkeit und Unwür-
digkeit für diesen Auftrag, gehorcht er zuletzt: „Hier bin ich, sende
mich." Aber was soll er verkündigen? Etwas sehr Seltsames,
Widerspruchvolles: „Höret immerfort — doch ohne zu verstehen!
Sehet immerfort — doch ohne zu erkennen! Verstocke das Herz
dieses Volkes, verhärte seine Ohren, verblende seine Augen, dass
es mit seinen Augen nicht sehe und mit seinen Ohren nicht höre
und sein Herz nicht verständig werde und sich bekehre und Heilung
erfahre." Das bedeutet: „Du darfst bei deiner Verkündigung nicht
auf Verständnis für Gottes Willen und Gehorsam gegen ihn rechnen,

sondern musst auf völlige Unempfänglichkeit und gänzlichen
Misserfolg gefasst sein. Aller Anschauungsunterricht der Ereignisse

wird unverstanden bleiben, deine Worte werden in der leeren
Luft verhallen, die Herzen werden durch deine Busspredigt nur
verhärtet werden und deine Verheissung werden sie verhöhnen
Nur immer ärger wird es werden." Wahrhaftig, eine düstere
Aussicht, ein merkwürdiger Ansporn für prophetisches Wirken Es ist.
als ob spätere Erfahrung in die Erinnerung an die Berufung ein
flösse und einem Element, das ursprünglich bloss keimhaft darin
enthalten war, eine grössere Rolle anweise. Jesaja antwortet Gott
„'Bis wann?" und erhält den Bescheid: „Bis die Städte verheert
sind, dass keine Bewohner mehr darin zu treffen, die Häuser
menschenleer und die Aecker zur Wüste verheert sind, bis Jahwe die
Menschen in die Ferne geschickt hat und die Verödung gross
geworden ist im Lande. Und wenn noch ein Zehntel darin ist, so soll
auch dieses wieder der Vertilgung anheimfallen. Aber wie bei einer
Terebinthe oder Eiche beim Fällen ein Stumpf bleibt, so soll ein
Rest bleiben, als heiliger Same!"

377



Es ist dann so gekommen. Die Eiche Judas fiel, wie die
Terebinthe Israels vorher gefallen war. Das Volk wanderte ins Exil,
zuerst ein Teil, dann der andere. Der Tempel zu Jerusalem wurde
ein Trümmerhaufen und die heilige Stadt eine Behausung der Schakale.

Alles schien aus und vorbei. Aber es blieb ein Rest. Es blieb
das, was die Propheten geglaubt, gekämpft, gelitten, geweissagt
hatten. Ganz wenige nur waren es gewesen, die es in sich
aufgenommen hatten — was waren diese paar einflusslosen Leute gegenüber

dem Haufen der Politiker, Priester und falschen Propheten
und der blinden Masse des Volkes? Aber diese wenigen, diese
Geringgeschätzten und Verhöhnten, als Landesverräter Verschrieenen
wurden der heilige Same, aus dem Israel wieder erstand.
Vielmehr: das prophetische Wort und Werk wurde dieser heilige Same,
aus dem der Baum wuchs, der das Leben der Menschheit geworden
ist. Aus Israel ist zuletzt Christus hervorgegangen, und sein Reich,
das Reich Gottes, wird das letzte Wort der Geschichte sein.

Diese Losung : „Ein Rest wird bleiben !" ist mir die letzte Zeit
im Zusammenhang mit dem Nachdenken über die schweizerische

Lage immer wieder in den Sinn gekommen. Sie scheint mir
auch für diese unser letzter und wohl einziger Trost zu sein. Denn
es steht im übrigen böse. Alles, was in diesen entscheidüngsvollen
Zeiten, sei's von Einzelnen, sei's von ganzen Kreisen, zur Erneuerung

und Rettung der Schweiz unternommen worden ist, alle die
neuen Ziele, die gezeigt, alle die neuen Lebensformen, die begründet,
aller Glaube, alle Hoffnung, alle Liebe, die vertreten wurden, alle
Verkündigung von Gericht und Gnade — gestehen wir es offen, es
ist wenig oder nichts daraus geworden. Politiker, Priester, Intellektuelle,

sie haben ihre Ohren dafür verschlossen und ihre Herzen
verhärtet, die Masse aber gehorcht, als ob sie nie etwas von einem
Worte Gottes aus Gerichtswetter und Rettung vernommen hätte,
ihrem dumpfen und wilden Lebenstrieb und lässt sich bloss von den
Parolen der Demagogie bewegen. Blüten und Blätter sind vom
Baum unserer Hoffnung gefallen, und wer weiss, ob nicht eines
Tages der Blitzschlag einer schweren Katastrophe auch den Stamm
trifft? Verdient hat unser Volk diesen Gerichtstag reichlich und
überreichlich.

Wie denn? Sollen wir die Hand vom Pfluge ziehen? Sollen wir
verzweifeln?

Nein, denn „Ein Rest wird bleiben". Dessen dürfen wir sicher
sein. Blüten und Blätter mögen vergehen; vieles, vieles von unseren
Bemühungen mag sich als nebensächlich und zeitweilig erweisen,
ja, es mag der Stamm stürzen, die geschichtliche Katastrophe, die
von Politikern, Zeitungsschreibern, Priestern und falschen Propheten,

Geschäftsmagnaten, Literaten, Intellektuellen, und auch von der
verblendeten Masse, sozusagen mit Stricken herbeigezogen wird

378



'

(auch ein prophetisches Bild!), unser Land verheerend treffen: bleiben

wird der heilige Strunk, bleiben wird, was unser Herz mit seinem
Blut gedüngt; es wird aufwachsen zu seiner Zeit, schöner, herrlicher
als wir's gedacht. Bleiben wird die Schweiz um dessenwillen, was
ein über das Land verstreuter kleiner Kreis von Menschen aus allerlei

Lagern und Parteien für sie geglaubt, gehofft, geliebt, gelitten
hat. Das ist die Auferstehungskraft, durch die sie aus der
Katastrophe sich erheben wird. Arbeiten wir darum getrost weiter
inmitten von aller Enttäuschung, aller Erfolglosigkeit, aller Erbärmlichkeit,

arbeiten wir nur immer treuer, immer lauterer, immer
entschlossener, immer wieder von der Glut des göttlichen Gerichtes
gereinigt: nichts, gar nichts wird umsonst sein. „Ein Rest wird
bleiben", und in diesem „Rest" wird alles, alles, was wir aus Gott
getan, ja, sogar alles, was wir bloss aus unserem schwachen Herzen

und trüben Sinn aber in Treue getan, wohl aufbewahrt sein,
scheinbar verringert, aber geläutert, gesegnet, geheiligt.

Unter den gleichen Gesichtspunkt müssen wir, meine ich, a 11

unser Tun in der heutigen Weltzeit stellen. Wir leugnen

durchaus nicht, dass wir, neben der Erwartung der kommenr
den Gerichte und Katastrophen, die uns durch das Leben begleitet
hat, immer auch edle Hoffnungen in uns gehegt und strahlende
Ziele für Arbeit und Kampf vor uns gesehen haben. Der Krieg hat
beides : die Gerichtsstimmung, wie auch die Hoffnung (die Theologen
nennen das die eschatologisch-apokalyptische Erwartung) gesteigert.
Diese Hoffnung nun war — und ist — nicht nur die allerhöchste
und letzthinige, das Reich Gottes selbst, sie hatte — und hat —
auch menschliche, vorläufige Formen, als da sind: Demokratie,
Sozialismus, Besiegung des Krieges, neue Geisteskultur, bessere
Gemeinschaftsformen und vieles dieser Art. Nun aber müssen wir,
wenn wir uns nicht selbst betrügen wollen, gestehen, dass die
heutige Welt dafür wenig Aussicht gewährt. In dieser Welt wächst
weder Demokratie noch Sozialismus, noch neue Kultur. Was uns
zunächst bevorsteht, ist der Verfall. Diese Periode mag lange
dauern, mag sogar die überdauern, die jetzt noch jung sind. Was
zunächst kommt, ist die fortschreitende Verödung des Geisteslebens,
die fortschreitende Verflachung der Kultur, die fortschreitende
Mechanisierung, Brutalisierung und Dämonisierung. Es wird immer
sinnloser werden, noch von Kultur zu reden : wir versinken Tag für
lag mehr in die Barbarei jeder Art. Demokratie? Sozialismus?
Neue Kultur? Es ist zum Lachen! Diktatur des Mammons und der
Gewalt, Brot und Spiele, wildestes Ausschäumen der gottlosesten
Selbstsucht und Brutalität — das ist der Ausblick auf das, was vor
läufig kommt. Ja, dieser Ausblick kann noch dunkler werden. Wird
denn diese ganze heutige Welt überhaupt noch eine Zukunft haben?
Ist nicht wenigstens der Untergang des Abendlandes besiegelt?

379



'^;\'^. ^,f^^^~'

Weisen nicht für den, der sehen kann, alle Zeichen darauf hin? Ist
überhaupt der Welt noch Frist gegeben? Naht nicht die grosse
Wende, die das Wort von der Wiederkunft Christi bezeichnet Werden

wir nicht in steigendem Masse das Ausschäumen und Aufsteigen

aller gottfeindlichen, dämonischen, ja satanischen Mächte
erleben? Wird nicht der Antichrist immer deutlicher seine Herrschaft
antreten? Und umgekehrt: Sollen wir nicht alle unsere Kraft und
Sehnsucht auf das eine Ziel spannen : das Kommen Gottes mit
seinem Reich zum Gericht, aber vor allem zur Gnade Wozu sollen
wir uns in einer solchen Zeit, beim Blick auf solche Zeichen,
noch mit jenen menschlichen und vorläufigen Dingen abgeben?
Es ist doch alles umsonst i

Was ist darauf zu antworten
Wieder: Wie immer die Entwicklungen dieser Zeiten sich

gestalten mögen: „Ein Rest wird bleiben." Was wir heute für diese
edlen menschlichen Ziele und Hoffnungen tun, für Demokratie,
Sozialismus, Frieden, neue Kultur, das mag wie in Sand und Sumpf
gestreut sein, mag vorläufig ganz aussichtsslos scheinen, umsonst
wird es nicht sein. Es ist ein Beitrag zu dem Reich des Guten, das
alle Zeiten überdauert, das der Sinn und das Ziel aller Geschichte
ist, Es ist heiliger Same für eine Zukunft, die nahe, aber auch fern
sein mag — was tuts Was wir heute tun, wenn wir es tun müssen

— was ich dreimal unterstreiche — wenn es heute notwendig,
organisch gefordert ist, nicht etwa bloss zurechtgemacht, nicht etwa
bloss geträumt, das ist notwendig auch für die Zukunft, das
bereitet diese vor, das bewahrt ihre Wurzeln. Und das wird mitleben,
wenn aus diesen Wurzeln, aus dem heiligen Strunk das Neue
emporwächst. Es gibt niemals in der Geschichte bloss Abbruch und
Aufhören, es ist überall auch Zusammenhang und Fortsetzung. Was
die Propheten Israels in scheinbarer Hoffnungslosigkeit taten — vor
dem Abbruch, vor dem Aufhören — das war die Zukunft. Daran
schlössen die Propheten des neuen Tages an. Auf einen Jesajas
baute ein Deuterojesajas und auf einen Jeremias die Psalmsänger,
bis aus der fast verwelkten „Wurzel Isais" das Reis entsprang,
welches das Heil der Welt wurde. Als einst die ganze antike Welt mit
ihrer Herrlichkeit zu Grabe ging, da schrieb Augustin, sozusagen
unter dem Lärm der Vandalen, die seine afrikanische Bischofsstadt
bestürmten, sein Buch vom „Gottesstaat", das vielleicht nur damals
ein Mensen schreiben konnte und das über jenen Weltuntergang
hinweg in den neuen Aeon wies.

Also arbeiten wir getrost weiter. Arbeiten wir ruhig auch für
Demokratie, Sozialismus, Weltfrieden, neue Bildung. Wenn wir das
nicht als Sport treiben, sondern aus einem Auftrag heraus, in
organischem Anschluss an die gottgewollte Entwicklung dieser Zeiten,
dann arbeiten wir am besten auch für die Zukunft und für alle Zeiten.

380



Und wenn auch die unmittelbaren Ziele unserer Arbeit wertlos

wären, überholt wären, dann behielte seinen Wert unser Arbeits-
Wille, behielten ihren Wert unsere Hingebung und Treue,
behielte seinen Wert unser Dienst Gottes und des Menschen. Sie blieben

aufbewahrt, würden zum „heiligen Samen" getan.
Man könnte dagegen allerdings einwenden, ein Arbeiten, das

nicht auf unmittelbaren Erfolg hoffen dürfe, ein Arbeiten auf so
lange Sicht, ein Arbeiten ins Unsichtbare hinein, müsse jener
Freudigkeit entbehren, ohne die es doch kein gedeihliches Tun gebe, es
sei zu stark mit Resignation belastet. Gewiss, dieses Bedenken hat
nicht ganz unrecht. Resignation ist in mancher Beziehung wohl
das Los unseres Geschlechtes. Und Resignation kann lähmen. Ja,
aber sie kann auch stärken, beleben. Indem sie von Illusionen
befreit, kann sie die Hoffnung erwecken, indem sie falsche Wege
versperrt, kann sie zu jenen tiefsten Quellen alles Tuns führen, die aus
dem Ewigen kommen, worin alles Tun, das aus ihm stammt,
auch lebt und Erfolg hat, und zwar unmittelbaren. Wer es fassen
kann, der fasse es! Aber ich füge hinzu, dass ja gerade über dem
Verfall unserer Zeit eine neue Welt emporsteigt, dass das Morgenrot

eines neuen Tages über den Gipfeln steht und da und dort schon
ein Strahl der neuen Sonne in die Tiefen fällt. Gerade einige der
allergrössten Hoffnungen sind mit dem Bilde dieser Weltzeit
verbunden, so die Friedenshoffnung, der Ausblick auf eine neue Einheit

der Völkerwelt, ja sogar die Verheissung einer neuen Gofteszeit.
Sollte das nicht eine Quelle der Begeisterung sein, tief und mächtig
genug? Und wenn gewisse Ziele in den bisherigen Formen wirklich

überlebt sein sollten, könnten sie dann nicht in neuen
wiedererstehen? Könnte statt der Demokratie nicht eine neue Brüderlichkeit

kommen, die auch Freiheit wäre? Und statt der neuen Kultur
nicht neue Gotteserkenntnis, neues Gottesleben? Könnten die Ziele,
denen wir heute dienen, nicht vermummte Gestalten sein, die ihre
Maske abwerfend herrlicher wären, als wir es gedacht? Könnte
nicht gerade die ungeheure Not dieser Zeit — ich meine jetzt vor
allem die geistige Not — Vorstadium und auch Vorbedingung
einer völligen Wende sein, einer Wende zu Gott und zum Menschen
hin Und könnte es nicht so sein, dass wir manchmal gerade durch
die Arbeit an überholten Zielen zu den lebendigen und heute giltigen

vordrängen, während wir ohne diese Arbeit einfach in Sand
und Sumpf erstickten?

Dass ich alles in das Eine zusammendränge: Wenn Gott lebt
und wir für ihn arbeiten, mit ihm „Taten tun", dann können wir
auch in dieser Zeit mit Freude arbeiten. Denn Gott ist in allen
Zeiten Freude, und zwar die einzige Freude. Er hat zu allen Zeiten

Arbeit für uns, die seine Freude einschliesst. Wer ihm dient,
arbeitet nie ohne Hoffnung, nie ohne „Erfolg".

381



'ywy^y:

Das alles gilt auch, wenn wir so sagen dürfen, für den äussersten
Fall. Auch wenn das Ende der Zeiten nahe wäre, müssten wir

arbeiten, und täten es nicht umsonst. Arbeitend muss der Herr uns
finden, wenn er kommt. Denn nur der Arbeitende bleibt wach. Wer
nicht arbeitet, schläft ein, wie die törichten Jungfrauen einschliefen,
und gerät ins Träumen. Arbeiten aber können wir nur für menschliche,

konkrete, vorläufige Aufgaben. In diesen begegnet uns Gott.
Er hält sich nicht für zu gering, dies zu tun — das meinen nur
Theologen und Fromme, die Bibel aber lehrt überall das Gegenteil
— es ist sozusagen seine allgemeine Menschwerdung, dass er uns
s o begegnet. Wenn wir also die Arbeit tun, die wir als notwendig

empfinden, wenn wir für menschlich edle und hohe Ziele kämpfen,

mögen sie auch nur vorläufig sein, so bereiten wir damit am
besten die Wiederkunft Christi vor, so bereiten wir uns selbst am
besten darauf vor. Ja, wir dürfen und müssen sagen : nicht im
luftleeren Raum der blossen Theologie oder Frömmigkeit, sondern im
Ringen mit den gottgegebenen Aufgaben dieser Zeit spüren wir den
Hauch, der vor dem Kommen Gottes hergeht und unser Herz wird
von der höchsten Freude erfüllt, die eben Gott selbst ist. Und wir
dürfen dabei auch wissen: Gott braucht uns! Denn er kann
nicht zu Untätigen kommen, er kann nicht zu Schlafenden kommen,
er kann nur zu Bereiten kommen, zu Gespannten, zu Wartenden,
und das sind Arbeitende. Darum ist gerade in solchen Zeiten unser
Tun notwendiger und darum, ich wiederhole es, auch freudiger als
je, wenn wir nur alles recht verstehen.

Endlich dürfen wir diesen trostvollen Gesichtspunkt auch auf
unser persönliches Leben anwenden. Auch hier ist es ja
so: vieles, vieles, vielleicht das Meiste, was wir im Einzelnen
erstreben, verwelkt. Blüten und Blätter fallen ab. Es wird nicht, was
wir ersehnten. Ja, es sind auch hier Katastrophen möglich,
Zusammenbrüche, sei's im Einzelnen, sei's gar im Ganzen. Besonders
tragisch tritt dies oft im Leben derer hervor, die wir die Grossen
nennen. Was hat sich von Luthers, was von Zwingiis, was von
Pestalozzis, was von Wilsons (ich wage auch ihn zu nennen grossen

Hoffnungen unmittelbar verwirklicht? So vieles, vieles ging den
andern Weg. Zwingli fiel zu Kappel unter dem Streich eines
Reisläuferhauptmanns, auf Luthers Grab stand ein Jahr nach seinem
Tode Karl V. mit Herzog Alba, Pestalozzi sann im Neuhof als
verlassener Greis über den Untergang seines Werkes, Wilson starb im
Dunkel.

Und dennoch — auch hier: „Ein Rest wird bleiben." Aus dem
Strunk des vom Blitz gebrochenen Baumes ist die zwinglische und
die lutherische Reformation neu emporgewachsen, und vielleicht
erleben wir die Tage, wo dem Besten und Letzten, das sie wollten,
eine neue Entfaltung winkt; aus des greisen Pestalozzi Schwanen-

382



¦xyta-msrrt¦ --.itetnF&Kp^-*-*™ -V'^r.^.^^-'fft'

gesang ist der mächtige Chor einer neuen Liebe zum Volk geworden,
der immer stärker wird; Wilsons Völkerbund lebt. Und so

wird es auch mit uns sein, den Kleinen und Kleinsten. Mag noch so
viel von unserem Werke zerstieben, Blüten und Laub fallen, ja auch
ganze Aeste abbrechen, mag die Katastrophe, der völlige Misserfolg
das Ende sein, das erste Ende: „Ein Rest wird bleiben." Aus dem
innersten Kern dessen, was wir geglaubt und gewollt haben, aus
seiner heiligen, von Gott gepflanzten Wurzel, wird es emporwachsen,

auch anders vielleicht, als wirs etwa gedacht, aber auch
ungeahnt schön und herrlich. Es wird gerade aus den schwersten
Niederlagen, den schlimmsten Enttäuschungen, dem bittersten Herzeleide

emporwachsen, äusserstes vorläufiges Misslingen wird
vielleicht die Vorbedingung des letzten Gelingens sein. Seien auch wir
nur getrost und seien wir immer treuer, völliger, entschlossener,
lauterer, säen wir besonders willig den heiligen Samen des
Leidens, die Saat wird einst, wenn wir sie nicht mehr mit irdischen
Augen sehen, wunderbar auf Gottes Ackerfeld stehen. Es ist
vielleicht gut, dass wir sie jetzt nicht sehen.

Nochmals, für alles und im stärksten, heiligsten Sinn : „Ein
Rest wird bleiben !" L. Ragaz.

Theologie und Gemeinschaff,
i.

Fragt man irgend einen unserer gebildeten Zeitgenossen, was
Theologie sei und was er von ihr halte, dann wird er einen wie peinlich

berührt oder verwundert anschauen und etwa dies antworten;
Theologie? Ein noch lebendes Fossil, ein Rudiment aus einer
längstentschwundenen Zeit. Es gab einmal eine Zeit — das theologische
Zeitalter nennt es die positive Philosophie Comtes —, da spielte die
Theologie eine führende Rolle im Geistesleben Europas. Aber diese
Zeit ist ebenso gründlich entschwunden wie die schöne romantische
Zeit des Posthorns oder der Perücke. Wir haben wichtigeres zu tun.
In den Blättern dieser Zeitschrift wird so von der Theologie nicht
gesprochen. Man weiss, dass die Sache, um die es irgendwie auch
der Theologie geht, trotzdem, was der Durchschnittsgebildete von
heute davon denkt, nicht tot ist, sondern verhüllt und begraben
unter viel Oberflächenschutt, das Grösste und Lebendigste, was es
auch heute gibt. Jesus Christus gestern und heute und derselbe in
Ewigkeit. Aber — Theologie? Eine Grossmacht, gewiss; ist sie
es jetzt nicht mehr wie sie es war, so könnte sie es wohl wieder
werden, aber keine Macht zum Segen, sondern eher zur Verderbnis.
Denn was kann dem Evangelium schlimmeres widerfahren, als dass
es zur Theologie, zum komplizierten ausgeklügelten Gedankensystem

wird Wenn aber nicht gefährlich, dann jedenfalls harmlos,

383


	Ein Rest wird bleiben

