Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 9

Artikel: Ein Rest wird bleiben

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135879

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein Rest wird bleiben.

Gleich einer Terebinthe oder Eiche,
von denen beim Fillen ein Stumpf bleibt:
ein heiliger Same wird dieser Stumpf sein.

Jes. 0, 13.

Es ist ein wiederholt auftretender Trostgedanke der Propheten:
,,Ein Rest wird bleiben.“ Mag auch alles zugrunde gehen, an was
man seine Seele gesetzt hatte, mag unter den Blitzen des goéttlichen
Gerichtes zusammenbrechen, was hoch und {ippig dastand, wenn
etwas dabei war, was aus Gott stammte, etwas, woran das Hoffen,
Glauben, Leiden seiner Getreuen gesetzt, etwas, das mit Herzblut
benetzt worden war, dann wird dieses sich als ,heiliger Same*
erweisen, woraus zu seiner Zeit neues Leben brechen muss.

Besonders eindringlich und ergreifend tritt dieser Gedanke —
der doch mehr ist als ein blosser Gedanke — in dem gewaltigen
Bericht von der Berufung des Jesaja hervor. Er wird berufen. Z6-
gernd, tieferschrocken, wegen seiner Unzulinglichkeit und Unwiir-
digkeit fiir diesen Auftrag, gehorcht er zuletzt: ,,Hier bin ich, sende
mich.“ Aber was soll er verkiindigen? Etwas sehr Seltsames,
Widerspruchvolles: ,,Horet immerfort — doch ohne zu verstehen!
Sehet immerfort — doch ohne zu erkennen! Verstocke das Herz
dieses Volkes, verhiarte seine Ohren, verblende seine Augen, dass
es mit seinen Augen nicht sehe und mit seinen Ohren nicht hore
und sein Herz nicht verstindig werde und sich bekehre und Heilung
erfahre. Das bedeutet: ,,Du darfst bei deiner Verkiindigung nicht
auf Verstandnis fiir Gottes Willen und Gehorsam gegen ihn rech-
nen, sondern musst auf vollige Unempfanglichkeit und géanzlichen
Misserfolg gefasst sein. Aller ‘Anschauungsunterricht der Ereig-
nisse wird unverstanden bleiben, deine Worte werden in der leeren
Luft verhallen, die Herzen werden durch deine Busspredigt nur
verhartet werden und deine Verheissung werden sie verhohnen.
Nur immer arger wird es werden.“ Wahrhatftig, eine diistere Aus-
sicht, ein merkwiirdiger Ansporn fiir prophetisches Wirken! Es ist,
als ob spitere Erfahrung in die Erinnerung an die Berufung ein-
flosse und einem Element, das urspriinglich bloss keimhaft darin
enthalten war, eine grossere Rolle anweise. Jesaja antwortet Gott:
,Bis wann?“ und erhilt den Bescheid: ,Bis die Stidte verheert
sind, dass keine Bewohner mehr darin zu treffen, die Hauser men-
schenleer und die Aecker zur Wiiste verheert sind, bis Jahwe die
Menschen in die Ferne geschickt hat und die Verdodung gross ge-
worden ist im Lande. Und wenn noch ein Zehntel darin ist, so soll
auch dieses wieder der Vertilgung anheimfallen. Aber wie bei einer
Terebinthe oder Eiche beim Fallen ein Stumpf bleibt, so soll ein
Rest bleiben, als heiliger Same!*

377



Es ist dann so gekommen. Die Eiche Judas fiel, wie die Tere-
binthe Israels vorher gefallen war. Das Volk wanderte ins Exil, zu-
erst ein Teil, dann der andere. Der Tempel zu Jerusalem wurde
ein Trimmerhaufen und die heilige Stadt eine Behausung der Scha-
kale. Alles schien aus und vorbei. Aber es blieb ein Rest. Es blieb
das, was die Propheten geglaubt, gekdmpit, gelitten, geweissagt
hatten. Ganz wenige nur waren es gewesen, die es in sich aufge-
nommen hatten — was waren diese paar einflusslosen Leute gegen-
iiber dem Haufen der Politiker, Priester und falschen Propheten
und der blinden Masse des Volkes? Aber diese wenigen, diese Ge-
ringgeschitzten und Verhohnten, als Landesverriter Verschrieenen
wurden der heilige Same, aus dem Israel wieder erstand. Viel-
mehr: das prophetische Wort und Werk wurde dieser heilige Same,
aus dem der Baum wuchs, der das Leben der Menschheit geworden
ist. Aus Israel ist zuletzt Christus hervorgegangen, und sein Reich,
das Reich Gottes, wird das letzte Wort der Geschichte sein.

Diese Losung ,,Ein Rest wird bleiben!* ist mir die letzte Zeit
im Zusammenhang mit dem Nachdenken iiber die schweizeri-
sche Lage immer wieder in den Sinn gekommen. Sie scheint mir
auch fiir diese unser letzter und wohl einziger Trost zu sein. Denn
es steht im iibrigen bose. Alles, was in diesen entscheidungsvollen
Zeiten, sei’s von Einzelnen, se-i’s von ganzen Kreisen, zur Erneue-
rung und Rettung der Schweiz unternommen worden ist, alle die
neuen Ziele, die gezeigt, alle die neuen Lebensformen, die begriindet, -
aller Glaube, alle Hofinung, alle Liebe, die vertreten wurden, alle
Verkiindigung von Gericht und Gnade — gestehen wir es offen, es
ist wenig oder nichts daraus geworden. Politiker, Priester, Intellek-
tuelle, sie haben ihre Ohren dafiir verschlossen und ihre Herzen
verhirtet, die Masse aber gehorcht, als ob sie nie etwas von einem
Worte Gottes aus Gerichtswetter und Rettung vernommen hitte,
ihrem dumpfen und wilden Lebenstrieb und l4sst sich bloss von den
Parolen der Demagogie bewegen. Bliiten und Blatter sind vom
Baum unserer Hoffnung gefallen, und wer weiss, ob nicht eines
Tages der Blitzschlag einer schweren Katastrophe auch den Stamm
trifft? Verdient hat unser Volk diesen Gerichtstag reichlich und
{iberreichlich.

Wie denn? Sollen wir die Hand vom Pfluge ziehen? Sollen wir
verzweifeln ? _

- Nein, denn ,,Ein Rest wird bleiben*. Dessen diirfen wir sicher
sein. Bliiten und Blatter mogen vergehen; vieles, vieles von unseren
Bemiihungen mag sich als nebensichlich und zeitweilig erweisen,
ja, es mag der Stamm stiirzen, die geschichtliche Katastrophe, die
von Politikern, Zeitungsschreibern, Priestern und falschen Prophe-
ten, Geschaftsmagnaten Literaten, Intellektuellen, und auch von der
verblendeten Masse, sozusagen mit Stricken herbeIgezogen wird

378



(auch ein prophetisches Bild!), unser Land verheerend treffen: blei-
ben wird der heilige Strunk, bleiben wird, was unser Herz mit seinem
Blut gediingt; es wird aufwachsen zu seiner Zeit, schoner, herrlicher
als wir’s gedacht. Bleiben wird die Schweiz um dessenwillen, was
ein iliber das Land verstreuter kleiner Kreis von Menschen aus aller-
lei Lagern und Parteien fiir sie geglaubt, gehofit, geliebt, gelitten
hat. Das ist die Auferstehungskrait, durch die sie aus der Kata-
strophe sich erheben wird. Arbeiten wir darum getrost weiter
inmitten von aller Enttduschung, aller Erfolglosigkeit, aller Erbarm.-
lichkeit, arbeiten wir nur immer treuer, immer lauterer, immer ent-
schlossener immer wieder von der Glut des gotthchen Gerichtes
gereinigt: mchts, gar nichts wird umsonst sein. ,Ein Rest wird
bleiben, und in diesem ,,Rest* wird alles, alles, was wir aus Gott
getan, ja, sogar alles, was wir bloss aus unserem schwachen Her-
zen und tritben Sinn aber in Treue getan, wohl aufbewahrt sein,
scheinbar verringert, aber gelautert, gesegnet, geheiligt.

Unter «den gleichen Gesichtspunkt miissen wir, meine ich, all
unser Tuninderheutigen Weltzeit stellen. Wir leug-
nen durchaus nicht, dass wir, neben der Erwartung der kommen-
den Gerichte und Katastrophen, die uns durch das Leben begleitet
hat, immer auch edle Hotfnungen in uns gehegt und strahlende
Ziele fiir Arbeit und Kampt vor uns gesehen haben. Der Krieg hat
beides: die Gerichtsstimmung, wie auch die Hoffnung (die Theologen
nennen das die eschatologisch-apokalyptische Erwartung) gesteigert.
Diese Hoffnung nun war — und ist — nicht nur die allerh6chste
und letzthinige, das Reich Gottes selbst, sie hatte — und hat —
auch menschliche, vorliufige Formen, als da sind: Demokratie,
Sozialismus, Be:siegung des Krieges, neue Geisteskultur, bessere Ge-
meinschaftsformen und vieles dieser Art. Nun aber miissen wir,
wenn wir uns nicht selbst betriigen wollen, gestehen, dass die
heutige Welt dafiir wenig Aussicht gewihrt. In dieser Welt wachst
weder Demokratie noch Sozialismus, noch neue Kultur. Was uns
zunichst bevorsteht, ist der Ve rfall. Diese Periode mag lange
dauern, mag sogar die iiberdauern, die jetzt noch jung sind. Was
zunichst kommt, ist die fortschreitende Verodung des Geisteslebens,
die fortschreitende Verflachung der Kultur, die fortschreitende Me-
chanisierung, Brutalisierung und Damomslerung Es wird immer
sinnloser werden, noch von Kultur zu reden: wir versinken Tag fiir
Tag mehr in die Barbarei jeder Art. Demokratie? Sozialismus?
Neue Kultur? Es ist zum Lachen! Diktatur des Mammons und der
Gewalt, Brot und Spiele, wildestes Ausschdumen der gottlosesten
Selbstsucht und Brutalitdt — das ist der Ausblick auf das, was vor-
laufig kommt. Ja, dieser Ausblick kann noch dunkler werden. Wird
denn diese ganze heutige Welt iiberhaupt noch eine Zukunit haben?
Ist nicht wenigstens der Untergang des Abendlandes besiegelt?

379




Weisen nicht fiir den, der sehen kann, alle Zeichen darauf hin? Ist
iiberhaupt der Welt noch Frist gegeben? Naht nicht die grosse
Wende, die das Wort von der Wiederkunft Christi bezeichnet? Wer-
den wir nicht in steigendem Masse das Ausschdumen und Aufstei
gen aller gottfeindlichen, damonischen, ja satanischen Maéchte er-
leben ? Wird nicht der Antichrist immer deutlicher seine Herrschaft
antreten? Und umgekehrt: Sollen wir nicht alle unsere Kraft und
Sehnsucht auf das eine Ziel spannen: das Kommen G ottes mit
seinem Reich zum Gericht, aber vor allem zur Gnade? Wozu sollen
wir uns in einer solchen Zeit, beim Blick auf solche Zeichen,
noch mit jenen menschlichen und vorlaufigen Dingen abgeben?
Es ist doch alles umsonst! p

Was ist darauf zu antworten?

Wieder: Wie immer die Entwicklungen dieser Zeiten sich ge-
stalten mogen: ,,Ein Rest wird bleiben.“ Was wir heute fiir diese
edlen menschlichen Ziele und Hoffnungen tun, fiir Demokratie, So-
zialismus, Frieden, neue Kultur, das mag wie in Sand und Sumpf
gestreut sein, mag vorlaufig ganz aussichtsslos scheinen, umsonst
wird es nicht sein. Es ist ein Beitrag zu dem Reich des Guten, das
~ alle Zeiten iiberdauert, das der Sinn und das Ziel aller Geschichte
ist, Es ist heiliger Same fiir eine Zukunft, die nahe, aber auch fern
sein mag — was tuts? Was wir heute tun, wenn wir es tun mis -
s en — was ich dreimal unterstreiche! — wenn es heute notwendig,
organisch gefordert ist, nicht etwa bloss zurechtgemacht, nicht etwa
bloss getraumt, das ist notwendig auch fiir die Zukunit, das be-
reitet diese vor, das bewahrt ihre Wurzeln. Und das wird mltleben,
wenn aus diesen Wurzeln, aus dem heiligen Strunk «das Neue em-
porwiachst. Es gibt niemals in der Geschichte bloss Abbruch und
Authéren, es ist iiberall auch Zusammenhang und Fortsetzung. Was
die Propheten Israels in scheinbarer Hoffnungslosigkeit taten — vor
dem Abbruch, vor dem Authéren — d a s war die Zukunft. Daran
schlossen die Propheten des neuen Tages an. Auf einen jesajas
baute ein Deuterojesajas und auf einen Jeremias die Psalmsinger,
bis aus der fast verwelkten ,,\Wurze] Isais“ das Reis entsprang, wel-
ches das Heil der Welt wurde. Als einst die ganze antike Welt mit
ihrer Herrlichkeit zu Grabe ging, da schrieb Augustin, sozusagen
unter dem Larm der Vandalen, die seine afrikanische Bischofsstadt
bestiirmten, sein Buch vom ,,Gottesstaat®, das vielleicht nur damals
ein Mensch schreiben konnte und das iiber ]enen Weltuntergang
hinweg in den neuen Aeon wies.

Also arbeiten wir getrost weiter. Arbeiten wir ruhig auch fiir
Demokratie, Sozialismus, Weltirieden, neue Bildung. Wenn wir das
nicht als Sport treiben, sondern aus einem Auitrag heraus, in orga-
nischem Anschluss an die gottgewollte Entwicklung dieser Zeiten,
dann arbeiten wir am besten auch fiir die Zukunft und fiir alle Zeiten.

380




Und wenn auch dieunmittelbaren Ziele unserer Arbeit wert-
los waren, iiberholt wiren, dann behielte seinen Wert unser Arbeits-
Wille, behielten ihren Wert unsere Hingebung und Treue, be-
hielte seinen Wert unser Dienst Gottes und des Menschen. Sie blie-
ben aufbewahrt, wiirden zum ,heiligen Samen* getan.

Man koénnte dagegen allerdings einwenden, ein Arbeiten, das
nicht auf unmittelbaren Erfolg hoffen diirfe, ein Arbeiten auf so
lange Sicht, ein Arbeiten ins Unsichtbare hinein, miisse jener Freu-
digkeit entbehren, ohne die es doch kein gedeihliches Tun gebe, es
sei zu stark mit Resignation belastet. Gewiss, dieses Bedenken hat
nicht ganz unrecht. Resignation ist in mancher Beziehung wohl
das Los unseres Geschlechtes. Und Resignation kann lihmen. Ja,
aber sie kann auch starken, beleben. Indem sie von Illusionen be-
freit, kann sie die Hofinung erwecken, indem sie falsche Wege ver-
sperrt, kann sie zu jenen tiefsten Quellen alles Tuns fithren, die aus
dem Ewigen kommen, worin alles Tun, das aus ihm stammt,
auch lebt und Erfolg hat, und zwar unmittelbaren. Wer es fassen
kann, der fasse es! Aber ich fiige hinzu, dass ja gerade iiber dem
Verfall unserer Zeit eine neue Welt emporsteigt, dass das Morgen-
rot eines neuen Tages iiber den Gipfeln steht und da und dort schon
ein Strahl der neuen Sonne in die Tiefen fallt. Gerade einige der
allergrossten Hofinungen sind mit dem Bilde dieser Weltzeit ver-
bunden, so die Friedenshofinung, der Ausblick auf eine neue Ein-
heit der Volkerwelt, ja sogar die Verheissung einer neuen Gotteszeit.
Sollte das nicht eine Quelle der Begeisterung sein, tief und machtig
genug? Und wenn gewisse Ziele in den bisherigen Formen wirk-
lich {iberlebt sein sollten, kénnten sie dann nicht in neuen wieder-
erstehen? Konnte statt der Demokratie nicht eine neue Briiderlich-
keit kommen, die auch Freiheit wiare? Und statt der neuen Kultur
nicht neue Gotteserkenntnis, neues Gottesleben? Konnten die Ziele,
denen wir heute dienen, nicht vermummte Gestalten sein, die ihre
Maske abwerfend herrlicher wiren, als wir es gedacht? Konnte
nicht gerade die ungeheure Not dieser Zeit — ich meine jetzt vor
allem die geistige Not — Vorstadium und auch Vorbedingung
einer volligen Wende sein, einer Wende zu Gott und zum Menschen
hin? Und konnte es nicht so sein, dass wir manchmal gerade durch
die Arbeit an {iberholten Zielen zu den lebendigen und heute gilti-
gen vordrangen, wahrend wir ohne diese Arbeit einfach in Sand
und Sumpf erstickten ?

Dass ich alles in das Eine zusammendringe: Wenn Gott lebt
und wir fiir ihn arbeiten, mit ihm , Taten tun“, dann kénnen wir
auch in dieser Zeit mit Freude arbeiten. Denn Gott ist in allen
Zeiten Freude, und zwar die einzige Freude. Er hat zu allen Zei-
ten Arbeit fiir uns, die seine Freude einschliesst. Wer ihm dient,
arbeitet nie ohne Hoffnung, nie ohne ,Erfolg. '

381



Das alles gilt auch, wenn wir so sagen diirfen, fitr den ausser-
sten Fall. Auch wenn das Ende der Zeiten nahe wire, miissten wir
arbeiten, und titen es nicht umsonst. Arbeitend muss der Herr uns
finden, wenn er kommt. Denn nur der Arbeitende bleibt wach. Wer
nicht arbeitet, schlaft ein, wie die torichten Jungfrauen einschliefen,
und gerat ins Traumen. Arbeiten aber konnen wir nur fiir mensch-
liche, konkrete, vorlaufige Aufgaben. In diesen begegnet uns Gott.
Er halt sich nicht fiir zu gering, dies zu tun — das meinen nur
Theologen und Fromme, die Bibel aber lehrt iiberall das Gegenteil
— es ist sozusagen seine allgemeine Menschwerdung, dass er uns
s 0 begegnet. Wenn wir also die Arbeit tun, die wir als notwen-
dig empfinden, wenn wir fiir menschlich edle und hohe Ziele kimp-
fen, mogen sie auch nur vorlaufig sein, so bereiten wir damit am
besten die Wiederkunit Christi vor, so bereiten wir uns selbst am
besten darauf vor. Ja, wir diirfen und miissen sagen: nicht im luft-
leeren Raum der blossen Theologie oder Frommigkeit, sondern im
Ringen mit den gottgegebenen Aufgaben dieser Zeit spiiren wir den
Hauch, der vor dem Kommen Gottes hergeht und unser Herz wird
von der hochsten Freude erfiillt, die eben Gott selbst ist. Und wir
diirfen dabei auch wissen: Gott braucht uns! Denn er kann
nicht zu Untéatigen kommen, er kann nicht zu Schlafenden kommen,
er kann nur zu Bereiten kommen, zu Gespannten, zu Wartenden,
und das sind Arbeitende. Darum ist gerade in solchen Zeiten unser
Tun notwendiger und darum, ich wiederhole es, auch freudiger als
je, wenn wir nur alles rec ht verstehen.

Endlich diirfen wir diesen trostvollen Gesichtspunkt auch auf
unser persdnliches Leben anwenden. Auch hier ist es ja
so: vieles, vieles, vielleicht das Meiste, was wir im Einzelnen er-
streben, verwelkt. Bliiten und Blatter fallen ab. Es wird nicht, was
wir ersehnten. Ja, es sind auch hier Katastrophen méglich, Zusam-
menbriiche, sei’s im Einzelnen, sei’s gar im Ganzen. Besonders
tragisch tritt dies oft im Leben derer hervor, die wir die Grossen
nennen. Was hat sich von Luthers, was von Zwinglis, was von
Pestalozzis, was von Wilsons (ich wage auch ihn zu nennen!) gros-
sen Hoffnungen unmittelbar verwirklicht? So vieles, vieles ging den
andern Weg. Zwingli fiel zu Kappel unter dem Streich eines Reis-
lauferhauptmanns, auf Luthers Grab stand ein Jahr nach seinem
Tode Karl V. mit Herzog ‘Alba, Pestalozzi sann im Neuhof als ver-
lassener Greis iiber den Untergang seines Werkes, Wilson starb im
Dunkel.

Und dennoch — auch hier: , Ein Rest wird bleiben.”“ Aus dem
Strunk des vom Blitz gebrochenen Baumes ist die zwinglische und
die lutherische Reformation neu emporgewachsen, und vielleicht er-
leben wir die Tage, wo dem Besten und Letzten, das sie wollten,
eine neue Entfaltung winkt; aus des greisen Pestalozzi Schwanen-

382




gesang ist der machtige Chor emer neuen Liebe zum Volk gewor-
den, der immer stirker wird; Wilsons Volkerbund lebt. Und so
wird es auch mit uns sein, den Kleinen und Kleinsten. Mag noch so
viel von unserem Werke zerstieben, Bliiten und Laub fallen, ja auch
ganze Aeste abbrechen, mag die Katastrophe, der vollige Misserfolg
das Ende sein, das erste Ende: , Ein Rest wird bleiben. Aus dem
innersten Kern dessen, was wir geglaubt und gewollt haben, aus
seiner heiligen, von Gott gepilanzten Wurzel, wird es emporwach-
sen, auch anders vielleicht, als wirs etwa gedacht, aber auch un-
geahnt schén und herrlich. Fs wird gerade aus den schwersten
Niederlagen, den schlimmsten Enttiuschungen, dem bittersten Herze-
leide emporwachsen, dusserstes vorlaufiges Misslingen wird viel-
leicht die Vorbedingung des letzten Gelingens sein. Seien auch wir
nur getrost und seien wir immer treuer, volliger, entschlossener,
lauterer, sien wir besonders willig den heiligen Samen des Lei-
dens, die Saat wird einst, wenn wir sie nicht mehr mit irdischen
Augen sehen, wunderbar auf Gottes Ackerfeld-stehen. Es ist viel-
leicht gut, dass wir sie jetzt nicht sehen.

Nochmals, fiir alles und im starksten, heiligsten Sinn: ,Ein
Rest wird bleiben ! L. Ragaz.

Theologie und Gemeinschaft.

L.

Fragt man irgend einen unserer geblldeten Zeitgenossen, was
Theologie sei und was er von ihr halte, dann wird er einen wie pein-
lich beriihrt oder verwundert anschauen und etwa dies antworten :
Theologie? Ein noch lebendes Fossil, ein Rudiment aus einer langst-
entschwundenen Zeit. Es gab einmal eine Zeit — das theologische
Zeitalter nennt es die positive Philosophie Comtes —, da spielte die
Theologie eine fiihrende Rolle im Geistesleben Europas. Aber diese
Zeit ist ebenso griindlich entschwunden wie die schéne romantische
Zeit des Posthorns oder der Periicke. Wir haben wichtigeres zu tun.
In den Blattern dieser Zeitschrift wird so von der Theologie nicht
gesprochen. Man weiss, dass die Sache, um die es irgendwie auch
der Theologie geht, trotzdem, was der Durchschnittsgebildete von
heute davon denkt, nicht tot ist, sondern verhiillt und begraben
unter viel Oberflichenschutt, das Grosste und Lebendigste, was es
auch heute gibt. Jesus Christus gestern und heute und derselbe in
Ewigkeit. Aber — Theologie? Eine Grossmacht, gewiss; ist sie
es jetzt nicht mehr wie sie es war, so konnte sie es wohl wieder
werden, aber keine Macht zum Segen sondern eher zur Verderbnis.
Denn was kann dem Evangelium schlimmeres widerfahren, als dass
es zur Theologie, zum komplizierten ausgekliigelten Gedanken-

system wird? Wenn aber nicht gefdhrlich, dann jedenfalls harmlos,

383



	Ein Rest wird bleiben

