Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 7-8

Artikel: Das Christentum des Neuen Testamentes - und wir
Autor: Hansen, Julia Inger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Christentum des Neuen Testamentes —

und wir.!)

L. |

,, Was uns umgibt, das ist alles in Widerspruch mit Gottes Ver-
heissungen. Er verspricht uns Unsterblichkeit — wir aber sind von
Sterblichkeit und Verderblichkeit umhiillt. Er verkiindigt, dass wir
vor ihm gerecht seien, wir aber sind mit Siinden bedeckt. Er be-
zeugt uns seine Gnade und seinen guten Willen, wahrend alle Zei-
chen seines Zorns uns bedrohen. Was sollen wir tun? Uns ziemt
es wohl, an uns selbst und all unserem Eigenen mit geschlossenen
Augen voriiberzugehen, damit nichts uns authalte, an Gottes Wahr-
heit zu glauben. . . .

Der Geist Gottes zeigt uns eben verborgene Dinge, deren
Kenntnis unseren Sinnen unzuginglich sind. Er verheisst uns ewi-
ges Leben, uns, den Toten. Er redet uns von der seligen Auferste-
hung, uns, die wir von Verwesung umgeben sind. Gerechte werden
wir genannt, und in uns wohnt die Siinde. Wir vernehmen, dass
wir selig seien, inzwischen werden wir erdriickt von unendlichem
Elend. Ueberfluss an allen Giitern ist uns verheissen, und reich
sind wir nur an Hunger und Durst. Gott ruft: gleich werde er bei
uns sein, und scheint taub zu sein auf all unser Geschrei. Was
wiirde aus uns, wenn wir nicht in der Hoffnung selig wéren,
wenn unser Herz nicht auf den durch Gottes Wort und Geist er-
leuchteten Weg mitten durch die Finsternis iiber die Welt hinaus-
eilte?*“ (Calvin.) :

Was man auch iiber das grosse Buch, das sich eine Auslegung
des paulinischen Romerbriefes nennt, denken moge, die Stimmung
dieser Worte von Calvin, die teils in der Vorrede, teils im Texte an-
gefiihrt sind und die wohl als Grundstimmung des ganzen Werkes
aufgefasst werden darf, wird immer einen gewissen Zauber iiber
uns ausiiben. Wir sind unmittelbar geneigt, diesen Worten beizu-
pilichten, dieser Stimmung Gewalt iiber uns zu geben. S o empiin-
den auch wir unsere Lage, Nachkriegsmenschen wie wir sind, die
wir uns an eine andere Wirklichkeit, eine andere Welt haben ge-
wohnen miissen, als die in welcher wir aufgewachsen sind. S o ist
nach dem Kriege das Leben geworden, in diese Not sind auch wir
hineingekommen, aus dieser Not mochten wir wieder heraus. Und
die Worte Calvins kommen uns wahrer, wirklicher, realistischer vor
als die Worte d es Christentums, das uns die Kirche gegeben hat,
und mit denen wir uns begniigen konnten, solange der Krieg uns
die Wirklichkeit nicht enthiillt hatte, so wie sie wirklich ist. Es
sieht ja aus, als ob Calvin uns hier einen Ausweg béte, als ob wir,
" wenn wir diese Worte in uns auinehmen kénnten und darnach tun,

*y 'Vgl. die redaktionellen Bemerkungen. D.Red.
327



das Christentum nicht aufzugeben brauchten, als ob- wir es auch
weiter festhalten konnten, trotzdem uns also die Wirklichkeit zeigt,
dass dies Christentum doch auf recht schwachen Fiissen steht. Wir
sind gerettet — und das Christentum mit uns — wenn wir nur ver- -
mogen, unsere Augen der Wirklichkeit zu verschliessen und auf
diese Weise die Hofinung festzuhalten und an Gottes Wahrheit
zu glauben.

. Es wird wohl immer nur wenigen gelingen — von denen jeden-
falls, die diese Not wirklich als Not, als Qual empfinden. Calvin
selbst gelang es vielleicht nicht immer. Luther, der eigentliche Er-
finder dieses eigentiimlichen Trostversuches, hat es vergebens ver-
sucht. Wenn er seine ,,Tagkriege mit dem Papst und der Kirche
und seinen zahlreichen menschlichen Gegnern fiihrte, dann gentig-
ten ihm dieser Glaube und diese Hofinung vollkommen. Wenn er
sich aber in den ,,Nachtkriegen* von dem nichtmenschlichen Gegner
angegriifen fithlte, dann half ihm dieser Glaube rein nichts. Dann,
gesteht er selbst, hat der Feind ihn oft so weit gebracht, dass er
nicht wusste, ob ein Gott da sei oder nicht. Und die Hoffnung
wurde dann ganz von selbst eine Hofinung auf den Tod, der den
geplagten Menschen von seinem Elend erlésen sollte. Deshalb hat
‘Luther in seinen letzten Jahren so viel von diesem ,,Jammertal“ ge-
redet. Genau dasselbe hat auch Kierkegaard erfahren — ihn brach-
ten dieser Glaube und diese Hoffnung in den zwei letzten Jahren
seines Lebens dicht an die Grenze der Holle.

Es kann hinter Worten, wie die zitierten, der hochste und
reinste Glaube liegen, ein Glaube der sein ,,dennoch“ festhilt, allen
scheinbaren Widerspriichen zum Trotz. Die Hoffnung ist dann
Hoifnung auf eine Erfiillung, die noch nicht eingetreten ist, die aber
sicher kommen wird. Es kann mit denselben Worten aber auch
etwas weit geringeres als ,,Glaube’ bezeichnet werden: eine tat-
sachliche Hoffnungslosigkeit, die mit Glauben im eigentlichen Sinn
nichts zu tun hat, sondern entweder in Verzweiflung oder in Leicht-
sinn dieses ganze Leben preisgibt und sich nur mit einem Jenseits
trostet. Und dieser Glaube mag dann gar eine Selbstsuggestion sein,
d. h. etwas, das ganz aus der Psyche des Menschen stammt, ohne
mit Gott und seinem Geiste auch nur das geringste zu tun zu haben.
Wer diese Selbstsuggestion zu leisten vermag, wird gewiss auch
in unseren Tagen mit Hilfe dieses ,,Glaubens sein Leben durch-
bringen konnen, jedenfalls solange die Not der Welt nur die Not
der anderen bleibt und ihn selbst verschont. Die Geschichte der
evangelischen Christenheit zeigt, dass diese Selbstsuggestion, als
Glaube verkleidet, eine grosse Anziehungskraft auf die Menschen
ausiibt, die Gott nicht in der Not brauchen, sondern ihn nur als
eine gewisse Dekoration des Alltags haben md&chten. Sobald die .
Not, die innere oder die aAussere, einem solchen Menschen nahe

328



tritt, ist aber dieser ,,Glaube‘ dahin, und Zweifel und Verzweiflung
stellen sich ein. Und das Beispiel Luthers und Kierkegaards zeigt,
dass Anfechtung und Angst auch die Menschen angreifen, die neben
der Selbstsuggestion (von der jedenfalls Luther nicht frei war) auch
den wirklichen, tiefen und echten Glauben besitzen. Die wirkliche
Not — und von aller Not ist wohl die Anfechtung die schwerste —
kann eben nicht durch einen Glauben und eine Hofinung iiberwun-
den werden, die sich nur mit einem Jenseits trosten, und von
einem Eingreifen Gottes in diesem Leben nichts erwarten. Es
lassen sich auf dem Grund des Jenseitsglaubens imponierende
Babeltiirme auffiihren — auch eine imponierende Theologie; aber
ein Menschenleben lasst sich auf diesem Grund nicht bauen — wer
es versucht, wird erfahren, dass er auf Sand gebaut hat. Selbst
Kierkegaard, der an diesem Glauben wohl ein Maximum geleistet
“hat, ist zerbrochen, weil ihm die Erlésung nur jenseitig war.
Es fragt sich also, ob dieser Glaube und diese Hoffnung, die einzi-
gen, die wir in der evangelischen Kirche kennen, der Glaube, der
von einem Lingreifen Gottes in diesem Leben nichts erwartet
“und sich nur mit der Hoffnung auf eine ,,ewige Seligkeit* begniigt,
dasselbe seien, wie das, was in dem ,,Wort Gottes, dem Neuen
Testament, mit diesen Worten bezeichnet wird.

IT.

Das Bild der Wirklichkeit, das uns aus den Blattern des
Neuen Testaments entgegentritt, ist jedenfalls ein ganz anderes
als das u n s als Wirklichkeit bekannte. Es hebt sich aus den Evan-
gelien, der Apostelgeschichte und den Briefen, und nicht zum wenig-
sten aus der Apokalypse, das Bild z weie r Wirklichkeiten hervor,
die feindlich einander gegeniiber stehen. Die eine Wirklichkeit, die
sichtbare, die welche auch wir kennen, soll durch die andere — die
wir eben nicht mehr kennen — iiberwunden werden. Das ist die
Aufgabe der Apostel und der Gemeinde {iberhaupt. Sie sind Kamp-
fer, alle ohne Ausnahme. Wer in die Brudergemeinschaft aufgenom-
men werden will, muss durch del Tod der Taufe gehen. Er muss
sein altes Leben begraben lassen, seinem alten Herrn den Dienst
aufkiindigen und sich dem neuen ganz hergeben, von dem er dann
als Geschenk das neue, erloste Leben bekommt. Der grosse Kampi
zwischen Gott und seinem Gegner, der so viele Jahrhunderte hin-
durch Menschenaugen verborgen vor sich ging und dessen Gegen-
stand das Schicksal des Menschen ist, ist im Neuen Testament offen- .
bar geworden. In diesem Kampf gibt es keine Nonkombattanten.
Jeder Mensch ist schon durch seine Geburt, als von Gott abgefalle-
ner Mensch, der Sklave Satans geworden, gehort seinem Reich zu.
Durch die Ueberwindung Satans, die durch den Tod des Gottes-
sohnes am Kreuze vollbracht wurde, wurde die Menschheit von

329



diesem furchtbaren Sklavenzustand befreit. Die Erlésung war von
nun ab eine Tatsache, in der Auferstehung und der Ausgiessung
des Heiligen Geistes den Menschen sichtbar geworden, jedem Men- -
schen greifbar und erreichbar. Was von ihm gefordert wurde, war
nur, dass er sich fiir oder wider diel geschehene Erlésung und deren
Herrn und Urheber entscheiden sollte. Durch die Entscheidung
fiir sie und durch die darauf folgende Taufe wurde er dann der
Erlésung teilhaftig. Die Siinde und ihre Wirkungen fielen von ihm
ab wie das alte Kleid, das er vor der Taufe ausgezogen hatte, und
das neue erloste Leben, das heilig sein sollte, fleckenfrei wie das
weisse Taufkleid, wurde ihm in der ,,Auferstehung® aus dem Was-
ser geschenkt und war auch kiinftig moéglich durch die Kraft des
Heiligen Geistes, die ihm nach der Taufe durch die Handauflegung
der Apostel oder der Aeltesten geschenkt wurde. Durch die Taufe
bekam er seinen neuen Platz in dem grossen Kampf zwischen
Gott und seinem Gegner; er gehorte nicht mehr dem Satansreich
zu, sondern dem Gottesreich und musste in dem Kampf zwischen
den zwei Reichen treu sein, sonst konnte er das Gewonnene ver-
lieren und dem Gegner wieder anheimfallen. So wurde das kiini-
tige Leben der angespannteste Kampf, ein Kampf aber, dem der
Sieg sicher war, wenn nur die Jiinger treu blieben; denn der Geg-
ner war gerichtet und iiberwunden und konnte nur seine alte Macht
wiedergewinnen, wenn die Gemeinde versagte und in Mutlosigkeit
oder in Untreue den Kampf aufgibe. Und weil die Taufe die ent-
scheidende Tat war, durch welche der Jiinger den Dienst seines
neuen Herrn antrat und ihm Treue schwur, so erhielt sie auch bald
den Namen ,,Sacramentum*, «d. h. Soldateneid.

Der Glaube der Gemeinde war Vertrauen — die freudige
Zuversicht, dass Gott Treue ist — das ganze 11. Kapitel des
Hebraerbriefes zeugt davon. Und die Hoffnung war die leben-
dige Hofinung auf die Wiederkunit Christi, nicht freilich auf
ein ,,grobes, brutales, theatralisches Spektakel, nach dessen Aus-
bleiben man sich getrost wieder schlafen legen konnte“, sondern
die Hofinung auf den endlichen und durchdringenden Sieg Gottes
auf Erden, der den Widersacher entwafinen und binden und der
verwiisteten Erde und der geplagten Menschheit endlich die
grosse Erlésung bringen sollte, nach dem die ganze Kreatur
seufzte: die Konigsherrschaft Gottes, das Reich Gottes auf der Erde.

D as ist das Bild der Wirklichkeit, das uns das Neue Testament
vor Augen malt. Wie konnen wir dieses Bild mit dem anderen, das
sich vor unseren menschlichen Augen zeichnet, vereinigen? Und
wem sollen wir glauben: Calvin, Luther, Barth, unseren eigenen
Augen? Oder Jesus und seinen Aposteln, so wie das Neue Testa-
ment, das ,,Wort Gottes®, uns ihre Auffassung und ihre Worte ver-
mittelt?

330



I11.

Die Parusie’) blieb aus, una iit ihr das Reich Gottes. Warum?
Das ist eine Frage, die fiir sich untersucht und behandelt werden
musste. In aller Kiirze lasst sich sagen, dass die Gemeinde ihren
Kampf nicht bis zum Sieg durchfiihrte, weil sie sich, durch die so
viel ernstere und schwerere Lage, die durch das Versagen des jiidi-
schen Volkes entstand, entmutigen liess. Die Hofinung auf den
Sieg, die ihre stirkste Waffe gewesen wire, verlor sich und an
Stelle der frohlichen Siegesgewissheit trat um die Jahrhundertwende
herum die Stimmung der Niederlage. Nach den Aposteln und Zeu-
gen des ersten Jahrhunderts, die freudig und siegesiroh ihr Leben
hingegeben hatten als eine Saat, aus welcher eine reiche Ernte
wachsen sollte, kamen die Martyrer des zweiten Jahrhunderts. Auch
sie gaben ihr Leben hin, aber sie griissten schon den Tod — den
Feind, der durch Christus {iberwunden war — als Befreier von
einem miuhevollen Leben (Ignatius’ Brief an die Romer). Nach ihnen
kamen andere, die auch ihr Leben hingaben, aber darin eine Lei-
stung sahen, die ihnen die ,,ewige Seligkeit verdienen sollte. Diese
trat ja im Laufe des zweiten und dritten Jahrhunderts so vollstandig
an Stelle der Hoffnung auf das Reich, dass schon Eusebius von
Casarea in seiner Kirchengeschichte geneigt ist, die Offenbarung
Johannis dem Apostel nicht zuzuschreiben (auch damals wurde
,,Bibelkritik geiibt!), weil darin von einem tausendjihrigen Reich
auf Erden gesprochen wird. Ebenso bedauert Eusebius, dass
Irendus, den er sonst so sehr verehrt, sich von Bischof Papias (dem
Leichtglaubigen!) dazu habe verleiten lassen, an ein Reich Gottes auf
Erden zu glauben. Das ganze fiinfte Buch des Irendus ,,Gegen die
Haretiker“®) handelt ja nur von diesem Gottesreich auf Erden und
gibt uns neben dem Neuen Testament die deutlichste Vorstellung
davon, wie sich die Jiinger Christi im ersten und zweiten Jahr-
hundert (Irendus war ja Schiiler Polykarps und dieser des Apostels
Johannes) das Reich Gottes auf Erden als ein Reich der Gerechtig-
keit, des Friedens, der gegenseitigen Liebe und in Folge davon des
allgemeinen Gliicks und Wohlergehens dachten. Irendus war viel-
leicht ein wenig unmodern geworden, weil er nicht in einem der
Kulturzentren lebte, sondern in Lyon, und hatte deshalb die ur-
springliche Auffassung langer festgehalten als seine Zeitgenossen.

Denn in den Kulturzentren war die Entwicklung — von Christus
und dem Urspriinglichen weg — seinerzeit weiter gegangen.
Nicht nur der Gedanke von dem Sieg der Gemeinde, von der tat-
sdachlichen Erlésung und von der Komgsherrschaft Gottes aut
Erden war verloren gegangen. Auch die Gemeinde, als Bruder-

) D. h. die Wiederkehr Christi, wie die dlteste Christenheit sie erwartete.

D. Red.
?) D.h. Ketzer. D. Red.

331



gemeinschaft, als corpus Christi war in Auflosung. Statt einer rei-
nen, unbefleckten Jungfrau, wie Eusebius die Gemeinde der Apostel-
zeit schilderte, war sie im zweiten Jahrhundert einem Weizenield,
mit Unkraut iiberwuchert, vergleichbar. Das zweite Jahrhundert
war die Zeit der grossen Ketzerbewegungen. Die Ketzer des ersten
Jahrhunderts, Simon und Kerinth, vermochten gegen die Aposte!
nichts, sondern wurden durch Petrus und Johannes leicht iiberwun-
den. Als die Apostel aber alle gestorben waren, nahmen die Hare-
tiker iiberhand. Mit Marcion anfangend, sich in den Gnostizismus
fortsetzend, tauchten von allen Seiten her die merkwiirdigsten Er-
scheinungen innerhalb der Gemeinde auf. Der Feind war nicht
langer ausserhalb der Tore, sondern war in die Gemeinde selbst
eingedrungen. Dieser Gefahr musste eine Einheitsfront entgegen-
gestellt werden, und aus der Gemeinde entwickelte sich allmahlich
eine Kirche, die das Unmogliche versuchte: das Unkraut von dem
Weizen zu trennen. Diese Kirche aber hatte schon ihre Ueber-
winderkrait verloren, und das Unkraut gedieh ruhig weiter, wenn
auch in etwas wechselnden Formen. Wenn eine Haresie {iberwun-
den wurde, zeigte sich sofort eine neue, und statt des Reiches Got-
tes hatten die Glaubigen ein neues Ziel bekommen: die Einheit
der Kirche!

So gab es schon im zweiten Jahrhundert des Christentums ahn-
liche Erscheinungen wie die, welche auch unsere Zeit kennt. -Es
gab die verborgene Innerlichkeit, in welcher sich die Martyrer-
stimmung entwickelt hatte, und die sich in der Askese und dem
Moénchtum des dritten und vierten Jahrhunderts fortsetzte. Es gab
,,Okumenische Bestrebungen der Kirche, die umso eifriger und
notwendiger wurden, je mehr die innere Einheit verloren ging. Es
gab die Haresien, die auch wir so gut aus unserer Zeit kennen: die
Marcioniten, die den Schopfergott von dem Erldsergott schroff unter-
schieden, die Montanisten — sollen wir sie mit der , Plingstbewe-
gung*‘ vergleichen? — die Valentinianer und andere gnostische Sek-
ten, die mit ihren seltsamen Spekulationen uns teils an die Theoso-
phie und Anthroposophie, teils an die moderne indisch gepragte My-
stik erinnern. Es gab die verschiedensten halb religidsen, halb philo-
sophischen Sekten. Und es gab — auf einmal, als Wirkung dieser
ganzen Entwicklung vom Christus weg und selbst diese Entwick-
lung weiter fiihrend — eine Theologie, die anfangs die Ketzer be-
kampfen sollte, spater aber selbst Ketzer zu Tausenden erzeugte,
als sie im vierten Jahrhundert ihren Hohepunkt erreichte und ihre
schlimmsten Orgien feierte, in dem Streit zwischen Arius und Atha-
nasius;, dem Kamppf um Homousie oder Homoiusie.!)

Die Keime der spateren Zersetzung der Christenheit liegen alle
schon in diesem verhidngnisvollen zweiten Jahrhundert verborgen.

1) D. h. Gleichheit oder Aehnlichkeit Christi mit Gott. D. Red.
332



Die nachsten Jahrhunderte zeigen nur eine Weiterentwicklung auf
derselben Linie. Dass die Kirche immer weltlicher wurde, immer
'mehr dem Mammon diente, war nicht zum verwundern. Wie gesagt :
in dem grossen Kampf zwischen Gott und seinem Gegner, der den
innersten Kern des Weltlaufes bildet und dessen dussere Seite wir
als Weltgeschichte bezeichnen, gibt es keine Nonkombattanten. ,,Wer
nicht fiir mich ist, ist wider mich!“ Wer Gott nicht dient oder ihm
nur mit geteiltem Willen, mit halbem Herzen ,,dient*, der dient eo
ipso seinem Gegner, dem Mammon, dem Gewaltgeist. Es war nur
eine Selbstverstandlichkeit, dass diese Degeneration der Gemeinde
und der aus dieser sich entwickelnden Kirche auch einen ausseren,
allen sichtbaren Ausdruck bekommen musste, wie es durch den
,oleg des Christentums® unter Konstantin dem Grossen geschah,
als das Christentum die offizielle Religion des rémischen Reiches
wurde. Seitdem gab es viele, viele Jahrhunderte hindurch nicht
mehr eine ecclesia militans auf Erden, sondern nur eine ,ecclesia
triumphans®, d. h. eine verwesende Kirche. Wer Beweise haben will,
der lese nur die Kirchengeschichten von Eusebius und Theodoret.

Und es ist bisweilen doch moglich, die Hand Gottes auch in
den Weltbegebenheiten zu sehen. Diese Volker und diese Kirche
konnten nicht mehr zum Urspriinglichen zuriickgebracht werden.
Die Kréite der Zersetzung waren zu machtig. So musste noch ein-
mal eine Sintflut kommen — nicht mit Wasser, das hatte Gott ver-
sprochen nicht mehr zu tun — sondern mit Volkermassen. Es muss-
ten neue Volker an die Reihe kommen. Denn noch einmal hatte sich
das Wort erfiillt, dass die Eingeladenen der Einladung nicht wert
waren, und vorlaufig musste also das Alte in dieser Sintflut der
hervorbrausenden Volkerscharen zugrunde gehen. So ging auch die
altchristliche Kirche zugrunde und mit ihr die letzten Spuren der
urchristlichen Gemeinde, der Gemeinde als Brudergemeinschaft, als
corpus Christi. Seit der Volkerwanderung hat es nicht mehr eine
Gemeinde im urchristlichen Sinn des Wortes gegeben — wenn auch
vor und nach der Reformation immer wieder Anlaufe dazu gemacht
worden sind — sondern nur eine Kirche und eine unsichtbare
Gemeinde. Und die neue Kirche, die wahrend der Jahrhunderte der
Volkerwanderung auf den Triimmern des Alten entstand, und in
welcher das Christentum iiberwinterte, bis die Entwicklung der
neuen Volker so weit fortgeschritten war, dass sie wieder Geistes-
trager sein konnten, und deshalb in der Reformation wenigstens
teilweise zum Bewusstsein ihres Erbes erwachten, war die
rémische Kirche, die, trotzdem sie sich katholisch nannte,
so weit davon entfernt war, die urspriingliche Kirche Christi zu
sein, dass sie vielmehr nur die Puppenhiille darstellte, in welcher
das im Winterschlaf liegende Christentum seines Aufwachens

333 ,’



harrte.”) Die Volksreligion der katholischen Kirche war ein bunter
Synkretismus.”) Der Polytheismus lebte als Heiligenkultus innerhalb
der Kirche weiter, das Bediirinis der Massen nach Mystik wurde
durch die Sakramente, die nach und nach ganz in Magie verwandelt
wurden, befriedigt, und die Autoritit der Kirche gab dem Herden-
menschen die Stiitze, die er eben nicht entbehren konnte.

IV.

Um die Jahrtausendwende herum muss sich innerhalb dieser
Entwicklung ein Umschlag vollzogen haben. Es lassen sich inner-
halb der Kirche im zweiten Jahrtausend zwei Entwicklungs-
linien unterscheiden: die Linie der Degeneration lduft weiter, aber
neben dieser und innerhalb der allgemeinen Entwicklung lasst sich
eine Linie der wirklichen Entwicklung, die in diesem Sinne ja nur
eine ,,umgekehrte sein kann, die einer Riickkehr zum Urspriing-
lichen, erkennen. Drei Begebenheiten heben sich vom 11. bis zum
13. Jahrhundert auf diesem Hintergrunde hervor: 1. Die Kreuzziige,
2. das ,,Cur Deus homo* von Anselm von Canterbury und 3. das
Leben des Franziskus von Assisi. Die Kreuzziige zeigen symptoma-
tisch den ganzen Abfall vom Urchristentum. Die Christenheit, die
sich fiir den Kampf Gottes gegen den grossen Widersacher nicht
hatte gewinnen lassen, kommt nun in eine ungeheure Bewegung,
ihre Glieder ziehen als Gottes Kampfer, als Kreuztrager unter dem
Rufe ,,Gott will es* in die Welt hinaus. Um ihm die Erde zu er-
obern? Nein, um den ,,Unglaubigen den Fleck Erde zu entreis-
sen, auf welchem der tote Korper Jesu zwei Nachte und einen Tag
geruht hatte! |

Und gleichzeitig gibt die Kirche mit den theologischen Haupt-
werken von Anselm von Canterbury den letzten Rest ihrer urchrist-
lichen Auffassung preis, dass der Weltlauf ein Kampf zwischen Gott
und Satan ist, und dass Christi Tod die Hauptschlacht dieses Kamp-
fes bedeutet, durch welche der Gegner iiberwunden und gerichtet
wird. Der Dualismus: Gott — Satan wird in der Theologie realiter
aufgegeben und der Dualismus in Gottes Person hinein-
gelegt: seine Gerechtigkeit, welche seinen Zorn begriindet, und
seine Liebe stehen einander feindlich gegeniiber und miissen durch
den Tod Christi ,,versohnt“ werden. Satan wird wohl auch in der
Theologie weiter beibehalten als Feind des Menschen — nicht so
sehr als Feind Gottes — und als Inhaber der Hoélle, vor dessen
Macht (nicht aber vor dessen Art und Wesen) man sich hiiten muss.
Die urchristliche Auffassung, dass Gott der Vater ist, lasst sich
nach dieser Theologie nicht mehr aufrechterhalten. Er wird der
Richter, vor dem man sich fiirchten muss.

) Womiit freilich nicht geleugnet werden soll, dass es innerhalb dem Rah-

men dieser Kirche viel Christusglauben und -Nachiolge gegeben habe.
2) D. h. eine Religionsmischung. D. Red.

334



Nachdem der Dualismus in Gottes Person hineingelegt worden
ist, hat der Mensch keine Zuflucht mehr. Der Glaube an seine Liebe
und Treue muss sterben, Gott wird furchtbarer als Satan. Und
so entwickelte sich auf dieser Grundlage die entsetzliche Hollen-
furcht, die furchtbare Gewissensangst, die im spiteren Mittelalter
immer mehr die Seelen folterte und von der Kirche in ihrer Ablass-
praxis ausgebeutet wurde, bis endlich die Wiederentdeckung des
Evangeliums, dass Christus der Heiland ist — nicht nur der
Richter — und Gott ein gnadiger Gott, aus den Aengsten und
Seelenkdmpien des jungen Luther ans Tageslicht hervorbricht.

Leider entdeckte Luther nicht, dass Gott der Vater und die
Liebe ist, sondern nur, dass er sich um Christi willen verséhnen
lasst, seinen Zorn vergisst und den Menschen ihre Siinden nicht
zurechnet. Die scholastische Verséhnungstheologie, die, auf An-
selms Gedanken fussend, das Zentrum der mittelalterlichen Theolo-
gie iiberhaupt geworden war, ging ziemlich unverandert in die
evangelische Kirche iiber. Auch Luther kann gelegentlich sagen,
dass Gott ,erschrecklicher und greulicher ist denn der Teufel.*
Und auch die evangelische Kirche halt noch in ihrer Theologie die
Auffassung fest, dass Gott zornig sei und durch den Tod seines
Sohnes versohnt werden miisse. Nichts stdsst in unseren Tagen
so sehr die ,,Nicht-Glaubigen‘‘ vom Christentum weg, als eben diese
Lehre. Und doch ist sie nur in der Theologie durchfiihrbar, nicht
aber im Leben. Selbst im Mittelalter, im ,,dunkelsten Mittelalter®,
haben die Seelen durch ihr tiefstes Erleben mit Gott diese Lehre
innerlich iiberwunden, wenn sie sich vielleicht auch dusserlich nicht
dagegen setzten. Das kritische Denken lag ja nicht in der Stimmung
des Mittelalters, und die Frommen jener Zeit hatten keine , intellek-
tuellen Schwierigkeiten®.

Die Theologie Anselms hat aber zum Widerspiel das Wieder-
erwachen zum Urchristentum, das mit Franziskus von Assisi seinen
Anfang nimmt, oder jedenfalls zum ersten Mal méachtig wird.. Des-
halb ist es berechtigt, des Franziskus Leben und Lebenswerk als
die dritte entscheidende Begebenheit um die Jahrtausendwende
herum zu betrachten. In ihm nimmt die Riickkehr zu Christus deut-
liche Gestalt an, wird die unsichtbare Gemeinde zum ersten Male
wieder sichtbar, bricht das im Winterschlaf liegende Urchristentum
hervor zu neuem Leben.

Denken wir uns die ganze Geschichte des Christentums unter
dem Bilde eines machtigen Kegels, innerhalb welchem ein kleinerer
Doppelkegel liegt. Die beiden Gipielpunkte des Doppeltkegels be-
deuten dann das erste und das zweite Kommen Christi, und zwi-
schen diesen Punkten liegt also die ,Kirchengeschichte®, richtiger:
die Geschichte der Kirche und ihrer Theologie un d die Geschichte
der Gemeinde und des Evangeliums. Das Bild ist also rdumlich zu

335



denken, legen wir aber, um die Sache einfacher zu machen, einen
Schnitt durch den Kegel, so ergibt sich das Bild des Parallelo-
gramms innerhalb des grosseren Dreiecks:

- =
-

10.—12. -
Jahrhpndert', -

-
-

-
I
|
I
i
|
|
|
|

Wiederkunft
= Christi

Zeit der katholischen Kirche

(rémischen)

Geburt
Christi

Zeit der

Volkerwanderung ~

(Umschlaéspunka ™ s -

Die Kirche als ,offi ¢ zlelles Christentum

l
'
|
- Reformjation :
|
|

Zwei Abschnitte grenzen sich von selbst vom grosseren Korper
ab: die Zeit der altesten Kirche bis zur Volkerwanderung, und die
Zeit nach der Reformation. Zwischen beiden Linien liegt also die
Zeit der romisch-katholischen Kirche. Innerhalb dieses Zeitraums,
um das 11. bis 12. Jahrhundert herum muss der Umschlag ge-
schehen sein. Die Entwicklung v o r diesem Umschlag fithrt immer
weiter von Christus, von der Urgemeinde, vom Urchristentum weg
und wird deshalb durch zwei divergierende Linien bezeichnet, weil
~dieses ,,Christentum®, sich immer weiter verbreitend, immer mehr
an Tiefe, an Intensitat verliert. Es wire wohl richtiger, diese ,,Ent-
wicklung‘ als eine immer weiter fortschreitende Degeneration
zu bezeichnen, deren Prachtblitte die weltumfassende und welt-
beherrschende katholische Kirche ist. Diese entwickelt sich ja auch
nach dem ersten Jahrtausend weiter, wie die punktierte Linie
zeigt, und endet erst mit der Wiederkunft Christi. Der grosse Kegel
(das Dreieck) stellt {iberhaupt die Entwicklung der Kirche —
als offizielles Christentum — dar, nicht nur die der katholi-
schen Kirche. Innerhalb dieser Kirche fangt aber nach dem Um-
schlagspunkt eine neue Entwicklung an, die in Franziskus ihren
ersten und vorlaufig reinsten Vertreter bekommt: die Entwicklung
zum Urchristentum, zu Christus zuriick. Diese Entwicklung wird
durch die zwei konvergierenden Linien bezeichnet. Weil
die erste Entwicklung eine Degeneration war, die immer weiter vom
Ziele Gottes: der Erlésung der Menschheit und dem Reich Gottes
auf Erden als sichtbarer Auswirkung dieser Erlosung, wegtiihrte,
muss also die neue Entwicklung eine ,,umgekehrte’ sein: sie muss
denselben Weg umgekehrt zuriicklegen, auf demselben Wege zum
Ziele zuriickkehren. Es wird wahrscheinlich sein, dass die Entwick-

336



lung auf diesem Wege die selben Stufen in umgekehrter Reihenfolge
durchlaufen wird, die die erste Entwicklung zuriickgelegt hat. Der
Weg ist derselbe, nur die Richtung ist umgekehrt. Es ist der Weg
zum Urchristentum, der Weg der Nachiolge Christi, der Weg zu
Thm.
VL

Wird nun diese Auffassung von der gesamten Kirchengeschichte
durch die Entwicklung im zweiten Jahrtausend der Kirche besti-
tigt? Wenn sie richtig wire, dann gibe sie ja uns, den Menschen
der Nachkriegszeit, einen Schliissel zur Weltentwicklung, zur Welt-
geschichte, der uns den Weg nicht wenig erleichtern koénnte, vor
allem dadurch, dass es dann moglich ware, von unserem eigenen
Platz in dieser Weltentwicklung eine Ahnung zu bekommen, eine
Ahnung, die, wenn die Wirklichkeit s o aussihe, uns auch eine
machtige Hoffnung geben wiirde. Es wire ja denkbar, dass
Gott es so gefiigt hatte, dass die Menschen, nachdem sie durch ihre
Untreue und ihre Nachlassigkeit im grossen Kampfe seinen ur-
spriinglichen Plan fiir die Erlésung der Menschheit vernichtet und
dadurch ihre eigene Wiistenwanderung um ein paar tausend Jahre
verlangert hatten, doch auch IThm gehorchen mussten, dass also
innerhalb dieser grossen selbsterwahlten ,,Entwicklung® doch auch
seine Pline zur Verwirklichung gelangten, wenn auch nur eine
kleine Anzahl von Menschen sich fiir diese Verwirklichung brauch-
bar zeigen wiirde. Das Neue Testament redet ja auch von einer
kleinen Herde, die vorliaufig das Reich empfangen soll.

Betrachten wir also die verborgene Entwicklung, die mit Fran-
ziskus innerhalb der grossen Kirche angefangen hat. So demiitig
und unterwiirfig sich auch Franziskus in den Dienst seiner Kirche
stellte, so lag doch in seinem Bruch mit Mammon und Gewalt, in
seiner Riickkehr zur Armut, ja zur Nachfolge Christi im wirklichen
Sinn des Wortes, der Keim zum Sturz der katholischen Kirche, wenn
dieses Leben in der Nachfolge Christi sich frei hétte entfalten kon-
nen. Das sah die Kirche sehr wohl ein, und es gelang ihr, die
Gefahr vorldufig abzuwehren durch ihren klugen und energischen
Vertreter, den Kardinal Hugolin, der das schwichste Glied der
Jiingerkette, den Ausserlich so starken Bruder Elias, fiir sich ge-
wann und ihn dazu bewog, die Rolle des Judas am Minoriten-
orden und seinem Meister auf sich. zu nehmen, indem er, ihn mit
den Lippen verehrend, durch sein eigenes Lebenswerk das Werk
des Meisters zugrunde richtete. Es liessen sich jedoch die Wirkun-
gen, die von diesem Nachfolger Christi und seinen ersten treuen
Jiingern ausgegangen waren, nicht ganz vernichten, und bald hier,
bald dort glimmte in die folgenden Jahrhunderte das Feuer in den
vorreformatorischen Gestalten wieder auf, bis es in der Reformation
des sechzehnten Jahrhunderts in hellen Flammen aufloderte. Ein

337



neues Stiick des urspriinglichen Christentums wurde zuriickerobert:
Christus wunde wieder der Heiland, wenn auch freilich noch nicht
der Erléser. Er war nicht mehr der Richter, fast ebenso furchtbar
wie Gott selbst. Das Christentum als Evangelium, als Frohbot-
schait, leuchtete wieder auf. Und noch mehr: nicht die Kirche garan-
tierte die Seligkeit — das Heil war Sache des einzelnen Menschen.
Und es war eine Gottesgabe, nicht irgendwie eine Leistung des Men-
schen. Freilich wurde nur noch vom Heil der Seele gesprochen,
nicht von einer Erlosung des ganzen Menschen oder gar der
Menschheit. Aber der Gedanke des Reiches Gottes auf Erden er-
wachte doch auch zur Zeit der Reformation, wurde freilich in der
lutherischen Kirche wieder unterdriickt, um dann seinem Wesen
nach in der reformierten und freilich noch deutlicher in den ,,Sek-
ten weiter zu leben, wiahrend der Gedanke von der Wiederkunit
Christi nie Biirgerrecht in der evangelischen Kirche erhielt, sondern
bloss unter den Frommen in den Sekten und Konventikeln eine Zu-
fluchtsstatte fand, nachdem er von seinem mehr als fiinfzehnhundert-
jahrigen Schlaf erwacht war.

Auch die Gemeinde lebte auf, wenn auch nicht als urchristliche
Gemeinde, so doch als Anniherung dazu: in der deutschen Briider-
gemeinde und unter den englischen Quékern. Diese entdeckten auch
wieder ,.das innere Licht*, d. h. den Heiligen Geist als Lehrer, als
Fiithrer in alle Wahrheit. Auch gingen die Quaker noch einen gros-
sen Schritt {iber das reformatorische Christentum hinaus: ihr Chri-
stentum war nicht nur wie dieses ein Christentum des Wortes und
des Gefiihls, sondern ein Christentum der Tat, wodurch sie noch
in unserem Jahrhundert der Welt, die das Christentum schon. als
abgetan betrachtete, eine Ueberraschung bereitet haben. Auch diese
Hilisbereitschait der Not der Welt gegeniiber ist ja aber ein zuriick-
erobertes Stiick Urchristentum, dem die ,Siinde“ nie meta-
physisch, sondern immer et hisch war. Keine dieser Gemein-
den vermochten sich doch in jhrer Reinheit iiber die allen religiésen
Bewegungen so gefahrliche zweite Generation hinaus zu erhalten.
Das Wesentliche in Leben und Lehre der Quéiker erfuhr aber im
neunzehnten Jahrhundert besonders durch den jiingeren Blumhardt
eine Auferstehung und weitere Entwicklung, unabhéngig von die-
ser menschlichen Quelle, aber geboren aus der gemeinsamen gott-
lichen Quelle. Und auch der Pietismus trug im neunzehnten Jahr-
hundert zwei seltsame von ihrem Wurzelstamm sehr verschiedene
Bliiten: den alteren Blumhardt und Kierkegaard.

Auch der Protestantismus hatte ja Kirche gebildet und das
Christusleben innerhalb dieser Kirche hatte sich dem Eifer nach
der ,reinen Lehre* nicht als ebenbiirtig erwiesen. Eine tote Kirch-
lichkeit und eine erstarrte Theologie, das war das Einzige, was der
offizielle Protestantismus in der ersten Halfte des neunzehnten Jahr-

338



hunderts den -- allerdings wenigen — hungernden Seelen bot. In
diese schwiile Luft hirein fuhr der Donner und Blitz Kierkegaards,
sein Ruf zur Umkehr: ,Das Christentum des Neuen Testament
existiert gar nicht.“ Er hat die Macht der protestantischen Kirche
prinzipiell gebrochen, wie Luther die der katholischen brach. Denn
diese Macht bestand nur in der Suggestion, die sie iiber die Seelen
aufrecht hielt: dass die orthodoxe Lehre der protestantischen Kir-
chen mit dem Christentum des Neuen Testaments identisch sei. Die
verborgene Innerlichkeit Kierkegaards, die das offizielle Christen-
tum iiberwand, hatte aber durch seinen Vater ihre Quellen in -der
herrnhutischen Briidergemeinde.

Auch der altere Blumhardt entstammte dem Pietismus. Und er
erlebte das, wonach Kierkegaard sehnsiichtig ausgeschaut hatte:
das Christentum des Neuen Testaments, des ersten Jahrhunderts,
das Evangelium von der Erlésung und von dem Reich Gottes auf
Erden als Auswirkung dieser Erlosung des Einzelmenschen und
der Menschheit iiberhaupt. Auch die Wiederkunit Christi wurde
ihm wieder — wie in der allerersten Zeit — Gegenstand der leben-
digen Hoffnung. Der Sohn Blumhardt entdeckte auch das ,,missing
link‘) zwischen dem Einzelmenschen und dem Reich: die Gemeinde.
Vorlaufig nur als ein ,Zion Gottes auf Erden*; die Zeit der Auf-
erstehung der urchristlichen Gemeinde war auch in den Tagen des
jiingeren Blumhardt noch nicht erfiillt. Auch hat Blumhardt vollends
mit der Vorstellung von einer ,ewigen Seligkeit® nach dem Tode,
die das eigentliche Ziel des Menschenlebens sein sollte, wie auch
mit der Siinde als metaphysischer Grosse abgerechnet. Fiir Blum-
hardt besteht gar kein Zweifel daran, dass die Siinde immer
ethisch ist und sich hauptsichlich gegen den Nachsten Aussert,
weshalb auch die wirkliche Vergebung der Siinde etwas dem
Menschen sehr Unangenehmes und Unerwiinschtes werden kann,
indem sie ihm seine schonen Zirkel der Behaglichkeit und Gemiit-
lichkeit zerstort und ihn zum Dienst am Néachsten verpflichtet. Des-
halb hat Blumhardt auch der ,,Rechtfertigung durch den Glauben®
kein grosseres Interesse gezeigt. Auch die Wunder des ersten Jahr-
hunderts lebten, wie wir wissen, in der Nihe der beiden Blumhardt
auf, und der Heilige Geist hat, sich selbst erklirend, aus ihnen
geredet wie es wohl seit dem 2. bis 3. Jahrhundert nicht mehr
geschehen ist.

Mit der Wiederentdeckung der Erlésung, der Gemeinde, des
Reichs, des Heiligen Geistes als des lebendigen und wirksamen
Lehrers der Glaubigen, als der Kraft Gottes, die sich in Wundern
auswirkt und die Hofinung auf die Wiederkunft Christi in eine [ e -
bendige Hofinung verwandelt, sind wir aber dem urspriinglichen
Christentum sehr nahe gekommen. Es liesse sich wohl von einem
Menschen, der dies alles miterlebt hatte, eine Glaubenslehre schrei-

') D.h. das Bindeglied. D. Red.

339



ben, die eine sehr grosse Aehnlichkeit mit der Botschaft haben
wiirde, die die Apostel in die Welt hinaustrugen.

Mit einer Lehre aber, selbst wenn sie das reinste Urchristentum
enthielte, ist uns ja nicht geholfen. Das Christentum war auch
urspringlich keine Lehre, ja auch nicht nur eine Botschait. Es war
ein Zeugnis von etwas Erlebtem von einer neuen Wirklichkeit, die
das Leben dieser Menschen aus ihrem frilheren Geleise hinweg und
hinauf gefiihrt hatte. Auch wir miissen die Erlésung als Wirk-
lichkeit: die Gemeinde, die Kraft, die Klarheit, die Liebe des
Heiligen Geistes, die als Wirkung unsere Erde in das Reich Gottes
verwandelt, erleben. Gibt uns unsere Auffassung, dass wir mitten
in einer Entwicklung stehen, deren Ziel das Wiedererwachen des
Christentums der ersten Zeit, nicht nur als Lehre, sondern als
Erlebnisist nicht eine Hofinung darauf, dass wir dieses Grosste
erleben werden?

VIL

Kehren wir zu unserem Ausgangspunkt, zu den Worten von Cal-
vin zuriick. Es spricht aus ihnen, trotzdem sie von Glauben und
Hoffnung reden, eine tatsachliche Hofinungslosigkeit, eine
Grundstimmung, in welche auch wir leicht zuriicksinken. Wir sehen
wohl ein, dass das Urchristentum Sieg und Erlésung war, aber was
hilft das uns? Wir leben nun einmal nicht im ersten, sondern im
zwanzigsten Jahrhundert, wir haben ein verwassertes und kraft-
loses Christentum, das fast nur noch in Worten besteht, von den
Vatern iibernommen. Wir lesen wohl das Neue Testament, und wis-
sen auch, dass Menschen wie die beiden Blumhardt Dinge erlebt
haben, die mehr ins erste als ins zwanzigste Jahrhundert zu ge-
horen scheinen, aber wenn sie uns auch ein Zeugnis von dieser
Welt hinterlassen haben — noch einmal: was hilft das uns? Wiare es
nicht besser, das Christentum des ersten Jahrhunderts nie gekannt
zu haben? Wenn es uns doch unerreichbar ist, dann kann das Wis-
sen davon uns doch nur quilen.

Besinnen wir uns! Wir haben von einer Wirklichkeit geredet,
hinter welcher G ott steht. Der Gott, der Treue ist und Liebe —
nicht der Gott, der durch eine Eisregion von den Menschen ge-
trennt ist, die er doch selbst geschaifen hat, und die ohne den Zu-
strom von ihm her in ihrem Elend zugrunde gehen miissen. Glaube
bedeutet, nach dem Neuen Testament, nic ht ,Hohlraum*, sondern
Vertrauen, freudige Zuversicht, eine feste Ueberzeugung in bezug
auf die Dinge, die diesen unseren menschlichen Augen nicht sichtbar
sind. Ein solcher Glaube kénnte von uns nicht gefordert werden,
und kénnte iibrigens auch nicht in uns entstehen, wenn Gott nicht
treuwire. Die Treue Gottesist dl'eVoraussetzung
desneutestamentlichen Glaubens.

Ist Gott aber treu, dann bedeutet es, dass er immer da ist und

340



immer zu finden ist. Dann kann es auch nicht eine Generation oder
ein Jahrliundert geben, die nicht die Moglichkeit hatten, ihn s o zu
finden, wie sie ihn brauchen, wenn sie nur ernstlich darnach suchen
und selbst treu sind!

Wir brauchen Gott mehr als die Menschen vor dem Kriege.
Wir brauchen ihn so wie das erste Jahrhundert ihn hatte. Er muss
uns wieder ganz wirklich werden. Wir miissen seine Hilfe, seine
Wunder wieder erleben, und die Gemeinde als Brudergemeinschait,
als Leib Christi, dessen Seele Er selbst ist, muss in unserer Mitte
wieder erstehen. Dann erst wird Gott uns wieder ganz konkret.
Wir miissen aus unserer Unerldstheit heraus, miissen Worte wie
die Calvins als etwas Unwirkliches erleben weil Gott wirk-
lich antwortet, wenn wir bitten, uns tatsichlich das gibt, wonach
wir rufen.

VIIL.

Man verkennt die Stellung des Wunders in der ersten Zeit des
Christentums ganz, wenn man es vor allem als ,,Mirakel® auffasst.
Gewiss war das Wunder dem Nicht-Glaubigen ein Zeichen — und
den Glaubigen eine Bestatigung — davon namlich, dass hier eine
grossere Wirklichkeit waltete, als die sichtbare und bisher er-
kannte. Aber das Wunder bedeutete vor allem das Erscheinen
dieserneuen undgrdésseren Wirklichkeit selbst.
Es war das Hervortreten der bisher unsichtbaren und unerkenn-
baren Gotteswelt, ein Eingreifen dieser Gotteswelt in die materielle,
die man bis dahin fiir die einzige gehalten hatte. Deshalb war das
Wunder nicht nur verstandlich, es war notwendig. ,,Das’ Wunder
ist keine Unregelmassigkeit in der Schopfung; es ist eine Wieder-
herstellung der Regelméssigkeit. (Blumhardt Sohn.) Jedes direkte
Eingreifen Gottes in diese Wirklichkeit, jedes Hervortreten sei -
n e r Wirklichkeit, muss dem gottenﬁremdxeten Menschen ein Wun-
der sein. Das Wunder ist der ,verlangerte Arm‘*“ Gottes, durch
welchen er den Menschen seine Hilfe zukommen 14sst.

Deshalb ist es ein so fundamentales Missverstdndnis, zu sagen,
dass das Wunder nur in der ersten Zeit des Christentums notwendig
war. Im Gegenteil : das Christentum (als Evangelium, als Botschaft
von der Erlosung und von dem Reich) kann gar nicht ohne das
Wunder bestehen. Das Wunder ist ihm so notwendig wie uns der
Atem. Wire es nach dem urspriinglichen Plan gegangen, hatte das
Reich Gottes damals die Erde erobert, dann wire gewiss das Wun-
der ein tagliches Ereignis geblieben. Denn das Wunder ist auch die
Zuflucht des Jiingers und Nachfolgers Jesu in der Not; es ist die
tatsachliche Hilfe Gottes. Wo das Wunder fehlt, wird Gott un -
wirklich.

Die evangelische Christenheit hat sich daran gewohnt, Gott
nur im Innern zu haben. Die Gotteserlebnisse waren hauptsachhch

341



psychologische: Empfindungen des Friedens und der Freude, ein
gewisses Gliicksgefiihl dariiber, dass man zu den ,,Geretteten” ge-
hérte. Von da war nur ein Schritt bis zu dem , religidsen Geniesser-
tum“. Und dieses Christentum geniigte vollkommen, solange man
die gefiirchtete Macht, die ,Not*“ heisst, dussere oder innere, in ge-
horigem Abstand hatte! Nach dem Krieg empfinden wir immer
deutlicher, dass diese ,Innerlichkeit und dieses ,Christen-
tum® ziemlich iiberfliissige Dinge sind. Unsere Welt ist tief in die
Not hineingestellt worden, und das Christentum, wie man es im
vorigen Jahrhundert und Anfang des jetzigen auffasste, ist in die-
sem Erdbeben zugrunde gegangen. Wir haben nicht einmal den
falschen Trost des ,,Christentums®, den unsere Viter noch hatten:
dass wir, wenn wir Christen sind, immer die Freude und den inne-
ren Frieden haben werden, die uns ermoglichen, das Leben dieses
,Jammertales* zu tragen, bis uns dann nach dem Tode die ,ewige
Sefigkeit wie eine reife Frucht in den Schoss fallt. Was sollen wir
tun in dieser Not?

Wir miissen zum ersten Jahrhundert zuriickkehren. Diese
Wirklichkeit muss uns wieder die grosste, ja die einzige Wirklich-
keit werden. Wir kommen ohne das Wunder, ohne das tatsdchliche -
Eingreifen Gottes, nicht mehr durch. Unsere menschliche Krait
reicht fiir die Aufgaben, die uns jetzt gestellt werden, nicht. Wie
selten gelingt es uns, einem anderen Menschen wirklich gent-
gend zu helfen? Wie oft miissen wir die Hungernden ungesattigt
von uns gehen lassen! Am wenigsten empiinden wir vielleicht
diese unsere Unfahigkeit der Krankheitsnot gegeniiber; denn hier
hat ja die arztliche Wissenschaft einen Teil der Arbeit iibernommen,
die die Jiinger Christi hatten tun sollen. Und wenn diese Wissen-
schaft auch nicht immer- erfolgreich in ihren Behandlungen ist, so
glaubt man doch an ihre Kunst und empfindet nicht mehr dieselbe
Angst der Krankheit gegeniiber wie noch vor einem Jahrhundert
und 1in fritheren Zeiten. Kann der Arzt sonst nichts tun, so kann er
doch immer eine Morphiuminjektion geben! Aber die soziale Not,
die langst nicht mehr nur die ,,Arbeiter‘ umfasst, sondern auch in
den Reihen des Mittelstandes wiihlt, die immer grosser werdende
Armutsnot, die man nur symptomatisch durch ,,Wohltatigkeit* be-
handeln kann, weil sich die Ursachen nicht entiernen lassen, wobei
sich der merkwiirdige Umstand zeigt, dass die ,,Wohltatigkeit im
selben Verhiltnis abnimmt, wie die Not wachst, weil der Egoismus
sich jetzt hemmungslos entfalten darf, und ,,die Liebe kalt gewor-
den ist* — die auch immer grosser werdende Not des persdnlichen
Lebens, die nicht nur damit zusammenhangt, dass Siinde und Laster
sich jetzt freier austoben diirfen als friiher, sondern auch damit,
dass eigentlich kein Mensch mehr ein Privatleben hat (weil kein
Mensch ja mehr sein eigener Herr ist, sondern nur ein ,,Angestell-

42



ter) und auf vielerlei Weise mit der Umgebung, oft einer sehr ego-
istischen, harten und riicksichtslosen Umgebung verkniipft ist — die
Seelennot, die in der evangelischen ,,Christenheit* nicht mehr den
Pfarrer sucht, wenn sie sich aussprechen muss, sondern — den
Nervenarzt! ,Wir leiden und bewirken, dass andere leiden — mehr -
wissen wir nicht!“ Dieses trostlose Wort eines danischen Schrift-
stellers (Hermann Bang) koénnten wir wohl als Motto iiber unsere
Zeit setzen. \

Es hat immer Menschen gegeben, die der allgeireinen Entwick-
lung vorausgeeilt sind, Menschen, in denen das Neue vorgebildet
wurde, um dadurch den anderen, die auf ihrem Wege nicht so weit
fortgeschritten waren, sichtbar zu werden. Das vorige Jahrhundert
hat drei solche Gestalten gehabt: Kierkegaard, den Vertreter des
zweiten Jahrhunderts, und die beiden Blumhardt, die bis zum er-
sten Jahrhundert vorgedrungen sind. In Kierkegaard hatte sich das
zweite Jahrhundert verkdrpert: sein Notschrei in die verweltlichte
Christenheit hinein war von der Stimmung der Martyrer der ersten
Halfte des zweiten Jahrhunderts getragen — es war die Stimmung
eines Menschen, der unter der Not der Wirklichkeit leidet und
keine Hilfe vor sich sieht, die Stimmung, die den Tod als
Befreier griisst, weil die Hofinung nicht mehr eine lebendige
Hoffnung ist. .. Die Stimmung, die damals schon diese besonders
empfindliche Seele fiillte, ist nach dem Kriege auch unsere Stim-
mung geworden, die wir einen Versuch in der Nachfolge Christi
gewagt haben. Auch wir fithlen uns oft verlassen und Gott scheint
uns ferne. Der ,liebe Gott“ ist uns eine etwas phantastische Ge-
stalt geworden, und wir wiinschen ihn auch nicht mehr so zu
sehen. Aber ebensowenig kénnen wir mit einem Gott etwas anfan-
gen, der nur um seine Ehre eifert, wiahrend er sich um seine Ge-
schopie nicht viel zu kiimmern scheint. Und von diesem Gott wissen
wir iibrigens, dass er nicht Jesu Christi Vater ist. Wir suchen und
tasten,-um den Weg zu finden, der zum Erleben Gottes fithrt. Wir
wiinschen, dass sein Angesicht wieder iiber uns leuchten soll,
damit auch ein Abglanz von diesem Leuchten die Menschen trefie,
die auf uns schauen, weil wir uns Christen nennen, und sie den
Weg, der zu Gott fiihrt, verloren haben.

Die Welt um uns her zeigt ein ahnliches Bild wie die Zeit der
Auflésung des romischen Reiches: alles in Verwirrung, alles nach
neuen Wegen suchend, auf dem religiosen Gebiet ein bunter Syn-
kretismus, der nach allem greift, was auch nur einen Anflug von
Geist an sich hat. Und die Kirche? Die Kirche ist wie die Kirche
zur Zeit Eusebius’ und Konstantins entziickt dariiber, wie sie es
herrlich weit gebracht. Trotz ihrer Gottesferne, trotz ihrer Ohn-
macht, trotz dem, allen Augen — ausserhalb der Kirche — sicht-

343



baren, allgemeinen Abfall zeigt sie wegen ihrer vielerlei Wirksam-
keiten, ihrer grossen Institutionen, ihrer ,,imponierenden Reichs-
gottesarbeit®, ihrer Heidenmission und Jugendarbeit, eine optimi-
~ stische Stimmung, die einem realistischer eingestellten Menschen zwar
nicht unglaublich, woh] aber — unglaublich leichtsinnig —
vorkommt, und einen an die Worte Offenbarung 3, 17 erinnert:
,,Du sprichst: Ich bin reich und habe gar satt und bedarf nichts,
und weisst nicht, dass du bist elend und jammerlich, arm, blind
und bloss. . .“ Und die, welche ernster sein wollen, haben sich in
die Wirklichkeit der Theologie gefliichtet und sehen ihre Aufgabe
darin, ,,Gottes Wort*“ auszulegen, wahrend sie anderen die Wirk-
lichkeit iiberlassen!

Eine solche , Auslegung‘‘ aber, hinter welcher man die Not nicht
spiirt, wird gar zu leicht eine ,Einlegung®“. Und iiberhaupt —
welch ein Missverstandnis, Gottes Wort von der Wirklichkeit tren-
nen zu wollen! Als ob Gottes Wort etwas anderes sein konnte als
Gottes Eingreifen in die Wirklichkeit! Nie kann
Gottes Wort ein B uch sein, iiberhaupt nie etwas Voriibergegan-
genes, sondern immer nur etwas Gegenwairtiges. Das Wort ist nur
der Ausdruck des Geistes und kann nicht selbstindig weiterleben,
wenn es vom Geiste losgelost wird. Und nur der Geist kann uns
ja tibrigens das Wort erklaren. Welch eine Armut, dass man uns
vierhundert Jahre lang das Wort Gottes in dem B u ¢ h e hingestellt
hat als das ein zige, worin wir Gott finden kénnten!

IX.

Die Christen des ersten Jahrhunderts, die ein geschriebenes
Wort Gottes noch nicht hatten, lebten in der immer aufs neue sicht-
bar werdenden Wirklichkeit Gottes. Er wurde ihnen auf
mancherlei Weise konkret. Sie erlebten ihn in der Wiedergeburt
der Taufe; er wurde ihnen ganz gegenwirtig in der Eucharistie;
sie sahen seine Kraft in den Krankenheilungen; sie horten seine
Stimme durch den Mund der Propheten der Gemeinde; sie wurden
durch die uns so unverstindliche Freude gehoben, die die unwill-
kiirliche Lobpreisung als ,Zungenreden‘ ihren Lippen entstromen
liess; sie erlebten vor allem in der Gemeinschait der Glaubigen die
Gemeinschaft mit Gott, in der gegenseitigen Liebe seine Liebe,
sie erkannten die gesammelte Ueberwindungskraft der Gemeinde
tiber das Bose und das Haupt des Bosen; sie erfuhren, dass alle Da-
monen, alle unreinen Geister ihnen untertan waren und alle Krank-
heit ihnen weichen musste und dass die Not sich in nichts aufloste
dieser méachtigen Kraft gegeniiber. Und wir — wir sollen uns mit
einem Buch begniigen, das uns einen Bericht iiber diese Dinge
gibt, einen Bericht, der uns vielfach unverstandlich geworden ist, weil
die Wirklichkeit, von der das Buch zeugt, sich unseren Augen ver-

344



borgen hat! Kein Wunder, dass nach einer so ungeniigenden Nah-
rung auch der Glaube nur ein Schatten wird — nur ,,Hohlraum*“ —
die Liebe stirbt und von einer Zerknirschtheit abgelost wird, die
neben ihrem Sich+wor-die-Brust-Schlagen doch auch die Lebens-
weisheit des alttestamentlichen Predigers bejahen kann, weil die-
ses Leben hier doch so vollkommen gleichgiiltig ist. Und die
Hofinung auf den kommenden Christus und sein Reich (,,die Reichs-
gottesreligion der Blumhardt-Epigonen) verwandelt sich in die
Vorstellung von einem unanschaulichen Jenseits, wihrend man das
Diesseits seinem Untergang iiberlasst.

Nein! Hatten wir nur das B u ¢ h als Wort Gottes, dann miissten
wir verzweifeln oder dem ,,Prediger nachfolgen. Wir schitzen das
Buch hoch, aber 1e b en kénnen wir nur von dem lebendigen Wort,
das aus Gottes Munde geht. Aber etwas mehr als «das Buch haben
wir doch. Der Geist Gottes lebt noch in uns. Nicht wie er in den
Christen des ersten Jahrhunderts lebte. Es ist bei uns alles nur
noch Keim, ist mehr als Verheissung da denn als Erfiillung. Aber der
Geist in uns ist lebendig, ist eine Ausstromung von Gott. Und
das ist das Entscheidende. Dann ist schliesslich der Unterschied
zwichen dem ersten Jahrhundert und uns nicht ein Wesensunter-
schied, sondern nur ein Unterschied des Grades, der Intensitat. Dann
haben wir wieder die lebendige Hoffnung; denn dann ist es mog-
lich, die Wirklichkeit des ersten Jahrhunderts zuriickzugewinnen.

X.

Die beiden Blumhardt haben von einer grossen Erlésungszeit
gesprochen, die {iber die Erde kommen solle, von einer erneuerten
Ausgiessung des Heiligen Geistes. War das vielleicht nur eine
phantastische Uebertreibung, eine Ausgeburt der Traume ihrer Her-
zen? So konnte man behaupten, wenn sie nur ahnend, prophetisch,
geredet hatten, wenn sie verkiindigt hétten, was kein Auge geschaut
kein Ohr gehdrt und was in keines Menschen Herz gekommen
ware. Dann hatte man ihre Worte héren koénnen, wie man heute
die Otffenbarung Johannis, das ,,Buch mit den sieben Siegeln®, liest.

Wir wissen nun aber, dass in ihrer Nahe die Wirklichkeit Gottes
den Menschen wieder in Wundern nahe trat und dass sie den Geist
hatten, von dem sie redeten. Sie redeten von Dingen, die sie
erlebt hatten, die uns aber noch unbekannt und unerkennbar sind
und die wir erst wieder erkennen und verstehen werden in dem
Masse, als wir sie wieder erleben. Die beiden Blumhardt sind Vor -
boten einer neuen Wirklichkeit. Sie haben nicht nur diese kom-
mende Wirklichkeit verkiindigt, sondern die Wirklichkeit selbst
ist in ihnen vorgebildet worden. Die Wirklichkeit, in der
sie lebten, war die des ersten Jahrhunderts, des Neuen Testaments,
die Wirklichkeit des Heiligen Geistes. Denn die Wunder und die

345



Fiille des Geistes sind es, worin sich das erste Jahrhundert von
allen spateren Jahrhunderten unterscheidet. Nicht nur die Botschait
also, sondern auch das Leben des Neuen Testamentes treten uns
in Blumhardt entgegen.

Und denken wir den Gedanken von der ,,umgekehrten Entwick-
lung des Christentums und der ,,Christenheit* durch, denken wir
daran, dass der Kegel immer kleiner wird, der Abstand der Peri-
pherie von Zentrum immer geringer und der Weg von der Basis
bis zum Gippfelpunkt immer kiirzer, so bekommen wir jedenfalls
eine Ahnung davon, was es bedeutet, wenn Jesus sagt, dass zuletzt
alles ,,in einer Kiirze* geschehen soll und er selbst ,,bald“ komme,
versehen, dass die doppelte Reihe der Aeusserungen iiber seine
Wiederkunit, von welchen die einen darauf deuten, dass alles, seine
Wiederkunft und das Kommen des Reiches sich innerhalb einer
Generation abspielen wiirde, wihrend die anderen sagen, dass der
Konig erst ,liber eine lange Zeit“ kommen werde und dass dann
Mitternacht iiber der Erde herrschen und der Glaube fast erloschen
sein werde, so aufzufassen sind, dass die Entwicklung, als er diese
Worte sprach, seinen noch irdischen menschlichen Augen verborgen
war — ,,Tag und Stunde weiss niemand, auch nicht der Sohn,
sondern allein der Vater“—dass es aber diese beiden
Méglichkeiten gab. Nach dem urspriinglichen Plan Gottes
hatte es so gehen sollen, dass die Wiederkunft bald nach der Bekeh-
rung des jitdischen Volkes hatte kommen sollen, die Gemeinde hitte
sich dann iiber die ganze Erde verbreitet und iiberall das Reich Got-
tes verwirklicht. Das Ganze wire dann als Expansion, als Evolution
vor sich gegangen, und das Bild des grossen Kegels hitte, statt der
Entwicklung der Kirche, die Entwicklung des Reiches Gottes dar-
gestellt.

Wiederkunft

Geburt

Christi Reich Gottes

Nun ging es anders, weil erst das jiidische Volk und spéter
um die Jahrhundertwende herum auch die Gemeinde versagte. Die
klugen Jungfrauen schliefen ein, und der Konig musste auf sie war-
ten, wihrend sie nicht mehr auf ihn warteten. Statt durch die Tore
des gelobten Landes zu gehen, trat die Gemeinde und mit ihr die
Menschheit eine jahrtausendlange Wiistenwanderung an. Aber in-
nerhalb des grossen Kegels — der Kirche — bildete sich dann der

346




kleine, die unsichtbare Gemeinde, die zum Schluss doch wieder
sichtbar werden soll. Vielleicht steht jetzt wieder diese Gemeinde
— die einzige, die es nun gibt — vor den Toren des gelobten Lan-
des, in einer eben so kritischen Zeit wie um die erste Jahrhundert-
wende. Ist die Gemeinde jetzt bereit, den Geist und die Gaben
Gottes zu empfangen (oder richtiger: lasst sie sich bereiten), ldsst
sie sich nicht durch die Mitternacht, die {iber der Erde liegt, ent-
mutigen, sodass sie sich in Hoffnungslosigkeit wieder schlafen legt
oder in einem verzweifelten Kampf wider den Gegner bloss ihre
ei1gene Kralt verzehren lasst, lernt sie vielmehr durch das Schwei-
gen Gottes s o zu bitten, wie die Witwe den unrechtfertigen Richter
bat, so werden sich vielleicht zuletzt doch die Begebenheiten ,,in
Kiirze® abspielen. Dann wird es auch wieder einen grosseren Zu-
strom des Heiligen Geistes geben konnen, der der ersten Ausgies-
sung ahnlich werden und die Gemeinde wieder in eine wie die ur-
christliche verwandeln kann. ‘Eine Gemeinde, die dann den Ko6nig
empfangen kann, wahrend sonst die Menschen den Untergang des
Abendlandes erleben, so wie uns die Offenbarung Johannis eine
Ahnung davon gibt.

Aber dann geht es noch einmal mit dem Konig in alle
Welt hinaus, um mit ihm die Erde zu erobern und in das Reich
verwandeln. Dann fingt eine n e ue Entwicklung an, von der wir
noch keine Ahnung haben kdénnen.

Reich Gottes

= -
-
-

T
-
-

,Wir harren der Zeit, da das Wehen des Geistes wieder méich-
tiger wird und das Schweigen Gottes ein Ende nimmt. Mit einem
Mal kann und wird mit erneuertem Kommen des Heiligen Geistes
vieles sich anders machen in der grossen verderbten Welt, und von
oben her ein Bezeugen Gottes sich wieder so fithlbar machen, dass
alle Welt wird sagen: Es ist der Herr, der nicht fehlt mit der Er-
filllung seiner Verheissung, und endlich dem Seufzen der Kreatur
ein Ende machen wird. Wollen wir das Sausen Gottes, des Geistes
Gottes in uns nicht iibersehen und nicht verdrangen, wollen wir
darauf achten und uns hergeben mit ganzem Herzen fiir das, was
unser Heiland will, und also Gefiasse werden, die mehr empfangen
kénnen, wenn seine Zeit ist zu geben und alles zu iiberfluten mit

347



der Erkenntnis seines Heils wie -mit Meereswogen! Die Vernunit
freilich, die muss hier weichen und kann dies Wunder nicht er-
reichen. Aber das Gemiit fasst es und sehnt es herbei. Ja, wie ver-
langend wird man doch, nicht nur nach einem Wehen des Geistes,
sondern, mochte man sagen, nach einem Sturm von oben, der durch
die Welt fahrt und alles Unreine und Finstere wegfegt und dem
Heiland Bahn macht in den Herzen der Menschen. (Blumhardt
Vater.) Julialnger Hansen.

B s i e e LR R R R AR R R I R IR R AR AP AR ARY ]

i Zur Weltlage

LR LR LR R RN R R N R AR R R T TR R EA RN AR AT BTN RRET]

g

Der sozialistische Bruderkrieg und secine
Ueberwindung.

1. Die Spaltung.

Der Mensch gewohnt sich ja schliesslich an alles. So haben wir
uns auch an die Tatsache gewohnen miissen, dass es an Stelle der
einen, grossen sozialistischen Armee, die gegen den gemeinsamen
Feind — das, was der Sozialismus abkiirzend den Kapitalismus
nennt — kadmpfend und siegend, manchmal auch unterliegend, vor-
drangt, vielmehr zwei sozialistische Armeen haben, die einander
viel leidenschaftlicher bekriegen, als den gememsamen Feind. Es
war ein tragisches Erstaunen, als uns Vertretern der altern sozia-
listischen Generation diese Tatsache nach und nach klar wurde.
Als wir einst zum Sozialismus kamen, war dieser wirklich eine ein-
heitliche Macht. Diese wurde durch die Sozialdemokratie reprasen-
tiert. Sie war die Vertreterin des Proletariates, sie war d e r Sozialis-
mus. Zwar gab es neben ihr einen Anarchismus, einen Syndikalismus,
einen Kommunismus alteren Stils, auch immer einen religidsen So-
zialismus, gab es in ihr selbst heftige Kampfe um die Taktik, sich
in dem Gegensatz von Radikalismus und Reformismus zusammen-
fassend, aber jene andern Richtungen des Sozialismus kamen neben
der sozialdemokratischen gar nicht auf, sie waren unansehnliche,
nur gelegentlich einmal ein bischen mehr hervortretende Seiten-
gewasser eines grossen Stromes, und auch der Streit innerhalb der
Sozialdemokratie vermochte diese grosse Einheit der sozialistischen
Sache nicht zu zerstéren. Diese Einheit war freilich nicht immer
gewesen. Wir wussten ja auch, dass ihr ein langer, erbitterter Kampf
oder besser, eine Reihe von Solchen vorausgegangen war, vor allem,
auf dem internationalen Felde, der grosse Kampt zwischen Marx
und Bakunin, zwischen der foderalistisch-anarchistischen Form des
Sozialismus, die damals, in den fiinfziger und sechsziger Jahren, alle

348



	Das Christentum des Neuen Testamentes - und wir

