
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 7-8

Artikel: Das Christentum des Neuen Testamentes - und wir

Autor: Hansen, Julia Inger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Christentum des Neuen Testamentes —
und wir.1)

i.
„Was uns umgibt, das ist alles in Widerspruch mit Gottes

Verheissungen. Er verspricht uns Unsterblichkeit — wir aber sind von
Sterblichkeit und Verderblichkeit umhüllt. Er verkündigt, dass wir
vor ihm gerecht seien, wir aber sind mit Sünden bedeckt. Er
bezeugt uns seine Gnade und seinen guten Willen, während alle
Zeichen seines Zorns uns bedrohen. Was sollen wir tun? Uns ziemt
es wohl, an uns selbst und all unserem Eigenen mit geschlossenen
Augen vorüberzugehen, damit nichts uns aufhalte, an Gottes Wahrheit

zu glauben.
Der Geist Gottes zeigt uns eben verborgene Dinge, deren

Kenntnis unseren Sinnen unzugänglich sind. Er verheisst uns ewiges

Leben, uns, den Toten. Er redet uns von der seligen Auferstehung,

uns, die wir von Verwesung umgeben sind. Gerechte werden
wir genannt, und in uns wohnt die Sünde. Wir vernehmen, dass
wir selig seien, inzwischen werden wir erdrückt von unendlichem
Elend. Ueberfluss an allen Gütern ist uns verheissen, und reich
sind wir nur an Hunger und Durst. Gott ruft : gleich werde er bei
uns sein, und scheint taub zu sein auf all unser Geschrei. Was
würde aus uns, wenn wir nicht in der Hoffnung selig wären,
wenn unser Herz nicht auf den durch Gottes Wort und Geist
erleuchteten Weg mitten durch die Finsternis über die Welt hinauseilte?"

(Calvin.)
Was man auch über das grosse Buch, das sich eine Auslegung

des paulinischen Römerbriefes nennt, denken möge, die Stimmung
dieser Worte von Calvin, die teils in der Vorrede, teils im Texte
angeführt sind und die wohl als Grundstimmung des ganzen Werkes
aufgefasst werden darf, wird immer einen gewissen Zauber über
uns ausüben. Wir sind unmittelbar geneigt, diesen Worten
beizupflichten, dieser Stimmung Gewalt über uns zu geben. #S o empfinden

auch wir unsere Lage, Nachkriegsmenschen wie wir sind, die
wir uns an eine andere Wirklichkeit, eine andere Welt haben
gewöhnen müssen, als die in welcher wir aufgewachsen sind. S o ist
nach dem Kriege das Leben geworden, in diese Not sind auch wir
hineingekommen, aus dieser Not möchten wir wieder heraus. Und
die Worte Calvins kommen uns wahrer, wirklicher, realistischer vor
als die Worte d e s Christentums, das uns die Kirche gegeben hat,
und mit denen wir uns begnügen konnten, solange der Krieg uns
die Wirklichkeit nicht enthüllt hatte, so wie sie wirklich ist. Es
sieht ja aus, als ob Calvin uns hier einen Ausweg böte, als ob wir,
wenn wir diese Worte in uns aufnehmen könnten und darnach tun,

x) Vgl. die redaktionellen Bemerkungen. D. Red.

327



das Christentum nicht aufzugeben brauchten, als ob wir es auch
weiter festhalten könnten, trotzdem uns also die Wirklichkeit zeigt,
dass dies Christentum doch aui recht schwachen Füssen steht. Wir
sind gerettet — und das Christentum mit uns — wenn wir nur
vermögen, unsere Augen der Wirklichkeit zu verschliessen und auf
diese Weise die Hoffnung festzuhalten und an Gottes Wahrheit
zu glauben.

'„ Es wird wohl immer nur wenigen gelingen — von denen jedenfalls,

die diese Not wirklich als Not, als Qual empfinden. Calvin
selbst gelang es vielleicht nicht immer. Luther, der eigentliche
Erfinder dieses eigentümlichen Trostversuches, hat es vergebens
versucht. Wenn er seine „Tagkriege" mit dem Papst und der Kirche
und seinen zahlreichen menschlichen Gegnern führte, dann genügten

ihm dieser Glaube und diese Hoffnung vollkommen. Wenn er
sich aber in den „Nachtkriegen" von dem nichtmenschlichen Gegner
angegriffen fühlte, dann half ihm dieser Glaube rein nichts. Dann,
gesteht er selbst, hat der Feind ihn oft so weit gebracht, dass er
nicht wusste, ob ein Gott da sei oder nicht. Und die Hoffnung
wurde dann ganz von selbst eine Hoffnung auf den Tod, der den
geplagten Menschen von seinem Elend erlösen sollte. Deshalb hat
Luther in seinen letzten Jahren so viel von diesem „Jammertal"
geredet. Genau dasselbe hat auch Kierkegaard erfahren — ihn brachten

dieser Glaube und diese Hoffnung in den zwei letzten Jahren
seines Lebens dicht an die Grenze der Hölle.

Es kann hinter Worten, wie die zitierten, der höchste und
reinste Glaube liegen, ein Glaube, der sein „dennoch" festhält, allen
scheinbaren Widersprüchen zum Trotz. Die Hoffnung ist dann
Hoffnung auf eine Erfüllung, die noch nicht eingetreten ist, die aber
sicher kommen wird. Es kann mit denselben Worten aber auch
etwas weit geringeres als „Glaube" bezeichnet werden: eine
tatsächliche Hoffnungslosigkeit, die mit Glauben im eigentlichen Sinn
nichts zu tun hat, sondern entweder in Verzweiflung oder in Leichtsinn

dieses ganze Leben preisgibt und sich nur mit einem Jenseits
tröstet. Und dieser Glaube mag dann gar eine Selbstsuggestion sein,
d. h. etwas, das ganz aus der Psyche des Menschen stammt, ohne
mit Gott und seinem Geiste auch nur das geringste zu tun zu haben.
Wer diese Selbstsuggestion zu leisten vermag, wird gewiss auch
in unseren Tagen mit Hilfe dieses „Glaubens" sein Leben
durchbringen können, jedenfalls solange die Not der Welt nur die Not
der anderen bleibt und ihn selbst verschont. Die Geschichte der
evangelischen Christenheit zeigt, dass diese Selbstsuggestion, als
Glaube verkleidet, eine grosse Anziehungskraft auf die Menschen
ausübt, die Gott nicht in der Not brauchen, sondern ihn nur als
eine gewisse Dekoration des Alltags haben möchten. Sobald die
Not, die innere oder die äussere, einem solchen Menschen nahe

328



tritt, ist aber dieser „Glaube" dahin, und Zweifel und Verzweiflung
stellen sich ein. Und das Beispiel Luthers und Kierkegaards zeigt,
dass Anfechtung und Angst auch die Menschen angreifen, die neben
der Selbstsuggestion (von der jedenfalls Luther nicht frei war) auch
den wirklichen, tiefen und echten Glauben besitzen. Die wirkliche
Not — und von aller Not ist wohl die Anfechtung die schwerste —
kann eben nicht durch einen Glauben und eine Hoffnung überwunden

werden, die sich nur mit einem Jenseits trösten, und von
einem Eingreifen Gottes in diesem Leben nichts erwarten. Es
lassen sich auf dem Grund des Jenseitsglaubens imponierende
Babeltürme aufführen — auch eine imponierende Theologie; aber
ein Menschenleben lässt sich auf diesem Grund nicht bauen — wer
es versucht, wird erfahren, dass er auf Sand gebaut hat. Selbst
Kierkegaard, der an diesem Glauben wohl ein Maximum geleistet
hat, ist zerbrochen, weil ihm die Erlösung nur jenseitig war.
Es fragt sich also, ob dieser Glaube und diese Hoffnung, die einzigen,

die wir in der evangelischen Kirche kennen, der Glaube, der
von einem Eingreifen Gottes in diesem Leben nichts erwartet
und sich nur mit der Hoffnung auf eine „ewige Seligkeit" begnügt,
dasselbe seien, wie das, was in dem „Wort Gottes", dem Neuen
Testament, mit diesen Worten bezeichnet wird.

II.
Das Bild der Wirklichkeit, das uns aus den Blättern des

Neuen Testaments entgegentritt, ist jedenfalls ein ganz anderes
als das u n s als Wirklichkeit bekannte. Es hebt sich aus den
Evangelien, der Apostelgeschichte und den Briefen, und nicht zum wenigsten

aus der Apokalypse, das Bild zweier Wirklichkeiten hervor,
die feindlich einander gegenüber stehen. Die eine Wirklichkeit, die
sichtbare, die welche auch wir kennen, soll durch die andere — die
wir eben nicht mehr kennen — überwunden werden. Das ist die
Aufgabe der Apostel und der Gemeinde überhaupt. Sie sind Kämpfer,

alle ohne Ausnahme. Wer in die Brudergemeinschaft aufgenommen

werden will, muss durch den Tod der Taufe gehen. Er muss
sein altes Leben begraben lassen, seinem alten Herrn den Dienst
aufkündigen und sich dem neuen ganz hergeben, von dem er dann
als Geschenk das neue, erlöste Leben bekommt. Der grosse Kampf
zwischen Gott und seinem Gegner, der so viele Jahrhunderte
hindurch Menschenaugen verborgen vor sich ging und dessen Gegenstand

das Schicksal des Menschen ist, ist im Neuen Testament offenbar

geworden. In diesem Kampf gibt es keine Nonkombattanten.
Jeder Mensch ist schon durch seine Geburt, als von Gott abgefallener

Mensch, der Sklave Satans geworden, gehört seinem Reich zu.
Durch die Ueberwindung Satans, die durch den Tod des Gottessohnes

am Kreuze vollbracht wurde, wurde die Menschheit von

329



diesem furchtbaren Sklavenzustand befreit. Die Erlösung war von
nun ab eine Tatsache, in der Auferstehung und der Ausgiessung
des Heiligen Geistes den Menschen sichtbar geworden, jedem
Menschen greifbar und erreichbar. Was von ihm gefordert wurde, war
nur, dass er sich für oder wider die geschehene Erlösung und deren
Herrn und Urheber entscheiden sollte. Durch die Entscheidung
für sie und durch die darauf folgende Taufe wurde er dann der
Erlösung teilhaftig. Die Sünde und ihre Wirkungen fielen von ihm
ab wie das alte Kleid, das er vor der Taufe ausgezogen hatte, und
das neue erlöste Leben, das heilig sein sollte, fleckenfrei wie das
weisse Taufkleid, wurde ihm in der „Auferstehung" aus dem Wasser

geschenkt und war auch künftig möglich durch die Kraft des
Heiligen Geistes, die ihm nach der Taufe durch die Handauflegung
der Apostel oder der Aeltesten geschenkt wurde. Durch die Taufe
bekam er seinen neuen Platz in dem grossen Kampf zwischen
Gott und seinem Gegner; er gehörte nicht mehr dem Satansreich
zu, sondern dem Gottesreich und müsste in dem Kampf zwischen
den zwei Reichen treu sein, sonst konnte er das Gewonnene
verlieren und dem Gegner wieder anheimfallen. So wurde das künftige

Leben der angespannteste Kampf, ein Kampf aber, dem der
Sieg sicher war, wenn nur die Jünger treu blieben; denn der Gegner

war gerichtet und überwunden und konnte nur seine alte Macht
wiedergewinnen, wenn die Gemeinde versagte und in Mutlosigkeit
oder in Untreue den Kampf aufgäbe. Und weil die Taufe die
entscheidende Tat war, durch welche der Jünger den Dienst seines
neuen Herrn antrat und ihm Treue schwur, so erhielt sie auch bald
den Namen „Sacramentum", d. h. Soldateneid.

Der Glaube der Gemeinde war Vertrauen — die freudige
Zuversicht, dass Gott Treue ist — das ganze 11. Kapitel des
Hebräerbriefes zeugt davon. Und die Hoffnung war die lebendige

Hoffnung auf die Wiederkunft Christi, nicht freilich auf
ein „grobes, brutales, theatralisches Spektakel, nach dessen
Ausbleiben man sich getrost wieder schlafen legen konnte", sondern
die Hoffnung auf den endlichen und durchdringenden Sieg Gottes
auf Erden, der den Widersacher entwaffnen und binden und der
verwüsteten Erde und der geplagten Menschheit endlich die

grosse Erlösung bringen sollte, nach dem die ganze Kreatur
seufzte: die Königsherrschaft Gottes, das Reich Gottes auf der Erde.

D a s ist das Bild der Wirklichkeit, das uns das Neue Testament
vor Augen malt. Wie können wir dieses Bild mit dem anderen, das
sich vor unseren menschlichen Augen zeichnet, vereinigen? Und
wem sollen wir glauben: Calvin, Luther, Barth, unseren eigenen
Augen? Oder Jesus und seinen Aposteln, so wie das Neue Testament,

das „Wort Gottes", uns ihre Auffassung und ihre Worte
vermittelt?

330



III.
D;e Parusie1) blieb aus, una mit ihr das Reich Gottes. Warum?

Das ist eine Frage, die für sich untersucht und behandelt werden
müsste. In aller Kürze lässt sich sagen, dass die Gemeinde ihren
Kampf nicht bis zum Sieg durchführte, weil sie sich, durch die so
viel ernstere und schwerere Lage, die durch das Versagen des
jüdischen Volkes entstand, entmutigen liess. Die Hoffnung auf den
Sieg, die ihre stärkste Waffe gewesen wäre, verlor sich und an
Stelle der fröhlichen Siegesgewissheit trat um die Jahrhundertwende
herum die Stimmung der Niederlage. Nach den Aposteln und Zeugen

des ersten Jahrhunderts, die freudig und siegesfroh ihr Leben
hingegeben hatten als eine Saat, aus welcher eine reiche Ernte
wachsen sollte, kamen die Märtyrer des zweiten Jahrhunderts. Auch
sie gaben ihr Leben hin, aber sie grüssten schon den Tod — den
Feind, der durch Christus überwunden war — als Befreier von
einem mühevollen Leben (Ignatius' Brief an die Römer). Nach ihnen
kamen andere, die auch ihr Leben hingaben, aber darin eine
Leistung sahen, die ihnen die „ewige Seligkeit" verdienen sollte. Diese
trat ja im Laufe des zweiten und dritten Jahrhunderts so vollständig
an Stelle der Hoffnung auf das Reich, dass schon Eusebius von
Cäsarea in seiner Kirchengeschichte geneigt ist, die Offenbarung
Johannis dem Apostel nicht zuzuschreiben (auch damals wurde
„Bibelkritik" geübt!), weil darin von einem tausendjährigen Reich
auf Erden gesprochen wird. Ebenso bedauert Eusebius, dass
Irenäus, den er sonst so sehr verehrt, sich von Bischof Papias (dem
Leichtgläubigen!) dazu habe verleiten lassen, an ein Reich Gottes auf
Erden zu glauben. Das ganze fünfte Buch des Irenäus „Gegen die
Häretiker"2) handelt ja nur von diesem Gottesreich auf Erden und
gibt uns neben dem Neuen Testament die deutlichste Vorstellung
davon, w i e sich die Jünger Christi im ersten und zweiten
Jahrhundert (Irenäus war ja Schüler Polykarps und dieser des Apostels
Johannes) das Reich Gottes auf Erden als ein Reich der Gerechtigkeit,

des Friedens, der gegenseitigen Liebe und in Folge davon des
allgemeinen Glücks und Wohlergehens dachten. Irenäus war
vielleicht ein wenig unmodern geworden, weil er nicht in einem der
Kulturzentren lebte, sondern in Lyon, und hatte deshalb die
ursprüngliche Auffassung länger festgehalten als seine Zeitgenossen.

Denn in den Kulturzentren war die Entwicklung — von Christus
und dem Ursprünglichen weg — seinerzeit weiter gegangen
Nicht nur der Gedanke von dem Sieg der Gemeinde, von der
tatsächlichen Erlösung und von der Königsherrschaft Gottes auf
Erden war verloren gegangen. Auch die Gemeinde, als Bruder-

x) D. h. die Wiederkehr Christi, wie die älteste Christenheit sie erwartete.
D. Red.

2) D. h. Ketzer. D. Red.

331



gemeinschaft, als corpus Christi war in Auflösung. Statt einer
reinen, unbefleckten Jungfrau, wie Eusebius die Gemeinde der Apostelzeit

schilderte, war sie im zweiten Jahrhundert einem Weizenfeld,
mit Unkraut überwuchert, vergleichbar. Das zweite Jahrhundert
war die Zeit der grossen Ketzerbewegungen. Die Ketzer des ersten
Jahrhunderts, Simon und Kerinth, vermochten gegen die Apostel
nichts, sondern wurden durch Petrus und Johannes leicht überwunden.

Als die Apostel aber alle gestorben waren, nahmen die Häretiker

überhand. Mit Marcion anfangend, sich in den GnostizismuS
fortsetzend, tauchten von allen Seiten her die merkwürdigsten
Erscheinungen innerhalb der Gemeinde auf. Der Feind war nicht
länger ausserhalb der Tore, sondern war in die Gemeinde selbst
eingedrungen. Dieser Gefahr müsste eine Einheitsfront entgegengestellt

werden, und aus der Gemeinde entwickelte sich allmählich
eine Kirche, die das Unmögliche versuchte: das Unkraut von dem
Weizen zu trennen. Diese Kirche aber hatte schon ihre Ueber-
winderkraft verloren, und das Unkraut gedieh ruhig weiter, wenn
auch in etwas wechselnden Formen. Wenn eine Häresie überwunden

wurde, zeigte sich sofort eine neue, und statt des Reiches Gottes

hatten die Gläubigen ein neues Ziel bekommen: die Einheit
der Kirche!

So gab es schon im zweiten Jahrhundert des Christentums
ähnliche Erscheinungen wie die, welche auch unsere Zeit kennt. Es
gab die verborgene Innerlichkeit, in welcher sich die
Märtyrerstimmung entwickelt hatte, und die sich in der Askese und dem
Mönchtum des dritten und vierten Jahrhunderts fortsetzte. Es gab
„ökumenische Bestrebungen" der Kirche, die umso eifriger und
notwendiger wurden, je mehr die innere Einheit verloren ging. Es
gab die Häresien, die auch wir so gut aus unserer Zeit kennen : die
Marcioniten, die den Schöpfergott von dem Erlöserg ort schroff
unterschieden, die Montanisten — sollen wir sie mit der „Pfingstbewe-
gung" vergleichen? — die Valentinianer und andere gnostische Sekten,

die mit ihren seltsamen Spekulationen uns teils an die Theoso-
pb;e und Anthroposophie, teils an die moderne indisch geprägte Mystik

erinnern. Es gab die verschiedensten halb religiösen, halb
philosophischen Sekten. Und es gab — auf einmal, als Wirkung dieser
ganzen Entwicklung vom Christus weg und selbst diese Entwicklung

weiter führend — eine Theologie, die anfangs die Ketzer
bekämpfen sollte, später aber selbst Ketzer zu Tausenden erzeugte,
als sie im vierten Jahrhundert ihren Höhepunkt erreichte und ihre
schlimmsten Orgien feierte, in dem Streit zwischen Arius und
Athanasius, dem Kamppf um Homousie oder Homoiusie.1)

Die Keime der späteren Zersetzung der Christenheit liegen alle
schon in diesem verhängnisvollen zweiten Jahrhundert verborgen.

J) D. h. Gleichheit oder Aehnlichkeit Christi mit Gott. D. Red.

332



Die nächsten Jahrhunderte zeigen nur eine Weiterentwicklung auf
derselben Linie. Dass die Kirche immer weltlicher wurde, immer
mehr dem Mammon diente, war nicht zum verwundern. Wie gesagt :

in dem grossen Kampf zwischen Gott und seinem Gegner, der den
innersten Kern des Weltlaufes bildet und dessen äussere Seite wir
als Weltgeschichte bezeichnen, gibt es keine Nonkombattanten. „Wer
nicht für mich ist, ist wider mich !" Wer Gott nicht dient oder ihm
nur mit geteiltem Willen, mit halbem Herzen „dient", der dient eo
ipso seinem Gegner, dem Mammon, dem Gewaltgeist. Es war nur
eine Selbstverständlichkeit, dass diese Degeneration der Gemeinde
und der aus dieser sich entwickelnden Kirche auch einen äusseren,
allen sichtbaren Ausdruck bekommen müsste, wie es durch den
„Sieg des Christentums" unter Konstantin dem Grossen geschah,
als das Christentum die offizielle Religion des römischen Reiches
wurde. Seitdem gab es viele, viele Jahrhunderte hindurch nicht
mehr eine ecclesia militans auf Erden, sondern nur eine „ecclesia
triumphans", d. h. eine verwesende Kirche. Wer Beweise haben will,
der lese nur die Kirchengeschichten von Eusebius und Theodoret.

Und es ist bisweilen doch möglich, die Hand Gottes auch in
den Weltbegebenheiten zu sehen. Diese Völker und diese Kirche
konnten nicht mehr zum Ursprünglichen zurückgebracht werden.
Die Kräfte der Zersetzung waren zu mächtig. So müsste noch einmal

eine Sintflut kommen — nicht mit Wasser, das hatte Gott
versprochen nicht mehr zu tun — sondern mit Völkermassen. Es müssten

neue Völker an die Reihe kommen. Denn noch einmal hatte sich
das Wort erfüllt, dass die Eingeladenen der Einladung nicht wert
waren, und vorläufig müsste also das Alte in dieser Sintflut der
hervorbrausenden Völkerscharen zugrunde gehen. So ging auch die
altchristliche Kirche zugrunde und mit ihr die letzten Spuren der
urchristlichen Gemeinde, der Gemeinde als Brudergemeinschaft, als

corpus Christi. Seit der Völkerwanderung hat es nicht mehr eine
Gemeinde im urchristlichen Sinn des Wortes gegeben — wenn auch
vor und nach der Reformation immer wieder Anläufe dazu gemacht
worden sind — sondern nur eine Kirche und eine unsichtbare
Gemeinde. Und die neue Kirche, die während der Jahrhunderte der
Völkerwanderung auf den Trümmern des Alten entstand, und in
welcher das Christentum überwinterte, bis die Entwicklung der
neuen Völker so weit fortgeschritten war, dass sie wieder Geistesträger

sein konnten, und deshalb in der Reformation wenigstens
teilweise zum Bewusstsein ihres Erbes erwachten, war die
römische Kirche, die, trotzdem sie sich katholisch nannte,
so weit davon entfernt war, die ursprüngliche Kirche Christi zu
sein, dass sie vielmehr nur die Puppenhülle darstellte, in welcher
das im Winterschlaf liegende Christentum seines Aufwachens

333



harrte.1) Die Volksreligion der katholischen Kirche war ein bunter
Synkretismus.2) Der Polytheismus lebte als Heiligenkultus innerhalb
der Kirche weiter, das Bedürfnis der Massen nach Mystik wurde
durch die Sakramente, die nach und nach ganz in Magie verwandelt
wurden, befriedigt, und die Autorität der Kirche gab dem
Herdenmenschen die Stütze, die er eben nicht entbehren konnte.

IV.
Um die Jahrtausendwende herum muss sich innerhalb dieser

Entwicklung ein Umschlag vollzogen haben. Es lassen sich inner
halb der Kirche im zweiten Jahrtausend zwei Entwicklungslinien

unterscheiden: die Linie der Degeneration läuft weiter, aber
neben dieser und innerhalb der allgemeinen Entwicklung lässt sich
eine Linie der wirklichen Entwicklung, die in diesem Sinne ja nur
eine „umgekehrte" sein kann, die einer Rückkehr zum Ursprünglichen,

erkennen. Drei Begebenheiten heben sich vom 11. bis zum
13. Jahrhundert auf diesem Hintergrunde hervor: 1. Die Kreuzzüge,
2. das „Cur Deus homo" von Anselm von Canterbury und 3. das
Leben des Franziskus von Assisi. Die Kreuzzüge zeigen symptomatisch

den ganzen Abfall vom Urchristentum. Die Christenheit, die
sich für den Kampf Gottes gegen den grossen Widersacher nicht
hatte gewinnen lassen, kommt nun in eine ungeheure Bewegung,
ihre Glieder ziehen als Gottes Kämpfer, als Kreuzträger unter dem
Rufe „Gott will es" in die Welt hinaus. Um ihm die Erde zu
erobern? Nein, um den „Ungläubigen" den Fleck Erde zu entreis-
sen, auf welchem der tote Körper Jesu zwei Nächte und einen Tag
geruht hatte!

Und gleichzeitig gibt die Kirche mit den theologischen
Hauptwerken von Anselm von Canterbury den letzten Rest ihrer urchristlichen

Auffassung preis, dass der Weltlauf ein Kampf zwischen Gott
und Satan ist, und dass Christi Tod die Hauptschlacht dieses Kampfes

bedeutet, durch welche der Gegner überwunden und gerichtet
wird. Der Dualismus : Gott — Satan wird in der Theologie realiter
aufgegeben und der Dualismus in Gottes Person hineingelegt

: seine Gerechtigkeit, welche seinen Zorn begründet, und
seine Liebe stehen einander feindlich gegenüber und müssen durch
den Tod Christi „versöhnt" werden. Satan wird wohl auch in der
Theologie weiter beibehalten als Feind des Menschen — nicht so
sehr als Feind Gottes — und als Inhaber der Hölle, vor dessen
Macht (nicht aber vor dessen Art und Wesen) man sich hüten muss.
Die urchristliche Auffassung, dass Gott der Vater ist, lässt sich
nach dieser Theologie nicht mehr aufrechterhalten. Er wird der
Richter, vor dem man sich fürchten muss.

1) Womit freilich nicht geleugnet werden soll, dass es innerhalb dem Rahmen

dieser Kirche viel Christusglauben und -Nachfolge gegeben habe.
2) D. h. eine Religionsmischung. D. Red.

334



¦' fM&r-y. y\T?

Nachdem der Dualismus in Gottes Person hineingelegt worden
ist, hat der Mensch keine Zuflucht mehr. Der Glaube an seine Liebe
und Treue muss sterben, Gott wird furchtbarer als Satan. Und
so entwickelte sich auf dieser Grundlage die entsetzliche Höllenfurcht,

die furchtbare Gewissensangst, die im späteren Mittelalter
immer mehr die Seelen folterte und von der Kirche in ihrer Ablasspraxis

ausgebeutet wurde, bis endlich die Wiederentdeckung des
Evangeliums, dass Christus der Heiland ist — nicht nur der
Richter — und Gott ein gnädiger Gott, aus den Aengsten und
Seelenkämpfen des jungen Luther ans Tageslicht hervorbricht.

Leider entdeckte Luther nicht, dass Gott der Vater und die
Liebe ist, sondern nur, dass er sich um Christi willen versöhnen
lässt, seinen Zorn vergisst und den Menschen ihre Sünden nicht
zurechnet. Die scholastische Versöhnungstheologie, die, auf
Anselm s Gedanken fussend, das Zentrum der mittelalterlichen Theologie

überhaupt geworden war, ging ziemlich unverändert in die
evangelische Kirche über. Auch Luther kann gelegentlich sagen,
dass Gott „erschrecklicher und greulicher ist denn der Teufel."
Und auch die evangelische Kirche hält noch in ihrer Theologie die
Auffassung fest, dass Gott zornig sei und durch den Tod seines
Sohnes versöhnt werden müsse. Nichts stösst in unseren Tagen
so sehr die „Nicht-Gläubigen" vom Christentum weg, als eben diese
Lehre. Und doch ist sie nur in der Theologie durchführbar, nicht
aber im Leben. Selbst im Mittelalter, im „dunkelsten Mittelalter",
haben die Seelen durch ihr tiefstes Erleben mit Gott diese Lehre
innerlich überwunden, wenn sie sich vielleicht auch äusserlich nicht
dagegen setzten. Das kritische Denken lag ja nicht in der Stimmung
des Mittelalters, und die Frommen jener Zeit hatten keine „intellektuellen

Schwierigkeiten".
Die Theologie Anselms hat aber zum Widerspiel das

Wiedererwachen zum Urchristentum, das mit Franziskus von Assisi seinen
Anfang nimmt, oder jedenfalls zum ersten Mal mächtig wird..
Deshalb ist es berechtigt, des Franziskus Leben und Lebenswerk als
die dritte entscheidende Begebenheit um die Jahrtausendwende
herum zu betrachten. In ihm nimmt die Rückkehr zu Christus deutliche

Gestalt an, wird die unsichtbare Gemeinde zum ersten Male
wieder sichtbar, bricht das im Winterschlaf liegende Urchristentum
hervor zu neuem Leben.

Denken wir uns die ganze Geschichte des Christentums unter
dem Bilde eines mächtigen Kegels, innerhalb welchem ein kleinerer
Doppelkegel liegt. Die beiden Gipfelpunkte des Doppeltkegels
bedeuten dann das erste und das zweite Kommen Christi, und
zwischen diesen Punkten liegt also die „Kirchengeschichte", richtiger:
die Geschichte der Kirche und ihrer Theologie und die Geschichte
der Gemeinde und des Evangeliums. Das Bild ist also räumlich zu

335



denken, legen wir aber, um die Sache einfacher zu machen, einen
Schnitt durch den Kegel, so ergibt sich das Bild des Parallelogramms

innerhalb des grösseren Dreiecks:

10.-12.
Jahrhundert „ —

Zeit der katholischen Kirch

(römischen)

Geburt
ircheChristi

Zeit der
Reform ation

"Wiederkunft
c Christi

Zeit dar
Völkerwanderung

(Umschlagspunkt) ** »»

Zwei Abschnitte grenzen sich von selbst vom grösseren Körper
ab : die Zeit der ältesten Kirche bis zur Völkerwanderung, und die
Zeit nach der Reformation. Zwischen beiden Linien liegt also die
Zeit der römisch-katholischen Kirche. Innerhalb dieses Zeitraums,
um das 11. bis 12. Jahrhundert herum muss der Umschlag
geschehen sein. Die Entwicklung vor diesem Umschlag führt immer
weiter von Christus, von der Urgemeinde, vom Urchristentum weg
und wird deshalb durch zwei divergierende Linien bezeichnet, weil
dieses „Christentum", sich immer weiter verbreitend, immer mehr
an Tiefe, an Intensität verliert. Es wäre wohl richtiger, diese
„Entwicklung" als eine immer weiter fortschreitende Degeneration
zu bezeichnen, deren Prachtblüte die weltumfassende und
weltbeherrschende katholische Kirche ist. Diese entwickelt sich ja auch
nach dem ersten Jahrtausend weiter, wie die punktierte Linie
zeigt, und endet erst mit der Wiederkunft Christi. Der grosse Kegel
(das Dreieck) stellt überhaupt die Entwicklung der Kirche —
als offizielles Christentum — dar, nicht nur die der katholischen

Kirche. Innerhalb dieser Kirche fängt aber nach dem
Umschlagspunkt eine neue Entwicklung an, die in Franziskus ihren
ersten und vorläufig reinsten Vertreter bekommt: die Entwicklung
zum Urchristentum, zu Christus zurück. Diese Entwicklung wird
durch die zwei konvergierenden Linien bezeichnet. Weil
die erste Entwicklung eine Degeneration war, die immer weiter vom
Ziele Gottes: der Erlösung der Menschheit und dem Reich Gottes
auf Erden als sichtbarer Auswirkung dieser Erlösung, wegführte,
muss also die neue Entwicklung eine „umgekehrte" sein: sie muss
denselben Weg umgekehrt zurücklegen, auf demselben Wege zum
Ziele zurückkehren. Es wird wahrscheinlich sein, dass die Entwick-

336



lung auf diesem Wege die selben Stufen in umgekehrter Reihenfolge
durchlaufen wird, die die erste Entwicklung zurückgelegt hat. Der
Weg ist derselbe, nur die Richtung ist umgekehrt. Es ist der Weg
zum Urchristentum, der Weg der Nachfolge Christi, der Weg zu
Ihm.

VI.
Wird nun diese Auffassung von der gesamten Kirchengeschichte

durch die Entwicklung im zweiten Jahrtausend der Kirche bestätigt?

Wenn sie richtig wäre, dann gäbe sie ja uns, den Menschen
der Nachkriegszeit, einen Schlüssel zur Weltentwicklung, zur
Weltgeschichte, der uns den Weg nicht wenig erleichtern könnte, vor
allem dadurch, dass es dann möglich wäre, von unserem eigenen
Platz in dieser Weltentwicklung eine Ahnung zu bekommen, eine
Ahnung, die, wenn die Wirklichkeit s o aussähe, uns auch eine
mächtige Hoffnung geben würde. Es wäre ja denkbar, dass
Gott es so gefügt hätte, dass die Menschen, nachdem sie durch ihre
Untreue und ihre Nachlässigkeit im grossen Kampfe seinen
ursprünglichen Plan für die Erlösung der Menschheit vernichtet und
dadurch ihre eigene Wüstenwanderung um ein paar tausend Jahre
verlängert hatten, doch auch I h m gehorchen müssten, dass also
innerhalb dieser grossen selbsterwählten „Entwicklung" doch auch
seine Pläne zur Verwirklichung gelangten, wenn auch nur eine
kleine Anzahl von Menschen sich für diese Verwirklichung brauchbar

zeigen würde. Das Neue Testament redet ja auch von einer
„kleinen Herde", die vorläufig das Reich empfangen soll.

Betrachten wir also die verborgene Entwicklung, die mit
Franziskus innerhalb der grossen Kirche angefangen hat. So demütig
und unterwürfig sich auch Franziskus in den Dienst seiner Kirche
stellte, so lag doch in seinem Bruch mit Mammon und Gewalt, in
seiner Rückkehr zur Armut, ja zur Nachfolge Christi im wirklichen
Sinn des Wortes, der Keim zum Sturz der katholischen Kirche, wenn
dieses Leben in der Nachfolge Christi sich frei hätte entfalten können.

Das sah die Kirche sehr wohl ein, und es gelang ihr, die
Gefahr vorläufig abzuwehren durch ihren klugen und energischen
Vertreter, den Kardinal Hugolin, der das schwächste Glied der
Jüngerkette, den äusserlich so starken Bruder Elias, für sich
gewann und ihn dazu bewog, die Rolle des Judas am Minoriten-
orden und seinem Meister auf sich.zu nehmen, indem er, ihn mit
den Lippen verehrend, durch sein eigenes Lebenswerk das Werk
des Meisters zugrunde richtete. Es Hessen sich jedoch die Wirkungen,

die von diesem Nachfolger Christi und seinen ersten treuen
Jüngern ausgegangen waren, nicht ganz vernichten, und bald hier,
bald dort glimmte in die folgenden Jahrhunderte das Feuer in den
vorreformatorischen Gestalten wieder auf, bis es in der Reformation
des sechzehnten Jahrhunderts in hellen Flammen aufloderte. Ein

337



neues Stück des ursprünglichen Christentums wurde zurückerobert :

Christus wurde wieder der Heiland, wenn auch freilich noch nicht
der Erlöser. Er war nicht mehr der Richter, fast ebenso furchtbar
wie Gott selbst. Das Christentum als Evangelium, als Frohbotschaft,

leuchtete wieder auf. Und noch mehr: nicht die Kirche garantierte

die Seligkeit — das Heil war Sache des einzelnen Menschen.
Und es war eine Gottesgabe, nicht irgendwie eine Leistung des
Menschen. Freilich wurde nur noch vom Heil der Seele gesprochen,
nicht von einer Erlösung des ganzen Menschen oder gar der
Menschheit. Aber der Gedanke des Reiches Gottes auf Erden
erwachte doch auch zur Zeit der Reformation, wurde freilich in der
lutherischen Kirche wieder unterdrückt, um dann seinem Wesen
nach in der reformierten und freilich noch deutlicher in den „Sekten"

weiter zu leben, während der Gedanke von der Wiederkunft
Christi nie Bürgerrecht in der evangelischen Kirche erhielt, sondern
bloss unter den Frommen in den Sekten und Konventikeln eine
Zufluchtsstätte fand, nachdem er von seinem mehr als fünfzehnhundertjährigen

Schlaf erwacht war.
Auch die Gemeinde lebte auf, wenn auch nicht als urchristliche

Gemeinde, so doch als Annäherung dazu : in der deutschen
Brüdergemeinde und unter den englischen Quäkern. Diese entdeckten auch
wieder „das innere Licht", d. h. den Heiligen Geist als Lehrer, als
Führer in alle Wahrheit. Auch gingen die Quäker noch einen grossen

Schritt über das reformatorische Christentum hinaus : ihr
Christentum war nicht nur wie dieses ein Christentum des Wortes und
des Gefühls, sondern ein Christentum der Tat, wodurch sie noch
in unserem Jahrhundert der Welt, die das Christentum schon als
abgetan betrachtete, eine Ueberraschung bereitet haben. Auch diese
Hilfsbereitschaft der Not der Welt gegenüber ist ja aber ein
zurückerobertes Stück Urchristentum, dem die „Sünde" nie
metaphysisch, sondern immer ethisch war. Keine dieser Gemeinden

vermochten sich doch in ihrer Reinheit über die allen religiösen
Bewegungen so gefährliche zweite Generation hinaus zu erhalten.
Das Wesentliche in Leben und Lehre der Quäker erfuhr aber im
neunzehnten Jahrhundert besonders durch den jüngeren Blumhardt
eine Auferstehung und weitere Entwicklung, unabhängig von dieser

menschlichen Quelle, aber geboren aus der gemeinsamen
göttlichen Quelle. Und auch der Pietismus trug im neunzehnten
Jahrhundert zwei seltsame von ihrem Wurzelstamm sehr verschiedene
Blüten: den älteren Blumhardt und Kierkegaard.

Auch der Protestantismus hatte ja Kirche gebildet und das
Christusleben innerhalb dieser Kirche hatte sich dem Eifer nach
der „reinen Lehre" nicht als ebenbürtig erwiesen. Eine tote
Kirchlichkeit und eine erstarrte Theologie, das war das Einzige, was der
offizielle Protestantismus in der ersten Hälfte des neunzehnten Jahr-

338



hunderts den — allerdings wenigen — hungernden Seelen bot. In
diese schwüle Luft hinein fuhr der Donner und Blitz Kierkegaards,
sein Ruf zur Umkehr: „Das Christentum des Neuen Testament
existiert gar nicht." Er hat die Macht der protestantischen Kirche
prinzipiell gebrochen, wie Luther die der katholischen brach. Denn
diese Macht bestand nur in der Suggestion, die sie über die Seelen
aufrecht hielt: dass die orthodoxe Relire der protestantischen
Kirchen mit dem Christentum des Neuen Testaments identisch sei. Die
verborgene Innerlichkeit Kierkegaards, die das offizielle Christentum

überwand, hatte aber durch seinen Vater ihre Quellen in der
herrnhutischen Brüdergemeinde.

Auch der ältere Blumhardt entstammte dem Pietismus. Und er
erlebte das, wonach Kierkegaard sehnsüchtig ausgeschaut hatte:
das Christentum des Neuen Testaments, des ersten Jahrhunderts,
das Evangelium von der Erlösung und von dem Reich Gottes auf
Erden als Auswirkung dieser Erlösung des Einzelmenschen und
der Menschheit überhaupt. Auch die Wiederkunft Christi wurde
ihm wieder — wie in der allerersten Zeit — Gegenstand der lebendigen

Hoffnung. Der Sohn Blumhardt entdeckte auch das „missing
link"1) zwischen dem Einzelmenschen und dem Reich : die Gemeinde.
Vorläufig nur als ein „Zion Gottes auf Erden"; die Zeit der
Auferstehung der urchristlichen Gemeinde war auch in den Tagen des

jüngeren Blumhardt noch nicht erfüllt. Auch hat Blumhardt vollends
mit der Vorstellung von einer „ewigen Seligkeit" nach dem Tode,
die das eigentliche Ziel des Menschenlebens sein sollte, wie auch
mit der Sünde als metaphysischer Grösse abgerechnet. Für Blumhardt

besteht gar kein Zweifel daran, dass die Sünde immer
ethisch ist und sich hauptsächlich gegen den Nächsten äussert,
weshalb auch die wirkliche Vergebung der Sünde etwas dem
Menschen sehr Unangenehmes und Unerwünschtes werden kann,
indem sie ihm seine schönen Zirkel der Behaglichkeit und Gemütlichkeit

zerstört und ihn zum Dienst am Nächsten verpflichtet. Deshalb

hat Blumhardt auch der „Rechtfertigung durch den Glauben"
kein grösseres Interesse gezeigt. Auch die Wunder des ersten
Jahrhunderts lebten, wie wir wissen, in der Nähe der beiden Blumhardt
auf, und der Heilige Geist hat, sich selbst erklärend, aus ihnen
geredet, wie es wohl seit dem 2. bis 3. Jahrhundert nicht mehr
geschehen ist.

Mit der Wiederentdeckung der Erlösung, der Gemeinde, des
Reichs, des Heiligen Geistes als des lebendigen und wirksamen
Lehrers der Gläubigen, als der Kraft Gottes, die sich in Wundern
auswirkt und die Hoffnung auf die Wiederkunft Christi in eine 1 e -

b e n d i g e Hoffnung verwandelt, sind wir aber dem ursprünglichen
Christentum sehr nahe gekommen. Es Hesse sich wohl von einem
Menschen, der dies alles miterlebt hätte, eine Glaubenslehre schrei

x) D. h. das Bindeglied. D. Red.
339



ben, die eine sehr grosse Aehnlichkeit mit der Botschaft haben
würde, die die Apostel in die Welt hinaustrugen.

Mit einer Lehre aber, selbst wenn sie das reinste Urchristentum
enthielte, ist uns ja nicht geholfen. Das Christentum war auch
ursprünglich keine Lehre, ja auch nicht nur eine Botschaft. Es war
ein Zeugnis von etwas Erlebtem, von einer neuen Wirklichkeit, die
das Leben dieser Menschen aus ihrem früheren Geleise hinweg und
hinauf geführt hatte. Auch wir müssen die Erlösung als
Wirklichkeit: die Gemeinde, die Kraft, die Klarheit, die Liebe des
Heiligen Geistes, die als Wirkung unsere Erde in das Reich Gottes
verwandelt, erleben. Gibt uns unsere Auffassung, dass wir mitten
in einer Entwicklung stehen, deren Ziel das Wiedererwachen des
Christentums der ersten Zeit, nicht nur als Lehre, sondern als

Erlebnis ist, nicht eine Hoffnung darauf, dass wir dieses Grösste
erleben werden?

VII.
Kehren wir zu unserem Ausgangspunkt, zu den Worten von Calvin

zurück. Es spricht aus ihnen, trotzdem sie von Glauben und
Hoffnung reden, eine tatsächliche Hoffnungslosigkeit, eine
Grundstimmung, in welche auch wir leicht zurücksinken. Wir sehen
wohl ein, dass das Urchristentum Sieg und Erlösung war, aber was
hilft das uns? Wir leben nun einmal nicht im ersten, sondern im
zwanzigsten Jahrhundert, wir haben ein verwässertes und kraftloses

Christentum, das fast nur noch in Worten besteht, von den
Vätern übernommen. Wir lesen wohl das Neue Testament, und wissen

auch, dass Menschen wie die beiden Blumhardt Dinge erlebt
haben, die mehr ins erste als ins zwanzigste Jahrhundert zu
gehören scheinen, aber wenn sie uns auch ein Zeugnis von dieser
Welt hinterlassen haben — noch einmal : was hilft das uns? Wäre es
nicht besser, das Christentum des ersten Jahrhunderts nie gekannt
zu haben Wenn es uns doch unerreichbar ist, dann kann das Wissen

davon uns doch nur quälen.
Besinnen wir uns! Wir haben von einer Wirklichkeit geredet,

hinter welcher Gott steht. Der Gott, der Treue ist und Liebe —
nicht der Gott, der durch eine Eisregion von den Menschen
getrennt ist, die er doch selbst geschaffen hat, und die ohne den
Zustrom von ihm her in ihrem Elend zugrunde gehen müssen. Glaube
bedeutet, nach dem Neuen Testament, nicht „Hohlraum", sondern
Vertrauen, freudige Zuversicht, eine feste Ueberzeugung in bezug
auf die Dinge, die diesen unseren menschlichen Augen nicht sichtbar
sind. Ein solcher Glaube könnte von uns nicht gefordert werden,
und könnte übrigens auch nicht in uns entstehen, wenn Gott nicht
treu wäre. Die Treue Gottes ist di e Voraussetzung
des neutestamentlichen Glaubens.

Ist Gott aber treu, dann bedeutet es, dass er immer da ist und

340



immer zu finden ist. Dann kann es auch nicht eine Generation oder
ein Jahrhundert geben, die nicht die Möglichkeit hätten, ihn s o zu
finden, wie sie ihn brauchen, wenn sie nur ernstlich darnach suchen
und selbst treu sind

W i r brauchen Gott mehr als die Menschen vor dem Kriege.
Wir brauchen ihn so wie das erste Jahrhundert ihn hatte. Er muss
uns wieder ganz wirklich werden. Wir müssen seine Hilfe, seine
Wunder wieder erleben, und die Gemeinde als Brudergemeinschaft,
als Leib Christi, dessen Seele Er selbst ist, muss in unserer Mitte
wieder erstehen. Dann erst wird Gott uns wieder ganz konkret.
Wir müssen aus unserer Unerlöstheit heraus, müssen Worte wie
die Calvins als etwas Unwirkliches erleben, weil Gott wirklich

antwortet, wenn wir bitten, uns tatsächlich das gibt, wonach
wir rufen.

VIII.
Man verkennt die Stellung des Wunders in der ersten Zeit des

Christentums ganz, wenn man es vor allem als „Mirakel" auffasst.
Gewiss war das Wunder dem Nicht-Gläubigen ein Zeichen — und
den Gläubigen eine Bestätigung — davon nämlich, dass hier eine

grössere Wirklichkeit waltete, als die sichtbare und bisher
erkannte. Aber das Wunder bedeutete vor allem das Erscheinen
dieser neuen und grösseren Wirklichkeit selbst.
Es war das Hervortreten der bisher unsichtbaren und unerkennbaren

Gotteswelt, ein Eingreifen dieser Gotteswelt in die materielle,
die man bis dahin für die einzige gehalten hatte. Deshalb war das
Wunder nicht nur verständlich, es war notwendig. „Das Wunder
ist keine Unregelmässigkeit in der Schöpfung; es ist eine
Wiederherstellung der Regelmässigkeit." (Blumhardt Sohn.) Jedes direkte
Eingreifen Gottes in d i e s e Wirklichkeit, jedes Hervortreten seiner

Wirklichkeit, muss dem gottentfremdeten Menschen ein Wunder

sein. Das Wunder ist der „verlängerte Arm" Gottes, durch
welchen er den Menschen seine Hilfe zukommen lässt.

Deshalb ist es ein so fundamentales Missverständnis, zu sagen,
dass das Wunder nur in der ersten Zeit des Christentums notwendig
war. Im Gegenteil : das Christentum (als Evangelium, als Botschaft
von der Erlösung und von dem Reich) kann gar nicht ohne das
Wunder bestehen. Das Wunder ist ihm so notwendig wie uns der
Atem. Wäre es nach dem ursprünglichen Plan gegangen, hätte das
Reich Gottes damals die Erde erobert, dann wäre gewiss das Wunder

ein tägliches Ereignis geblieben. Denn das Wunder ist auch die
Zuflucht des Jüngers und Nachfolgers Jesu in der Not; es ist die
tatsächliche Hilfe Gottes. Wo das Wunder fehlt, wird Gott u n -

wirklich.
Die evangelische Christenheit hat sich daran gewöhnt, Gott

nur im Innern zu haben. Die Gotteserlebnisse waren hauptsächlich

341



>

psychologische: Empfindungen des Friedens und der Freude, ein
gewisses Glücksgefühl darüber, dass man zu den „Geretteten"
gehörte. Von da war nur ein Schritt bis zu dem „religiösen Geniesser-
tum". Und dieses Christentum genügte vollkommen, solange man
die gefürchtete Macht, die „Not" heisst, äussere oder innere, in
gehörigem Abstand hatte! Nach dem Krieg empfinden wir immer
deutlicher, dass diese „Innerlichkeit" und dieses „Christentum"

ziemlich überflüssige Dinge sind. Unsere Welt ist tief in die
Not hineingestellt worden, und das Christentum, wie man es im
vorigen Jahrhundert und Anfang des jetzigen auffasste, ist in
diesem Erdbeben zugrunde gegangen. Wir haben nicht einmal den
falschen Trost des „Christentums", den unsere Väter noch hatten:
dass wir, wenn wir Christen sind, immer die Freude und den inneren

Frieden haben werden, die uns ermöglichen, das Leben dieses
„Jammertales" zu tragen, bis uns dann nach dem Tode die „ewige
Seligkeit" wie eine reife Frucht in den Schoss fällt. Was sollen wir
tun in dieser Not?

Wir müssen zum ersten Jahrhundert zurückkehren. Diese
Wirklichkeit muss uns wieder die grösste, ja die einzige Wirklichkeit

werden. Wir kommen ohne das Wunder, ohne das tatsächliche
Eingreifen Gottes, nicht mehr durch. Unsere menschliche Kraft
reicht für die Aufgaben, die uns jetzt gestellt werden, nicht. Wie
selten gelingt es uns, einem anderen Menschen wirklich genügend

zu helfen? Wie oft müssen wir die Hungernden ungesättigt
von uns gehen lassen! Am wenigsten empfinden wir vielleicht
diese unsere Unfähigkeit der Krankheitsnot gegenüber; denn hier
hat ja die ärztliche Wissenschaft einen Teil der Arbeit übernommen,
die die Jünger Christi hätten tun sollen. Und wenn diese Wissenschaft

auch nicht immer erfolgreich in ihren Behandlungen ist, so
glaubt man doch an ihre Kunst und empfindet nicht mehr dieselbe
Angst der Krankheit gegenüber wie noch vor einem Jahrhundert
und in früheren Zeiten. Kann der Arzt sonst nichts tun, so kann er
doch immer eine Morphiuminjektion geben! Aber die soziale Not,
die längst nicht mehr nur die „Arbeiter" umfasst, sondern auch in
den Reihen des Mittelstandes wühlt, die immer grösser werdende
Armutsnot, die man nur symptomatisch durch „Wohltätigkeit"
behandeln kann, weil sich die Ursachen nicht entfernen lassen, wobei
sich der merkwürdige Umstand zeigt, dass die „Wohltätigkeit" im
selben Verhältnis abnimmt, wie die Not wächst, weil der Egoismus
sich jetzt hemmungslos entfalten darf, und „die Liebe kalt geworden

ist" — die auch immer grösser werdende Not des persönlichen
Lebens, die nicht nur damit zusammenhängt, dass Sünde und Laster
sich jetzt freier austoben dürfen als früher, sondern auch damit,
dass eigentlich kein Mensch mehr ein Privatleben hat (weil kein
Mensch ja mehr sein eigener Herr ist, sondern nur ein „Angestell-

342



¦¦¦:....;¦'¦;.,'¦,¦ v^--7'«ï^^1".-;>¦¦;> ^";t;--;'Vs .;.'¦¦.:.

ter") und auf vielerlei Weise mit der Umgebung, oft einer sehr
egoistischen, harten und rücksichtslosen Umgebung verknüpft ist — die
Seelennot, die in der evangelischen „Christenheit" nicht mehr den
Pfarrer sucht, wenn sie sich aussprechen muss, sondern — den
Nervenarzt! „Wir leiden und bewirken, dass andere leiden — mehr
wissen wir nicht!" Dieses trostlose Wort eines dänischen Schriftstellers

(Hermann Bang) könnten wir wohl als Motto über unsere
Zeit setzen. \

Es hat immer Menschen gegeben, die der allgemeinen Entwicklung

vorausgeeilt sind, Menschen, in denen das Neue vorgebildet
wurde, um dadurch den anderen, die auf ihrem Wege nicht so weit
fortgeschritten waren, sichtbar zu werden. Das vorige Jahrhundert
hat drei solche Gestalten gehabt: Kierkegaard, den Vertreter des
zweiten Jahrhunderts, und die beiden Blumhardt, die bis zum
ersten Jahrhundert vorgedrungen sind. In Kierkegaard hatte sich das
zweite Jahrhundert verkörpert: sein Notschrei in die verweltlichte
Christenheit hinein war von der Stimmung der Märtyrer der ersten
Hälfte des zweiten Jahrhunderts getragen — es war die Stimmung
eines Menschen, der unter der Not der Wirklichkeit leidet und
keine Hilfe vor sich sieht, die Stimmung, die den Tod als
Befreier grüsst, weil die Hoffnung nicht mehr eine lebendige
Hoffnung ist... Die Stimmung, die damals schon diese besonders
empfindliche Seele füllte, ist nach dem Kriege auch unsere
Stimmung geworden, die wir einen Versuch in der Nachfolge Christi
gewagt haben. Auch wir fühlen uns oft verlassen und Gott scheint
uns feftie. Der „liebe Gott" ist uns eine etwas phantastische
Gestalt geworden, und wir wünschen ihn auch nicht mehr s o zu
sehen. Aber ebensowenig können wir mit einem Gott etwas anfangen,

der nur um seine Ehre eifert, während er sich um seine
Geschöpfe nicht viel zu kümmern scheint. Und von diesem Gott wissen
wir übrigens, dass er nicht Jesu Christi Vater ist. Wir suchen und
tasten, um den Weg zu finden, der zum Erleben Gottes führt. Wir
wünschen, dass sein Angesicht wieder über uns leuchten soll,
damit auch ein Abglanz von diesem Leuchten die Menschen treffe,
die auf uns schauen, weil wir uns Christen nennen, und sie den
Weg, der zu Gott führt, verloren haben.

Die Welt um uns her zeigt ein ähnliches Bild wie die Zeit der
Auflösung des römischen Reiches: alles in Verwirrung, alles nach
neuen Wegen suchend, auf dem religiösen Gebiet ein bunter
Synkretismus, der nach allem greift, was auch nur einen Anflug von
Geist an sich hat. Und die Kirche? Die Kirche ist wie die Kirche
zur Zeit Eusebius' und Konstantins entzückt darüber, wie sie es
herrlich weit gebracht. Trotz ihrer Gottesferne, trotz ihrer
Ohnmacht, trotz dem, allen Augen — ausserhalb der Kirche — sicht-

343



baren, allgemeinen Abfall zeigt sie wegen ihrer vielerlei Wirksamkeiten,

ihrer grossen Institutionen, ihrer „imponierenden
Reichsgottesarbeit", ihrer Heidenmission und Jugendarbeit, eine optimistische

Stimmung, die einem realistischer eingestellten Menschen zwar
nicht unglaublich, wohl aber — unglaublich leichtsinnig —
vorkommt, und einen an die Worte Offenbarung 3, 17 erinnert:
„Du sprichst: Ich bin reich und habe gar satt und bedarf nichts,
und weisst nicht, dass du bist elend und jämmerlich, arm, blind
und bloss..." Und die, welche ernster sein wollen, haben sich in
die Wirklichkeit der Theologie geflüchtet und sehen ihre Aufgabe
darin, „Gottes Wort" auszulegen, während sie anderen die
Wirklichkeit überlassen!

Eine solche „Auslegung" aber, hinter welcher man die Not nicht
spürt, wird gar zu leicht eine „Einlegung". Und überhaupt —
welch ein Missverständnis, Gottes Wort von der Wirklichkeit trennen

zu wollen! Als ob Gottes Wort etwas anderes sein könnte als
Gottes Eingreifen in die Wirklichkeit! Nie kann
Gottes Wort ein Buch sein, überhaupt nie etwas Vorübergegangenes,

sondern immer nur etwas Gegenwärtiges. Das Wort ist nur
der Ausdruck des Geistes und kann nicht selbständig weiterleben,
wenn es vom Geiste losgelöst wird. Und nur der Geist kann uns
ja übrigens das Wort erklären. Welch eine Armut, dass man uns
vierhundert Jahre lang das Wort Gottes in dem Buche hingestellt
hat als das einzige, worin wir Gott finden könnten

IX.
Die Christen des ersten Jahrhunderts, die ein geschriebenes

Wort Gottes noch nicht hatten, lebten in der immer aufs neue sichtbar

werdenden Wirklichkeit Gottes. Er wurde ihnen auf
mancherlei Weise konkret. Sie erlebten ihn in der Wiedergeburt
der Taufe; er wurde ihnen ganz gegenwärtig in der Eucharistie;
sie sahen seine Kraft in den Krankenheilungen; sie hörten seine
Stimme durch den Mund der Propheten .der Gemeinde; sie wurden
durch die uns so unverständliche Freude gehoben, die die
unwillkürliche Lobpreisung als „Zungenreden" ihren Lippen entströmen
liess; sie erlebten vor allem in der Gemeinschaft der Gläubigen die
Gemeinschaft mit Gott, in der gegenseitigen Liebe seine Liebe;
sie erkannten die gesammelte Ueberwindungskraft der Gemeinde
über das Böse und das Haupt des Bösen; sie erfuhren, dass alle
Dämonen, alle unreinen Geister ihnen Untertan waren und alle Krankheit

ihnen weichen müsste und dass die Not sich in nichts auflöste
dieser mächtigen Kraft gegenüber. Und wir — wir sollen uns mit
einem Buch begnügen, das uns einen Bericht über diese Dinge
gibt, einen Bericht, der uns vielfach unverständlich geworden ist, weil
die Wirklichkeit, von der das Buch zeugt, sich unseren Augen ver-

344



borgen hat Kein Wunder, dass nach einer so ungenügenden Nahrung

auch der Glaube nur ein Schatten wird — nur „Hohlraum" —
die Liebe stirbt und von einer Zerknirschtheit abgelöst wird, die
neben ihrem Sich^vor-die-Brust-Schlagen doch auch die
Lebensweisheit des alttestamentlichen Predigers bejahen kann, weil dieses

Leben hier doch so vollkommen gleichgültig ist. Und die
Hoffnung auf den kommenden Christus und sein Reich („die
Reichsgottesreligion der Blumhardt-Epigonen") verwandelt sich in die
Vorstellung von einem unanschaulichen Jenseits, während man das
Diesseits seinem Untergang überlässt.

Nein Hätten wir nur das Buch als Wort Gottes, dann müssten
wir verzweifeln oder dem „Prediger" nachfolgen. Wir schätzen das
Buch hoch, aber leben können wir nur von dem lebendigen Wort,
das aus Gottes Munde geht. Aber etwas mehr als das Buch haben
wir doch. Der Geist Gottes lebt noch in uns. Nicht wie er in den
Christen des ersten Jahrhunderts lebte. Es ist bei uns alles nur
noch Keim, ist mehr als Verheissung da denn als Erfüllung. Aber der
Geist in uns ist lebendig, ist eine Ausströmung von Gott. Und
das ist das Entscheidende. Dann ist schliesslich der Unterschied
zwichen dem ersten Jahrhundert und uns nicht ein Wesensunter
schied, sondern nur ein Unterschied des Grades, der Intensität. Dann
haben wir wieder die lebendige Hoffnung; denn dann ist es möglich,

die Wirklichkeit des ersten Jahrhunderts zurückzugewinnen.

X.
Die beiden Blumhardt haben von einer grossen Erlösungszeit

gesprochen, die über die Erde kommen solle, von einer erneuerten
Ausgiessung des Heiligen Geistes. War das vielleicht nur eine
phantastische Uebertreibung, eine Ausgeburt der Träume ihrer
Herzen? So könnte man behaupten, wenn sie nur ahnend, prophetisch,
geredet hätten, wenn sie verkündigt hätten, was kein Auge geschaut
kein Ohr gehört und was in keines Menschen Herz gekommen
wäre. Dann hätte man ihre Worte hören können, wie man heute
die Offenbarung Johannis, das „Buch mit den sieben Siegeln", liest.

Wir wissen nun aber, dass in ihrer Nähe die Wirklichkeit Gottes
den Menschen wieder in Wundern nahe trat und dass sie den Geist
hatten, von dem sie redeten. Sie redeten von Dingen, die sie
erlebt hatten, die uns aber noch unbekannt und unerkennbar sind
und die wir erst wieder erkennen und verstehen werden in dem
Masse, als wir sie wieder erleben. Die beiden Blumhardt sind
Vorboten einer neuen Wirklichkeit. Sie haben nicht nur diese
kommende Wirklichkeit verkündigt, sondern die Wirklichkeit selbst
ist in ihnen vorgebildet worden. Die Wirklichkeit, in der
sie lebten, war die des ersten Jahrhunderts, des Neuen Testaments,
die Wirklichkeit des Heiligen Geistes. Denn die Wunder und die

345



¦ ¦ M^yWf-^^Ti

Fülle des Geistes sind es, worin sich das erste Jahrhundert von
allen späteren Jahrhunderten unterscheidet. Nicht nur die Botschaft
also, sondern auch das Leben des Neuen Testamentes treten uns
in Blumhardt entgegen.

Und denken wir den Gedanken von der „umgekehrten" Entwicklung

des Christentums und der „Christenheit" durch, denken wir
daran, dass der Kegel immer kleiner wird, der Abstand der
Peripherie von Zentrum, immer geringer und der Weg von der Basis
bis zum Gippfelpunkt immer kürzer, so bekommen wir jedenfalls
eine Ahnung davon, was es bedeutet, wenn Jesus sagt, dass zuletzt
alles „in einer Kürze" geschehen soll und er selbst „bald" komme,
versehen, dass die doppelte Reihe der Aeusserungen über seine
Wiederkunft, von welchen die einen darauf deuten, dass alles, seine
Wiederkunft und das Kommen des Reiches sich innerhalb einer
Generation abspielen würde, während die anderen sagen, dass der
König erst „über eine lange Zeit" kommen werde und dass dann
Mitternacht über der Erde herrschen und der Glaube fast erloschen
sein werde, so aufzufassen sind, dass die Entwicklung, als er diese
Worte sprach, seinen noch irdischen menschlichen Augen verborgen
war — „Tag und Stunde weiss niemand, auch nicht der Sohn,
sondern allein der Vater" — dass es aber diese beiden
Möglichkeiten gab. Nach dem ursprünglichen Plan Gottes
hätte es so gehen sollen, dass die Wiederkunft bald nach der Bekehrung

des jüdischen Volkes hätte kommen sollen, die Gemeinde hätte
sich dann über die ganze Erde verbreitet und überall das Reich Gottes

verwirklicht. Das Ganze wäre dann als Expansion, als Evolution
vor sich gegangen, und das Bild des grossen Kegels hätte, statt der
Entwicklung der Kirche, die Entwicklung des Reiches Gottes
dargestellt.

Wiederkunft

Geburt
Christi Reich Gottes

Nun ging es anders, weil erst das jüdische Volk und später
um die Jahrhundertwende herum auch die Gemeinde versagte. Die
klugen Jungfrauen schliefen ein, und der König müsste auf sie warten,

während sie nicht mehr auf ihn warteten. Statt durch die Tore
des gelobten Landes zu gehen, trat die Gemeinde und mit ihr die
Menschheit eine jahrtausendlange Wüstenwanderung an. Aber
innerhalb des grossen Kegels — der Kirche — bildete sich dann der

346



¦ "---y-- i-^x^y y -^y*.?-->*::-';& <-:¦. ^yyy-y- '
_ ^TTTSJ

kleine, die unsichtbare Gemeinde, die zum Schluss doch wieder
sichtbar werden soll. Vielleicht steht jetzt wieder diese Gemeinde
— die einzige, die es nun gibt — vor den Toren des gelobten Landes,

in einer eben so kritischen Zeit wie um die erste Jahrhundertwende.

Ist die Gemeinde jetzt bereit, den Geist und die Gaben
Gottes zu empfangen (oder richtiger: lässt sie sich bereiten), lässt
sie sich nicht durch die Mitternacht, die über der Erde liegt,
entmutigen, sodass sie sich in Hoffnungslosigkeit wieder schlafen legt
oder in einem verzweifelten Kampf wider den Gegner bloss ihre
eigene Kraft verzehren lässt, lernt sie vielmehr durch das Schweigen

Gottes s o zu bitten, wie die Witwe den unrechtfertigen Richter
bat, so werden sich vielleicht zuletzt doch die Begebenheiten „in
Kürze" abspielen. Dann wird es auch wieder einen grösseren
Zustrom des Heiligen Geistes geben können, der der ersten Ausgies-
sung ähnlich werden und die Gemeinde wieder in eine wie die
urchristliche verwandeln kann. 'Eine Gemeinde, die dann den König
empfangen kann, während sonst die Menschen den Untergang des
Abendlandes erleben, so wie uns die Offenbarung Johannis eine
Ahnung davon gibt.

Aber dann geht es noch einmal mit dem König in alle
Welt hinaus, u m m i t i h m die Erde zu erobern und in das Reich
verwandeln. Dann fängt eine neue Entwicklung an, von der wir
noch keine Ahnung haben können.

.--!

Ch nstl

Geburt Reich Gotte«
Christ

„Wir harren der Zeit, da das Wehen des Geistes wieder mächtiger

wird und das Schweigen Gottes ein Ende nimmt. Mit einem
Mal kann und wird mit erneuertem Kommen des Heiligen Geistes
vieles sich anders machen in der grossen verderbten Welt, und von
oben her ein Bezeugen Gottes sich wieder so fühlbar machen, dass
alle Welt wird sagen: Es ist der Herr, der nicht fehlt mit der
Erfüllung seiner Verheissung, und endlich dem Seufzen der Kreatur
ein Ende machen wird. Wollen wir das Sausen Gottes, des Geistes
Gottes in uns nicht übersehen und nicht verdrängen, wollen wir
darauf achten und uns hergeben mit ganzem Herzen für das, was
unser Heiland will, und also Gefässe werden, die mehr empfangen
können, wenn seine Zeit ist zu geben und alles zu überfluten mit

347



der Erkenntnis seines Heils wie mit Meereswogen! Die Vernunft
freilich, die muss hier weichen und kann dies Wunder nicht
erreichen. Aber das Gemüt fasst es und sehnt es herbei. Ja, wie
verlangend wird man doch, nicht nur nach einem Wehen des Geistes,
sondern, möchte man sagen, nach einem Sturm von oben, der durch
die Welt fährt und alles Unreine und Finstere wegfegt und dem
Heiland Bahn macht in den Herzen der Menschen." (Blumhardt
Vater.) Julia Inger Hansen.

I Ö j Zur Weltlage j 0 j

Der sozialistische Bruderkrieg und seine
Ueberwindung-.

1. Die Spaltung.

Der Mensch gewöhnt sich ja schliesslich an alles. So haben wir
uns auch an die Tatsache gewöhnen müssen, dass es an Stelle der
einen, grossen sozialistischen Armee, die gegen den gemeinsamen
Feind — das, was der Sozialismus abkürzend den Kapitalismus
nennt — kämpfend und siegend, manchmal auch unterliegend,
vordrängt, vielmehr zwei sozialistische Armeen haben, die einander
viel leidenschaftlicher bekriegen, als den gemeinsamen Feind. Es
war ein tragisches Erstaunen, als uns Vertretern der altern
sozialistischen Generation diese Tatsache nach und nach klar wurde.
Als wir einst zum Sozialismus kamen, war dieser wirklich eine
einheitliche Macht. Diese wurde durch die Sozialdemokratie repräsentiert.

Sie war die Vertreterin des Proletariates, sie war der Sozialismus.

Zwar gab es neben ihr einen Anarchismus, einen Syndikalismus,
einen Kommunismus älteren Stils, auch immer einen religiösen
Sozialismus, gab es in ihr selbst heftige Kämpfe um die Taktik, sich
in dem Gegensatz von Radikalismus und Reformismus zusammenfassend,

aber jene andern Richtungen des Sozialismus kamen neben
der sozialdemokratischen gar nicht auf, sie waren unansehnliche,
nur gelegentlich einmal ein bischen mehr hervortretende
Seitengewässer eines grossen Stromes, und auch der Streit innerhalb der
Sozialdemokratie vermochte diese grosse Einheit der sozialistischen
Sache nicht zu zerstören. Diese Einheit war freilich nicht immer
gewesen. Wir wussten ja auch, dass ihr ein langer, erbitterter Kampf
oder besser, eine Reihe von solchen, vorausgegangen war, vor allem,
auf dem internationalen Felde, der grosse Kampf zwischen Marx
und Bakunin, zwischen der föderalistisch-anarchistischen Form des
Sozialismus, die damals, in den fünfziger und sechsziger Jahren, alle

348


	Das Christentum des Neuen Testamentes - und wir

