
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 7-8

Artikel: Taten tun : Mit Gott wollen wir Taten tun (Psalm 60, 14)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Taten tun.
Mit Gott wollen wir Taten tun. Psalm 60, 14.

Wer möchte nicht etwas tun — etwas tun im Vollsinn des
Wortes! Solches Tun ist das Leben selbst; nur in der Tat bejahen
und behaupten wir uns, kommen wir völlig zu uns selbst. Darum ist
begreiflich und in Ordnung, wenn der einzelne Mensch, wie die
Menschengruppen und Menschengemeinschaften sich nach Taten
sehnen, und wenn dies namentlich solche tun, die etwas Neues zu
vertreten haben; denn nur durch die Tat meinen sie dessen Wert
und Realität und den Ernst ihrer Gesinnung beweisen zu können.

Aber so berechtigt und natürlich dieser Drang ist, kann er doch
leicht zu groben Irrtümern verleiten und auf sehr flache Bahnen
führen. Es gibt einen Drang nach dem Tun und gibt Losungen
eines solchen Tatendranges, die sehr schlecht orientiert sind.

Ganz oberflächlich und unhaltbar ist die Unterscheidung von
Reden und Tun, in dem Sinne, dass das Reden gegenüber dem
Tun etwas Geringwertiges wäre. „Nicht reden, sondern tun !" „Der
Worte sind genug gewechselt, Lasst mich auch endlich Taten sehn !"
und wie die Schlagwörter alle heissen. Diese Wertung setzt ein
Reden voraus, das bloss eine Vorbereitung auf ein Tun ist, das
bloss ein Tun ankündigt und verheisst, ein Reden, das bloss Theorie

ist und sich nach Praxis sehnt. Von solchem Reden gilt freilich,
dass es sich in der Tat erfüllen muss, wenn es nicht seinen Wert
verlieren und zu eitlem Geschwätz werden soll. Aber auch bei dieser

Art von Reden ist doch nicht gesagt, dass es an sich
geringwertiger sei als das Tun. Denn es ist oft die notwendige Vorbedingung

desselben ; es ist seine Wurzel, seine Quelle, sein Mutterschoss.
Hat es nun einen Sinn zu sagen, die Wurzel sei weniger wert als
die Krone, die Quelle weniger als der Fluss, die Mutter weniger
als das Kind? Müsste man nicht vielmehr umgekehrt sagen, dass
die einzelne Tat nur ist wie eine Frucht, die an der Krone des
Baumes wächst, reift und abfällt, während von der Wurzel, her
immer neu der Lebenssaft aufsteigt, aus dem sich immer neue
Früchte bilden; dass die einzelne Tat der Welle des Flusses gleicht,
die steigt und versinkt und der Fluss selbst versiegen müsste, wenn
er sich nicht stetsfort von der Quelle her erneuerte ; dass die einzelne
Tat ein Kind ist, das aus dem Schosse hervorgeht, der weitere Kinder,

sehr zahlreiche Kinder gebären kann? Das Wort kann grosse,
gewaltige, wunderbare Fruchtbarkeit : Lebenskraft, Schöpfungskraft,
Zeugungskraft haben. Das wird uns sofort klar, wenn wir an
besondere Worte denken : an die Worte der Bibel, die Worte der
Propheten, die Worte Christi, die Worte der Apostel, die Worte der

321



Reformatoren. Ewig neu wachsen aus dieser Wurzel Früchte der
Tat; ewig neu entspringen aus dieser Quelle die Ströme der
Geschichte; ewig neu werden aus diesem Schosse die Kinder der Wahrheit

geboren „wie Tau aus der Morgenröte". Ein einziges Bibelwort
ist immer wieder imstande, ein Menschenschicksal und von da aus
vielleicht Völkerschicksäle zu bestimmen — man denke bloss an das
Wort : „Aus Glauben allein selig" und den Strom der Reformation,
der aus ihm gebrochen ist — aber auch sonst ein Wort, ein gewöhnliches

Menschenwort, kann Fluch oder Segen, Verderben oder
Rettung sein für Einzelne oder Viele.

Wenn dem so ist, so muss offenbar im Worte selbst schon die
Tat angelegt, darin gleichsam konzentriert sein, wie die Krone, an
der die Frucht wächst, in der Wurzel, der Fluss in der Quelle, das
Kind im Schosse der Mutter. Und so ist es. Es ist darum so
oberflächlich, ja gedankenlos, Worte und Taten in jenem Sinne der
Geringschätzung für das Wort zu scheiden, weildasrechteWort
selbst e in e Tatist. Wahrhaftig, die müssen wenig vom Reden
wissen, müssen auch an sich selbst bloss ein schlechtes Reden
kennen, die tun, als ob das Reden eine leichte Sache und nur das
davon unterschiedene Tun schwer und gewichtig wäre. Es mag schon
sein, dass Viele das Reden auf diese Weise behandeln und dass
dadurch das Reden entwertet wird, aber es ist tausend gegen eins zu
wetten, dass bei Menschen von solcher Art diese Entwertung
sofort auch das Tun ergreift, während umgekehrt bei wahrhaft
ernsten Menschen gerade das Reden eine sehr ernste Sache wird.
Und in der Tat, es gibt nichts Ernsthafteres. Oder was sollte
ernsthafter sein als der Ursprung alles Lebens und damit alles Tuns?
Das aber ist das Wort — das soll es sein. Wir behandeln es nicht
ernsthaft genug, gewiss, aber es i s t ernsthaft. So meint es wohl
das Wort Christi: „Ich sage euch, die Menschen werden am Tage
des Gerichtes Rechenschaft ablegen müssen von jedem schlimmen
Wort, das aus ihrem Munde gegangen ist." (Matth. 12, 36.) Und
solche Gerichtstage gibt es schon auf Erden nicht allzu selten!
Darum ist das Reden ein Tun. Hinter einem Wort steht oft ein
jahrzehntelanges Ringen, es bedeutet oft schicksalsvolle Entscheidung,

es ist oft konzentrierteste Tat. Ich fürchte, das geringschätzige
Verhalten gegen das Reden stamme oft aus einer inneren Unsicherheit,

aus Mangel an Erfülltsein von einer das Leben tragenden
Wahrheit, an Gegründetsein in einer solchen Wahrheit. Aus dieser
Unsicherheit und Leere flüchtet man in die Tat. Umsonst! Man
mag sich eine Zeitlang durch solches Tun betäuben und sich damit
über jene Unsicherheit und Leere wegbetrügen, vielleicht auch
dadurch das Gewissen beschwichtigen — Faust flüchtet nach dem
Verrat an Gretchen in die Tat — aber auf die Länge werden damit
Unsicherheit und Leere nur noch grösser. Und die wahre Tat

322



stammt aus Kraft und Fülle allein. Der Wahrheit standzuhalten,
ist eine Tat und wohl die Vorbedingung alles echten Tuns.

Lassen wir also dieses falsche Schlagwort : „Tun, nicht reden !"
fallen und sorgen wir dafür, dass unser Reden immer mehr ein Tun
sei, etwas, hinter dem gesammelt der ganze Mensch steht, etwas,
worin Verantwortung lebt, etwas, das schafft, das aufbaut und
niederreisst, etwas, das einen Auftrag ausrichtet, etwas, das — nun
sei das Allerhöchste gesagt — ein Wort Gottes wird. Ja, ein
Wort Gottes! Und nun erinnern wir uns daran, dass nach der
Bibel die Welt aus dem Worte Gottes geboren ist und von ihm
getragen wird,1) dass das Zeugnis gerade des lebendigen Gottes,
der sich in Taten kund tut, sein Wort ist, dass gesagt wird, der
Mensch lebe von jeglichem Worte, das aus seinem Munde gehe.
Darum hat Faust, der tathungrige Intellektuelle, nicht recht, wenn
er vor dem Beginn des Johannesevangeliums: „Am Anfang war
das Wort", zweifelnd steht — „Ich kann das Wort so hoch unmöglich

schätzen" — und lieber übersetzt: „Am Anfang war die Tat."
Nein, am Anfang war und ist das Wort — das ist das Tiefere und
dabei bleibt es. Freilich heisst es im gleichen Prolog des
Johannesevangeliums: „Und das Wort ward Fleisch", aber diese
Fleischwerdung des Wortes meint nicht jene falsche Unterscheidung; er,
in dem das Wort Fleisch wird, er wird dies gerade auch als L e h -

r e r. Das Wort wird bei ihm Mensch, ganzer, konkreter Mensch.
Er lebt das Wort, gewiss, aber es ist sein Wort, das erleuchtet,
beseligt, richtet, heilt, den Himmel öffnet und die Welt verändert.

Sicher soll das Wort nicht ohne die Tat sein. Es muss
existentiell wirken, mit dem ganzen Tun und Wesen des Menschen
aufs innigste Eins sein, aus ihm so notwendig hervorgehen, wie die
Frucht aus der Wurzel, der Fluss aus der Quelle, das Kind aus dem
Schosse der Mutter. Aber nun wäre es wieder falsch, zu meinen,
das Tun müsse möglichst äusserlich sein, um als solches gelten

zu können, es müsse möglichst sichtbar, greifbar werden,
möglichst in die Augen springend, möglichst wägbar und messbar sein.
Auf diesem Wege gelangt man dazu, vor allem das körperliche
Tun, die Arbeit mit der Handzu schätzen. Sie allein, meint man,
ist ernsthaftes, reelles Tun, alles andere nur ein Schemen'.

Um bei diesem Punkte einzusetzen, so ist es ganz in der
Ordnung, wenn man die körperliche Arbeit gegenüber ihrer
Geringschätzung durch einen falschen Aristokratismus oder Spiritualismus
wieder zu Ehren bringt. Sie ist ehrwürdig, heilig, führt zu den
„Müttern", macht Leib und Seele gesund (falls sie selbst gesund
ist!), verbindet mit Gott und dem Menschen. Es ist auch begreiflich,

dass Menschen, die für gewöhnlich bloss das tun, was man
etwa Gehirnarbeit nennt, von einer wahren Gier erfasst werden,

') Vgl. z. B. Hebräer 1, 3.

323



¦¦^¦—v^yv ¦¦--.¦¦¦ - ¦: ¦ ;^"'.7i7-^".--:-'.;\:;-'r.^«-r.v-

einmal auch etwas mit den Händen zu tun, dass sie es als eine
tiefe Erquickung empfinden, einmal aus dem luftleeren Raum des rein
intellektuellen Lebens in die Atmosphäre greifbarer Wirklichkeit zu
kommen, dass der Geist in ihnen bei der Begegnung mit der Materie
aufjauchzt. Denn Geist und Materie gehören auf alle Art zusammen.
So ist es gut und recht und es ist eine ganz wichtige Forderung,
dass allgemein die sogenannte körperliche und die sogenannte
geistige Arbeit wieder zusammenkommen.

Aber ein flacher Irrtum würde daraus, wenn nun die körperliche

Arbeit schon als solche mehr gelten sollte als die geistige.
Ihm ist entgegenzuhalten, dass die körperliche Arbeit ja genau in
dem Masse Wert hat, als sie Ausdruck und Sinnbild des Geistes
ist und genau in dem Masse, als dies nicht der Fall ist, zu blosser
Sklaven- und Maschinenarbeit und damit zur Entwürdigung und
Entmenschung des Menschen wird.

„Denn das ist's, was den Menschen zieret,
Und dazu ward ihm der Verstand,
Dass er im innern Herzen spüret,
Was er erschafft mit seiner Hand."

Aber noch aus einem andern wichtigen Grunde darf man das
körperliche, wie überhaupt alles sichtbare, in seinen Folgen messbare,

kurz, alles äussere Tun nicht überschätzen und es einem weniger

sichtbaren und messbaren, mehr innerlichen, mit Geringschätzung

gegen dieses entgegenstellen. Wonach bemisst sich denn
überhaupt der Wert der Arbeit? Offenbar nach der Anstrengung, die
sie kostet, der Kraft und Kunst, die in sie hineingelegt wird — um
das Höchste zu sagen : nach dem Opfer, das sie verkörpert. Es
ist aber klar, dass es nicht anginge, körperliche Anstrengung,
körperliche Kraft und Kunst und das Opfer des Körpers höher zu
schätzen, als die entsprechende geistige Leistung. Vielmehr werden
wir doch alles Tun des Menschen nach seinem sittlichen Wert
bemessen, und das heisst : nach dem Wollen, das darin zum
Ausdruck kommt, nach der sittlichen Anstrengung und das heisst:
nach der Selbstüberwindung und dem Gehorsam, die es kostet,
nach der Gesinnung, aus der es fliesst. Es wäre grober Materialismus,

nur ein möglichst äusserliches Tun als Tat gelten zu
lassen. Vielmehr ist zu sagen — und damit langen wir bei ähnlichen
Gedanken an wie vorhin — dass die wahre Tat gerade
etwassehr Innerliches ist, etwas dem Auge der Menschen,
vielleicht sogar dem eigenen, Verborgenes, ins Geheimnis Gottes
Gehülltes. Das ist die „Gerechtigkeit aus dem Glauben" im Gegensatz

zu der „Gerechtigkeit aus den Werken", bei denen jene andere
Art unweigerlich ankommt. Alles einseitige Gewichtlegen auf
äusseres Tun führt zu Gesetzlichkeit, zu Moralismus und Pharisäismus

324



und zuletzt zur Unfruchtbarkeit. Wie die Wurzel, die Quelle, der
Menschenkeim, so ruht der Ursprung, Sinn und Wert alles Tuns
im Geheimnis des Innnersten. Es ist auf alle Fälle der Geist, der
Taten tut und die grössten, entscheidendsten Taten werden vielleicht
von solchen getan, die in jedem Sinne keine Hand rühren können
— werden vielleicht gerade darum von ihnen getan.

Damit haben wir schon den dritten und letzten Irrtum gestreift.
Er ist besonders häufig und ist gerade darum umso gefährlicher,
weil er von feinerer Natur ist. Man will etwas Besondere

s t u n - ich meine, man will etwa im Interesse einer guten Sache
Taten tun, die diese erläutern, verherrlichen sollen. Man denkt sich
gewisse Ideale, deren Verwirklichung man für wesentlich hält : zum
Beispiel etwa das Zusammenleben in einer Siedelung, vielleicht gar
den Verzicht auf alles persönliche Eigentum, den Weg des Franziskus

— wie man meint — oder vielleicht auch irgend eine Art von
besonderer Betätigung der Liebe in einer besonderen Einrichtung
oder Bewegung. Man verzehrt sich im Streben darnach ; man meint,
wenn so etwas geleistet würde, das wäre endlich die Tat; man ist
unglücklich, wenn man es nicht zu leisten vermag; man schaut mit
Bewunderung auf die, welche solches leisten, oder auch — was
dann freilich eine etwas minderwertige Form dieses Irrtums ist —
man schaut mit Geringschätzung auf die, welche solches nicht
leisten, oder es wenigstens nicht sichtbar, greifbar, fürs
Schaufenster leisten.

Nun ist ja auch gegen ein solches besonderes Tun nichts
zu sagen, wenn es echt ist. Echt aber ist es bloss, wenn es von
selbst wird — wie die Frucht aus der Wurzel, der Fluss aus
der Quelle, das Kind aus dem Muttersohoss — wenn es fast wider
Willen wird, ganz ungesucht, ungemacht, so, dass solches Tun bloss
ein selbstverständliches Symbol eines Geistes, einer Gesinnung wird.
Dann kann Allergrösstes, Allerherrlichstes dem Boden der
Menschenwelt entwachsen. Aber ein ganz schlimmer Irrtum wird sofort
daraus, wenn dieses Tun rein als solches einen Wert haben soll,
wenn man sich darauf versteift, als ob es darauf, gerade darauf
ankäme. Sofort sind wir damit wieder auf dem Wege der Selbstgerechtigkeit

mit all seiner Unwahrhaftigkeit und all seiner Qual. Das
Tun als solches hat nie einen Wert und sei es so
grossartig als es wolle. Am schlagendsten hat das Paulus
gezeigt: „Und wenn ich alle meine Habe den Armen gäbe und
liesse meinen Leib brennen und hätte der Liebe nicht, so wäre
es mir nichts nütze." (1. Kor. 13, 3.) Beachten wir: also gerade solche
Werke der Liebe: Siedelung, freiwillige Armut, christlicher Kommunismus,

Gang zu den geringsten Brüdern, sind an sich nichts nütze
— sie sind nichts nütze ohne die Liebe. Die Liebe ist aber bei Paulus

immer mit dem Glauben verbunden. Das bedeutet: diese

325



Werke haben keinen Wert, wenn sie selbstgemacht und willkürlich,
wenn sie nicht Gottes Auftrag sind, und in diesem Auftrag aus
seinem Geiste von selber fliessen. Man kann aber Gott ebensogut
dienen, ohne gerade solche Werke zu tun.

Ja, das ist es: Wir sollen gar nichts Besonderes
tun, sondern sollen mit Gott Taten tun. Das heisst :

wir sollen tun, was Gott uns durch sein Gesetz
und seine Gnade, durch sein Wort und unser
Gewissenaufträgt. So sollen wir auch die Liebe tun —
tagtäglich, stündlich, in den Lebensbeziehungen, in die wir
hineingestellt sind, in den Gelegenheiten und Aufforderungen, die Gott
uns im Alltag immerfort schickt. Das ist Liebe aus dem Glauben,
oder „Glaube, sich in der Liebe auswirkend". (Gal. 5,6.) Wohl mag
Gott einzelnen Menschen und gelegentlich einem Jeden auch etwas
Besonderes auftragen, aber dann ist nicht das Besondere daran
die Hauptsache, sondern der göttliche Auftrag. Und der Mensch,
der ihn erhält, oder wenn er ihn erhält, wird dann sehr bescheiden;
er ist weit davon entfernt, sich in seinem besonderen Tun zu sonnen

oder die zu verachten, die dieses Besondere nicht tun. Wo man
aber dieses Besondere als solches sucht, da ist wieder tausend gegen
eins zu wetten, dass man das Nicht-Besondere, das Gewöhnliche,
den offenkundigen Willen Gottes in der alltäglichen sittlichen Pflicht
nicht genau nimmt. Dann versäumt man den Ernst der Arbeit, das
Selbstgericht, die Treue, um dem Phantom eines Ausserordentlichen
nachzujagen, in dem man unbewusst einen Rausch, eine
Selbstverherrlichung sucht. Dann verlässt man die von Gott gewollten
Wege, um selbstgewählte zu gehen. Dann ist man aber nicht auf
dem Weg der Nachfolge Christi, sondern auf jenem ganz andern
Weg, den Christus kennzeichnet: „Wehe euch, ihr Pharisäer und
Schriftgelehrte, ihr Heuchler, die ihr Münze und Kümmel ver-
zehntet und lasset dahinten das Schwerere im Gesetz: Gerechtigkeit,

Barmherzigkeit und Treue." (Matth. 23, 23.)
Wir sollen nichts Besonderes tun, sondern sollen tun, was uns

aufgetragen ist, sei's Ausserordentliches oder Gewöhnliches, sei's
Aeusseres oder Inneres, sei's „Tat" oder „Wort". Mit Gott sollen
wir Taten tun, nicht aus unserem heftigen Verlangen, unserer
Schwärmerei, unserem wallenden Eros heraus. Aus dem Glauben
sollen wir handeln, nicht aus dem Gesetz. Auf sein Wort sollen wir
lauschen, das uns im Grossen und Kleinen, im Allgemeinen und im
Besonderen zum Gehorsam des Tuns treibt. E s ist immer auch
bei uns „am Anfang". Es ist der einzige Anfang wirklicher Tat.
Nur was so getan wird, ist wirkliche Tat. Mit Gott sollen wir
Taten tun — und mit Gott können wir sie tun. Was wir s o tun,
das ist unsere Tat, das hat Verheissung. Und der Mensch, der
sich so stellte — aber nur er — könnte freilich grosse Taten
tun. L. Ragaz.

326


	Taten tun : Mit Gott wollen wir Taten tun (Psalm 60, 14)

