Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 7-8

Artikel: Taten tun : Mit Gott wollen wir Taten tun (Psalm 60, 14)
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135876

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Taten tun.
Mit Gott wollen wir Taten tun. Psalm 60, 14.

Wer mochte nicht etwas tun — etwas tun im Vollsinn des
Wortes! Solches Tun ist das Leben selbst; nur in der Tat bejahen
und behaupten wir uns, kommen wir voéllig zu uns selbst. Darum ist
begreiflich und in Ordnung, wenn der einzelne Mensch, wie die
Menschengruppen und Menschengemeinschaften sich nach Taten
sehnen, und wenn dies namentlich solche tun, die etwas Neues zu
vertreten haben; denn nur durch die Tat meinen sie dessen Wert
und Realitit und den Ernst ihrer Gesinnung beweisen zu konnen.

Aber so berechtigt und natiirlich dieser Drang ist, kann er doch
leicht zu groben Irrtiimern verleiten und auf sehr flache Bahnen
filhren. Es gibt einen Drang nach dem Tun und gibt Losungen
eines solchen Tatendranges, die sehr schlecht orientiert sind.

Ganz oberflachlich und unhaltbar ist die Unterscheidung von
kKeden und Tun, in dem Sinne, dass das Reden gegeniiber dem
Tun etwas Geringwertiges ware. ,,Nicht reden, sondern tun!“ | Der
Worte sind genug gewechselt, Lasst mich auch endlich Taten sehn !
und wie die Schlagworter alle heissen. Diese Wertung setzt ein
Reden voraus, das bloss eine Vorbereitung auf ein Tun ist, das
bloss ein Tun ankiindigt und verheisst, ein Reden, das bloss Theo-
rie ist und sich nach Praxis sehnt. Von solchem Reden gilt freilich,
dass es sich in der Tat erfiillen muss, wenn es nicht seinen Wert
verlieren und zu eitlem Geschwitz werden soll. Aber auch bei die-
ser Art von Reden ist doch nicht gesagt, dass es an sich gering-
wertiger sei als das Tun. Denn es ist oft die notwendige Vorbedin-
gung desselben; es ist seine Wurzel, seine Quelle, sein Mutterschoss.
Hat es nun einen Sinn zu sagen, die Wurzel. sei weniger wert als
die Krone, die Quelle weniger als der Fluss, die Mutter weniger
als das Kind? Miisste man nicht vielmehr umgekehrt sagen, dass
die einzelne Tat nur ist wie eine Frucht, die an der Krone des
Baumes wiéchst, reift und abfillt, wahrend von der Wurzel. her
immmer neu der Lebenssaft aufsteigt, aus dem sich immer neue
Friichte bilden; dass die einzelne Tat der Welle des Flusses gleicht,
die steigt und versinkt und der Fluss selbst versiegen miisste, wenn
er sich nicht stetsfort von der Quelle her erneuerte; dass die einzelne
Tat ein Kind ist, das aus dem Schosse hervorgeht, der weitere Kin-
der, sehr zahlreiche Kinder gebaren kann? Das Wort kann grosse,
gewaltige, wunderbare Fruchtbarkeit: Lebenskraft, Schépfungskratt,
Zeugungskrait haben. Das wird uns sofort klar, wenn wir an be-
sondere Worte denken: an die Worte der Bibel, die Worte der Pro-
pheten, die Worte Christi, die Worte der Apostel, die Worte der

321



Reformatoren. Ewig neu wachsen aus dieser Wurzel Friichte der
Tat; ewig neu entspringen aus dieser Quelle die Strome der Ge-
schichte; ewig neu werden aus diesem Schosse die Kinder der Wahr-
heit geboren ,,wie Tau aus der Morgenrote®. Ein einziges Bibelwort
ist immer wieder imstande, ein Menschenschicksal und von da aus
vielleicht Volkerschicksale zu bestimmen — man denke bloss an das
Wort: ,,Aus Glauben allein selig* und den Strom der Reformation,
der aus thm gebrochen ist — aber auch sonst ein Wort, ein gewohn-
liches Menschenwort, kann Fluch oder Segen, Verderben oder Ret-
tung sein fiir Einzelne oder Viele.

Wenn dem so ist, so muss offenbar im Worte selbst schon die
Tat angelegt, darin gleichsam konzentriert sein, wie die Krone, an
der die Frucht wichst, in der Wurzel, der Fluss in der Quelle, das
Kind im Schosse der Mutter. Und so ist es. Es ist darum so ober-
flachlich, ja gedankenlos, Worte und Taten in jenem Sinne der Ge-
ringschatzung fiir das Wort zu scheiden, weildasrechteWort
selbsteineTatist Wahrhaitig, die miissen wenig vom Reden
wissen, miissen auch an sich selbst bloss ein schlechtes Reden ken-
nen, die tun, als ob das Reden eine leichte Sache und nur das da-
von unterschiedene Tun schwer und gewichtig wire. Es mag schon
sein, dass Viele das Reden auf diese Weise behandeln und dass da-
durch das Reden entwertet wird, aber es ist tausend gegen eins zu
wetten, dass bei Menschen von solcher Art diese Entwertung
sofort auch das T un ergreift, wahrend umgekehrt bei wahrhaft
ernsten Menschen gerade das Reden eine sehr ernste Sache wird.
Und in der Tat, es gibt nichts Ernsthaiteres. Oder was sollte ernst-
hafter sein als der Ursprung alles Lebens und damit alles Tuns?
Das aber ist das Wort — das soll es sein. Wir behandeln es nicht
ernsthaft genug, gewiss, aber es ist ernsthaft. So meint es wohl
das Wort Christi: ,,Ich sage euch, die Menschen werden am Tage
des Gerichtes Rechenschaft ablegen miissen von jedem schlimmen
Wort, das aus ihrem Munde gegangen ist.“ (Matth. 12, 36.) Und
solche Gerichtstage gibt es schon auf Erden nicht allzu selten!
Darum ist das Reden ein Tun. Hinter einem Wort steht oft ein
jahrzehntelanges Ringen, es bedeutet oft schicksalsvolle Entschei-
dung, es ist oft konzentrierteste Tat. Ich fiirchte, das geringschitzige
Verhalten gegen das Reden stamme oft aus einer inneren Unsicher-
heit, aus Mangel an Erfiilltsein von einer das Leben tragenden
Wahrheit, an Gegriindetsein in einer solchen Wahrheit. Aus dieser
Unsicherheit und Leere fliichtet man in die Tat. Umsonst! Man
mag sich eine zeitlang durch solches Tun betduben und sich damit
iiber jene Unsicherheit und Leere wegbetriigen, vielleicht auch
dadurch das Gewissen beschwichtigen — Faust fliichtet nach dem
Verrat an Gretchen in die Tat — aber auf die Linge werden damit
Unsicherheit und Leere nur noch grosser. Und die wahre Tat

322



stammt aus Kraft und Fiille allein. Der Wahrheit standzuhalten,
ist eine Tat und wohl die Vorbedingung alles echten Tuns.

Lassen wir also dieses falsche Schlagwort: ,,Tun, nicht reden!“
_fallen und sorgen wir dafiir, dass unser Reden immer mehr ein Tun
cei, etwas, hinter dem gesammelt der ganze Mensch steht, etwas,
worin Veralntwo.rtung lebt, etwas, das schafft, das autbaut und
niederreisst, etwas, das einen Auftrag ausrichtet, etwas, das — nun
sei das Allerhochste gesagt — ein Wort Gottes wird. Ja, ein
Wort Gottes! Und nun erinnern wir uns daran, dass nach der
Eibel die Welt aus dem Worte Gottes geboren ist und von ihm
getragen wird,") dass das Zeugnis gerade des lebendigen Gottes,
der sich in Taten kund tut, sein W ort ist, dass gesagt wird, der
Mensch lebe von jeglichem Worte, das aus seinem Munde gehe.
Darum hat Faust, der tathungrige Intellektuelle, nicht recht, wenn
er vor dem Beginn des Johannesevangeliums: ,,Am Anfang war
das Wort“, zweifelnd steht — ,,Ich kann das Wort so hoch unmég-
lich schitzen“ — und lieber iibersetzt: ,Am Anfang war die Tat.“
Nein, am Anfang war und ist das Wort — das ist das Tiefere und
datei bleibt es. Freilich heisst es im gleichen Prolog des Johannes-
evangeliums: ,,Und das Wort ward Fleisch, aber diese Fleisch-
werdung des Wortes meint nicht jene falsche Unterscheidung; er,
in dem das Wort Fleisch wird, er wird dies gerade auch als Leh -
rer. Das Wort wird bei ihm Mensch, ganzer, konkreter Mensch.
Frlebt das Wort, gewiss, aber es ist sein W 0 rt, das erleuchtet,
beseligt, richtet, heilt, den Himmel oOffnet und die Welt verdndert.

Sicher soll das Wort nicht ohne die Tat sein. Es muss exi-
stentiell wirken, mit dem ganzen Tun und Wesen des Menschen
aufs innigste Eins sein, aus ihm so notwendig hervorgehen, wie die
Frucht aus der Wurzel, der Fluss aus der Quelle, das Kind aus dem
Schosse der Mutter. Aber nun ware es wieder falsch, zu meinen,
das Tun miisse moglichst Ausserlich sein, um als solches gel-
ten zu konnen, es miisse moglichst sichtbar, greifbar werden, mog-
lichst in die Augen springend, méglichst wagbar und messbar sein.
Auf diesem Wege gelangt man dazu, vor allem dask6rperliche
Tun, die Arbeit mit der H an d zu schatzen. Sie allein, meint man,
ist ernsthaftes, reelles Tun, alles andere nur ein Schemen.

Um bei diesem Punkte einzusetzen, so ist es ganz in der Ord-
nung, wenn man die korperliche Arbeit gegeniiber ihrer Gering-
schatzung durch einen falschen Aristokratismus oder Spiritualismus
wieder zu Ehren bringt. Sie ist ehrwiirdig, heilig, fithrt zu den
,,Miittern, macht Leib und Seele gesund (falls sie selbst gesund
ict!), verbindet mit Gott und dem Menschen. Es ist auch begreif-
lich, dass Menschen, die fiir gewohnlich bloss das tun, was man
etwa Gehirnarbeit nennt, von einer wahren Gier erfasst werden,

1) Vgl. z. B. Hebrier 1, 3.
323



einmal auch etwas mit den Handen zu tun, dass sie es als eine
tiefe Erquickung empfinden, einmal aus dem luftleeren Raum des rein
intellektuellen Lebens in die Atmosphére greifbarer Wirklichkeit zu
kommen, dass der Geist in ihnen bei der Begegnung mit der Materie
aufjauchzt. Denn Geist und Materie gehoren auf alle Art zusammen. ]
So ist es gut und recht und es ist eine ganz wichtige Forderung,
dass allgemein die sogenannte korperliche und die sogenannte
geistige Arbeit wieder zusammenkommen.

Aber ein flacher Irrtum wiirde daraus, wenn nun die kérper-
liche Arbeit schon als solche mehr ~gelte-n- sollte als die geistige.
Ihm ist entgegenzuhalten, dass die korperliche Arbeit ja genau in
dem Masse Wert hat, als sie Ausdruck und Sinnbild des Geistes
1st und genau in dem Masse, als dies nicht der Fall ist, zu blosser
Sklaven- und Maschinenarbeit und damit zur Entwiirdigung und
Entmenschung des Menschen wird.

,benn das ist’s, was den Menschen zieret,
Und dazu ward ihm der Verstand,

Dass er im innern Herzen spiiret,

Was er erschafft mit g,-einer Hand.“

Aber noch aus einem andern wichtigen Grunde darf man das
korperliche, wie uberhaupt alles sichtbare, in seinen Folgen mess-
bare, kurz, alles dussere Tun nicht iiberschtzen und es einem weni-
ger sichtbaren und messbaren, mehr innerlichen, mit Geringschat-
zung gegen dieses entgegenstellen. Wonach bemisst sich denn iiber-
haupt der Wert der Arbeit? Offenbar nach der Anstrengung, die
sie kostet, der Kraft und Kunst, die in sie hineingelegt wird — um
das Hochste zu sagen: nach dem O pfer, das sie verkdrpert. Es
ist aber klar, dass es nicht anginge, korperliche Anstrengung, kor-
perliche Kraft und Kunst und das Opfer des Korpers hoher zu
schétzen, als die entsprechende geistige Leistung. Vielmehr werden
wir doch alles Tun des Menschen nach seinem sittlichen Wert
bemessen, und das heisst: nach dem Wollen, das darin zum
Ausdruck kommt, nach der sittlichen Anstrengung und das heisst:
nach der Selbstiiberwindung und dem Gehorsam, die es kostet,
nach der Gesinnung, aus der es fliesst. Es wire grober Materialis-
mus, nur ein moglichst dusserliches Tun als Tat gelten zu las-
sen. Vielmehr ist zu sagen — und damit langen wir bei dhnlichen
Gedanken an wie vorhin — dass die wahre Tat gerade
etwassehrInnerliches ist, etwas dem Auge der Menschen,
vielleicht sogar dem eigenen, Verborgenes, ins Geheimnis Gottes
Gehiilltes. Das ist die ,,Gerechtigkeit aus dem Glauben*“ im Gegen-
satz zu der ,,Gerechtigkeit aus den Werken®, bei denen jene andere
Art unweigerlich ankommt. Alles einseitige Gewichtlegen auf &us-
seres Tun fithrt zu Gesetzlichkeit, zu Moralismus und Pharisdismus

324



und zuletzt zur Unfruchtbarkeit. Wie die Wurzel, die Quelle, der
Menschenkeim, so ruht der Ursprung, Sinn und Wert alles Tuns
im Geheimnis des Innnersten. Es ist auf alle Fille der G e i s t, der
Taten tut und die grossten, entscheidendsten Taten werden v1e11e1cht
von solchen getan, die in jedem Sinne keine Hand rithren kénnen
— werden vielleicht gerade darum von ihnen getan.

Damit haben wir schon den dritten und letzten Irrtum gestreift.
‘Er ist besonders haufig und ist gerade darum umso gefihrlicher,
weil er von feinerer Natur istt Man will etwas Besonde-
restun — ich meine, man will etwa im Interesse einer guten Sache
Taten tun, die diese erlautern, verherrlichen sollen. Man denkt sich
gewisse Ideale, deren Verwirklichung man fiir wesentlich hilt: zum
Beispiel etwa das Zusammenleben in einer Siedelung, vielleicht gar
den Verzicht auf alles personliche Eigentum, den Weg des Franzis-
kus — wie man meint — oder vielleicht auch irgend eine Art von
besonderer Betitigung der L iebe in einer besonderen Einrichtung
oder Bewegung. Man verzehrt sich im Streben darnach; man meint,
wenn so etwas geleistet wiirde, das ware endlich die Tat man ist
ungliicklich, wenn man es nicht zu leisten vermag; man schaut mit
Bewunderung auif die, welche solches leisten, oder auch — was
dann freilich eine etwas minderwertige Form dieses Irrtums ist —
man schaut mit Geringschatzung auf die, welche solches. nicht
leisten, oder es wenigstens nicht sichtbar, greifbar, fiirs Schau-

~ fenster leisten.

Nun ist ja auch gegen ein solches besonderes Tun nichts
zu sagen, wenn es echt ist. Echt aber ist es bloss, wenn es von
selbst wird — wie die Frucht aus der Wurzel, der Fluss aus
der Quelle, das Kind aus dem Mutterschoss — wenn es fast wider
Willen wird, ganz ungesucht, ungemacht, so, dass solches Tun bloss
ein selbstverstandliches Symbol eines Geistes, einer Gesinnung wird.
Dann kann Allergrosstes, Allerherrlichstes dem Boden der Men-
schenwelt entwachsen. Aber ein ganz schlimmer Irrtum wird sofort
daraus, wenn dieses Tun rein als solches einen Wert haben soll,
wenn man sich darauf versteift, als ob es darauf, gerade darauf an-
kame. Sofort sind wir damit wieder auf dem \X/ege der Selbstgerech-
tigkeit mit all seiner Unwahrhaftigkeit und all seiner Qual. Das
Tun als solches hat nieeinen Wert und sei es so
grossartigalses wolle. Am schlagendsten hat das Paulus
gezeigt: ,,Und wenn ich alle meine Habe den Armen gédbe und
liesse meinen Leib brennen und hitte der Liebe nicht, so ware
es mir nichts niitze.“ (1. Kor. 13, 3.) Beachten wir: also gerade solche
Werke der Liebe: Siedelung, freiwillige Armut, christlicher Kommu-
nismus, Gang zu den geringsten Briidern, sind an sich nichts niitze
— sie smd nichts niitze ohne die Liebe. Die Liebe ist aber bei Pau-
lus immer mit dem Glauben verbunden. Das bedeutet: diese

325



Werke haben keinen Wert, wenn sie selbstgemacht und willkiirlich,
wenn sie nicht Gottes Auftrag sind, und in diesem Auftrag aus
seinem Geiste von selber fliessen. Man kann aber Gott ebensogut
dienen, ohne gerade solche Werke zu tun.

Ja, das ist es: Wir sollen gar nichts Besonderes
tun, sondernsollenmitGott Taten tun. Das heisst:
wir sollen tun, was Gott uns durch sein Gesetz
undseine Gnade,durchsein Wort und unser Ge-
wissenauftragt. So sollen wir auch die Lieb e tun — tag-
taglich, stiindlich, in den Lebensbeziehungen, in die wir hinein-
gestellt sind, in den Gelegenheiten und Aufforderungen, die Gott
uns im Alltag immerfort schickt. Das ist Liebe aus dem Glauben,
oder ,,Glaube, sich in der Liebe auswirkend. (Gal. 5,6.) Woh] mag
Gott einzelnen Menschen und gelegentlich einem Jeden auch etwas
Besonderes auftragen, aber dann ist nicht das Besondere daran
die Hauptsache, sondern der goéttliche Auftrag. Und der Mensch,
der ihn erhilt, oder wenn er ihn erhilt, wird dann sehr bescheiden;
er ist weit davon entfernt, sich in seinem besonderen Tun zu son-
nen oder die zu verachten, die dieses Besondere nicht tun. Wo man
aber dieses Besondere als solches sucht, da ist wieder tausend gegen
eins zu wetten, dass man das Nicht-Besondere, das Gewd6hnliche,
den offenkundigen Willen Gottes in der alltiglichen sittlichen Pilicht
nicht genau nimmt. Dann versdumt man den Ernst der Arbeit, das
Selbstgericht, die Treue, um dem Phantom eines Ausserordentlichen
nachzujagen, in «dem man unbewusst einen Rausch, eine Selbst-
verherrlichung sucht. Dann verldsst man die von Gott gewollten
Wege, um selbstgewihlte zu gehen. Dann ist man aber nicht auf
dem Weg der Nachfolge Christi, sondern auf jenem ganz andern
Weg, den Christus kennzeichnet: ,Wehe euch, ihr Pharisider und
Schriitgelehrte, ihr Heuchler, die ihr Miinze und Kiimmel ver-
zehntet und lasset dahinten das Schwerere im Gesetz: Gerechtig-
keit, Barmherzigkeit und Treue.”“ (Matth. 23, 23.)

Wir sollen nichts Besonderes tun, sondern sollen tun, was uns
aufgetragen ist, sei’s Ausserordentliches oder Gewdohnliches, sei’s
Aeusseres oder Inneres, sei’s ,, Tat* oder ,,Wort“. Mit G ott sollen
wir Taten tun, nicht aus unserem heftigen Verlangen, unserer
Schwiarmerei, unserem wallenden Eros heraus. Aus dem Glauben
sollen wir handeln, nicht aus dem Gesetz. Auf sein Wort sollen wir
lauschen, das uns im Grossen und Kleinen, im Allgemeinen und im
Besonderen zum Gehorsam des Tuns treibt. E s ist immer auch
bei uns ,,am Anfang“. Es ist der einzig e Anfang wirklicher Tat.
Nur was so getan wird, ist wirkliche Tat. Mit Gott sollen wir
Taten tun — und mit Gott k 6 nnen wir sie tun. Was wir s o tun,
das ist unsere Tat, das hat Verheissung. Und der Mensch, der
sich so stellte — aber nur er! — konnte freilich grosse Taten
tun. L. Ragaz.

326



	Taten tun : Mit Gott wollen wir Taten tun (Psalm 60, 14)

