
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 6

Artikel: Zur Weltlage : Katholizismus und Sozialismus : Teil V (Schluss)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Weltlage

Katholizismus und Sozialismus.1)
(Schluss.)

V.

4. Christentum und soziale Frage. (Fortsetzung.)
Es gibt eine soziale Erniedrigung, die für

das Religiöse einfach kein Organ mehr hat, und
eine wirtschaftliche Enge, die ihm keinen Raum
mehr lässt. So sind die sozial und wirtschaftlich

gedrückten Schichten des Katholizismus,
die katholischen Industriearbeiter, bis auf
kleine Reste der Kirche entglitten.

Wenn wir Katholiken diese Frage nicht verstehen und beantworten

können, dann kann der ungläubige Arbeiter uns zurufen : W a s

helfen mir eure guten Lehren und eure
Vertröstungen auf eine andere Welt, wenn ihr mich in
dieser Welt mit Weib und Kind in Hunger und
Not darben lasst? Das Wort allein: Nur das Christentum
kann Rettung bringen, hilft nichts.

Die meisten christlichen Wortverkünder und ihre Wortgläubigen
haben heute Angst, zuzugestehen, dass es eben Verhältnisse,

Lagen gibt, in denen ein christliches, religiöses Leben einfach
menschenunmöglich ist. Statt das ruhig zuzugestehen und die rechten

Folgerungen daraus zu ziehen, verschanzen sich diese Kinder
der Wortgeltung einfach hinter Gottes Allmacht: „Bei Gott ist kein
Ding unmöglich!" Wie bequem doch dieser allmächtige Gott ist!
Allemal ist er zur Stelle, wo es diesen Braven an ihr soziales
Gewissen, an ihre alten Denkgewohnheiten oder auch an ihren
Geldbeutel geht. Man betet den „süssesten" Herrn Jesus lieber an in der
ungestörten Stille einer mit aller Pracht ausgestatteten Kapelle, als
dass man ihn aufsucht im Schmutz der Strasse, wo er unbeachtet
und missgestaltet als Auswurf der Menschheit in den Geringsten
seiner Brüder leidet. Viele Christen sind bereits so zart besaitet und
so verfeinert in ihrem seelischen Empfinden, dass sie gar nicht mehr
das Elend der Aermsten ansehen können, ohne ihre wohlbehütete
Seele in Gefahr zu bringen! Und so erleben wir es, dass zwar im
Wirtschaftsleben der egozentrische Individualismus glücklicherweise
mehr und mehr bekämpft wird, dass aber im religiösen Leben er
gewaltig ins Kraut schiesst, und zwar sowohl in privater wie in
kollektiver Form. Das eigene Seelengärtchen wird mit aller Sorgfalt

behütet, mögen auch draussen in den Stürmen des Lebens, drü-
x) Vgl. Nr. 5.

281



ben in der St. Niemandspfarrei tausende und abertausende
Menschenseelen zugrunde gehen, weil ihnen die christliche Bruder- und
Schwesternhilfe fehlt, weil man für ihre Not kein Verständnis hat.

Dr. Karl Eckhart (Im „Frohen Leben", Mai 1928).

Abgehetzte Menschen haben abgehetzte Seelen. Wer sechs Tage
nur Arbeitstier ist, kann Sonntags kein vergnügter Mensch sein.
Noch einen neuen Typus haben wir in der katholischen Arbeiterschaft,

den es vor fünf Jahren noch nicht gab : den Typus des
Verzweifelten, der nicht mehr glauben kann an die Wendung des Schicksals.

Joseph Joos auf der Industriepädagogischen Tagung in Duisburg
im Oktober 1926.

Uns ist der Sinn des Gottesreiches vollkommen verloren gegangen,

sonst hätten wir uns nicht so ängstlich vor jeder Berührung
mit den Dingen der Welt zurückgezogen. Dabei ist die Kirche nichts
anderes, als die durch die Geschichte, die Menschen und das Walten

des Heiligen Geistes bedingte Gestalt des Gottesreiches. Aufgabe
und Zweck der Kirche ist die Heiligung der Menschen, indem sie
jeden einzelnen Menschen durch die ihr verliehenen Gnaden und
Rechte zum Vollbürger im Reiche Christi heranbildet. Aber ihr
Bereich geht noch weiter. Weil sie bestimmend in das Leben der ganzen

Menschheit eingreift, berührt sie in ihrem Wirken auch alle
politischen, gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse.

Und wenn sie auch nicht direkt in diese Verhältnisse eingreift,
so übt sie dennoch durch ihre Glieder bestimmenden Einfluss aus.
Auch in dem grossen Gebete, das Christus uns beten gelehrt, ist
dieser Sinn der Schöpfung und der Kirche klar ausgesprochen. Da
bitten wir in der ersten Bitte, dass Gott verherrlicht werde, in der
zweiten um die Verwirklichung seines Reiches auf dieser Erde und
in der dritten Bitte um die Gestaltung aller Dinge nach seinem
Willen.

Wir müssen uns einmal auf diese wesentlichen Dinge besinnen,
denn sie sind die Grundlagen der Religion. Und Religion hat es
nicht nur mit der Seele zu tun, sondern auch mit den Dingen, die
um uns sind. Religion heisst Verbindung haben mit Gott, sich selbst
mit allen Dingen der Schöpfung in diesem grossen Zusammenhang
sehen, dass alles der Ehre Gottes dient. Das ist die einzige objektive
Einstellung zum Leben, zur Welt und zu Gott.

Willi Werz (Ruf zur Wende, Juni 1925).

Unsere Religion ist gesättigt, wahrhaftig, ohne Frage. Sie
verbietet sich jede Störung. Der Mechanismus des Sonntags
entspricht der Gottlosigkeit des Alltags. Das ist es, dass unsere
Religion nicht tägliche Aufgabe ist, sondern Verteidigung dessen, was
gestern gewesen ist. In diese Religion gehört der Priesterbeamte,
der definitive Katechet, der vom Staate fix besoldete Religionsprofes-

282



sor. Alles ist System, und was wir noch können, das ist : eine neue
Methode finden. An diesem System ist niemand von uns schuldig.
Aber die Gefahren dieses Systems müssen wir sehen, sonst setzt
es alle unsere Arbeit kalt. Und die schwerste Gefahr ist, dass wir
das System mit der Kirche selbst verwechseln, die ist der fortlebende
Christus, der gekommen ist und täglich kommt, durch sein Leiden
und Sterben zu retten, was verloren ist.

Und so hat die Religion die Kraft verloren, das Feuer zu sein,
das jeden Tag das Werk der Menschen zum Werke Gottes
umschmilzt. Die Welt wurde heidnisch; wir haben eine Furcht vor
dem Werke Gottes. Aber selbst diese Furcht fällt uns nur selten an.
Dafür sorgt schon das System. Der Beamte herrscht, und der
Prophet wird zum Narren erklärt....
Die Leitung der ,,christlichen Arbeiterschaft" der Diözöse Köln (Januar 1927).

Die unsterblich geistige Seele kann im Sinnendiesseits normaler
Weise nur durch den vergänglich-scheinhaften Erdenleib wirken.
Nur der gesunde Leib ermöglicht ein gesundes Seelenleben.
Verderben des Leibes verdirbt (in gewissem Sinn, man denke z. B. an
die Erbsünde) auch die Seele. Der Mensch ist eben nicht ein rein
geistiges Wesen, sondern ein geistig-leibliches mit Fleisch und Blut
und Knochen, die auch ihr Recht fordern. So verstehen wir auch
den hl. Thomas von Aquin, den grössten katholischen Theologen,
wenn er sagt, dass ein gewisser bescheidener Wohlstand für den
Durchschnittsmenschen zu einem tugendhaften Leben notwendig
sei: ein Mensch, der im Elend leben muss, wird einerseits von der
Sorge ums Materielle ganz gefangen genommen, andererseits von
derartigen Versuchungen geplagt, dass er von beiden Seiten her der
Schwere der Materie erliegen wird. In diesem Sinne sind gesunde
Natur, rechte Ordnung auch in den Diesseitsdingen, in Eigentum
und Arbeit, in Familie, Stand und Staat Voraussetzungen für die
rechte Wirksamkeit der Gnade.

Aus diesem Grunde wäre es grundverkehrt, zu übersehen, dass
die katholische Aktion mit ihren geistlichen Belangen allein keineswegs

erschöpft sein kann. So wenig katholische Aktion gedanklich
etwas bloss geistiges, nur seelisches sein kann, ebenso wenig kann
sie der praktischen Verlebendigung der katholischen Geistigkeit im
Sinnendiesseits entbehren, ebenso muss sie Leben Christi auf Erden
sein. Verwirklichung, Fleischwerdung des Geistes Christi auch in
allen irdischen Lebensverhältnissen, auch in Wissenschaft und
Kunst, auch in Wirtschaft und Politik. Ja in gewissem Sinne ist
diese Verwirklichung sogar Voraussetzung für das Wirksam-wer-
den-können der katholischen Aktion.

Wenn nun die katholische Aktion einer Weltlage gegenüber steht
wie der heutigen, dann wird die grosse praktische Bedeutung der

283



kirchlichen Wirtschaftslehre klar. Sehen wir doch, dass in breiten
proletarischen Schichten das Vertrauen zur Kirche gerade deshalb
wankt oder verloren ging, weil sie von einer katholischen Aktion
zur Niederringung des gegen Naturrecht und christliches Liebesund

Gerechtigkeitsgebot schwerst verstossenden kapitalistischen
Wirtschaftssystem und Unrechtes nichts spüren oder gar Worte der
grundsätzlichen Anerkennung dieses höllischen, heidnischen
Systems hören, dem man nur gewisse „Auswüchse" beschnitten wissen

will, um es ein bisschen erträglicher zu gestalten. Anstatt, dass
sie den Katholizismus seinem innersten Wesen gemäss geschlossen
an ihrer Seite sähen, müssen sie das offizielle Katholikentum, so wie
es ihnen sichtbar erscheint, in der „bürgerlichen Front" sehen. Und
unter den Katholiken selbst herrscht in der Tat so grosse Unkenntnis

und Verwirrung, dass man die kapitalistischen Begriffe für richtig

und christlich ansieht, vom Sturz des Kapitalismus, der doch
Feind der gesamten ehrlichen Arbeit ist, den Verlust des ehrlichen
Arbeitsbesitzes befürchtet — den man sicher verlieren wird, wenn
man das Stürzen des Kapitalismus einem materialistischen Kommunismus

überlässt. Und doch war es Vogelsang, der schon am 14.
Februar 1877 im Wiener „Vaterland" die Sehnsucht aussprach, dass
die Katholiken, „wenn der Sozialismus das morsche Gebäude der
liberalen Gesellschaft zertrümmert hat, gerüstet und würdig seien,
die neuen Barbaren in christlicher Liebe geistig zu gewinnen, auf
dem neuen sozialen Boden, den sie schaffen, die christlichen Ideen
anzupflanzen und so eine neue Blüte mit christlich-sozialer Kultur
herbeizuführen oder aber der furchtbaren Katastrophe reformierend
zuvorzukommen." \

Sind wir Katholiken „gerüstet und würdig", sind wir am Werk
dieser Reform? Dieser Reform, die nicht in Fortwursteln und
Pflasteraufpicken, auch nicht in (unter Umständen unvermeidlich
notwendigen) Militär-, Gendarmerie-, Polizei- und Heimwehraufgeboten

bestehen kann. Gewiss ist Entfaltung bewaffneter Macht
gegen drohenden Mord und Brand pflichtgemäss. Aber die soziale
Revolution wird weder durch solche Mittel, noch durch sozialpolitische

Quacksalbereien, durch Beschneiden von „Auswüchsen" und
Flickereien am Kapitalismus („Sozialversicherung" und dgl.)
vermieden werden können, sondern nur die durch grosse Reform, durch
die allmähliche aber radikale Ueberwindung des Kapitalismus selbst
von Grund aus, durch einen Wirtschafts-Um- und -Neubau auf ganz
anderen als den kapitalistischen, auf naturrechtlich-christlichen
Prinzipien. Wie die Dinge heute liegen, erscheint dies nur durch einen
neuen Bund zwischen Kirche und Arbeit möglich, durch ein
Zusammenwirken des Katholizismus mit der proletarischen Bewegung.
Niemand verkennt die Schwierigkeiten, die der Verwirklichung dieses

Programmes im Wege stehen, weniger als wir, die wir die jü-

284



disch-materialistische kommunosozialistische Führung der
Proletarierbewegung nur zu gut kennen. Aber kann irgend jemand im
Ernst glauben, dass die Herstellung dieses Bundes, der doch kommen

muss, leichter sein wird, wenn die kommunosozialistische
Bewegung die Katholiken in der und mit der „Bürgerfront" besiegt
haben werden?

In nächster Zeit sollen in Wien grosse allgemeine Volksmissionen

in allen Kirchen gehalten werden. Ein an und für sich sehr
guter Gedanke. Sind aber die Voraussetzungen dafür gegeben, dass
diese grosse geistliche Anstrengung zu jener Fruchtbarkeit gelangen

könnte, die alle treuen Katholiken heiss ersehnen? Ist jener
Zustand der Natur vorhanden, den die Gnade voraussetzt? Sind
jene Volksmassen, an die die Missionen heran wollen, in einer
natürlichen Verfassung, die ein Boden für das Aufspriessen der
Gnadensaat wäre? Und sind andererseits die Prediger der Gnade in der
natürlichen Verfassung, die ihnen die Herzen des Volkes erschlies-
sen kann, sodass sie als Werkzeuge der Gnade dieser die Tore zu
den Herzen erschliessen können?

Wird man durch diese Missionen an jene Proletariermassen
herankommen, an die man herankommen müsste, die aber durch die
praktischen Folgen des herrschenden Wirtschaftssystems und die
Haltung des Katholikentums in dem Kampf zwischen Proletariat
und Kapitalismus das Vertrauen zur Kirche verloren haben? Die
dahin gekommen sind, dass sehende Seelsorger sagen: „Wir
erreichen sie gar nicht mehr. Das Tor für die Religion ist in ihren
Herzen verschlossen. Sie sind wie Unmusikalische, die für Musik
nicht erreichbar sind. In ihnen ist etwas ernstlich gestört, verschüttet,

verhärtet, erstorben oder wenigstens in tiefem Schlaf, und wir
können dieses Etwas nicht erwecken." Kommen die denn überhaupt
unter die Kanzeln Und wenn sie nicht kommen, — was soll dann
die grosse Mission?

Wir wussten schon, wie auch diese unter die Kanzeln zu bringen

wären. Wenn sie von dort die ganze alte Kirchenlehre über
Eigentum und Arbeit, Reichtum und Armut hörten, wie sie von
Moses und den Propheten, von Christus und seinen Aposteln, von
Kirchenvätern und Hochscholastikern, von den alten Päpsten,
Konzilien und Kanonisten gelehrt wurde, ehe seit Renaissance und
Frühkapitalismus allmählich die Ansteckung mit modernen Ideen auch
in die Theologenkreise drang. Nichts hat sich an der alten Kirchenlehre

geändert, nur hört man sie fast nicht mehr. Und was man
hört, das ist meist adaptiert für die kapitalistische Praxis. Ja,
zumeist hört man sogar, dass das kapitalistische Wirtschaftssystem
mit der kirchlichen Wirtschaftslehre wohl vereinbar sei.

Und doch blieb es wahr: dass es ein schranken- und pflichtenloses

(kapitalistisches) Eigentumsrecht gar nicht gibt, sondern nur

285



Pflicht und Recht zu auftrags- und bestimmungsgemässer Verwaltung

des Gotteslehens durch den Menschen. Wahr: dass nur
Verwaltung und Verwendung getrennt sein dürfen, hinsichtlich des
Gebrauches aber alle Erdengüter allen Menschen gemeinsam dienen
müssen. Wahr : dass es für den Arbeitsfähigen kein Recht gibt, sich
der Arbeitspflicht zu entziehen, sondern dass ihm nur Arbeit ein
Recht auf Brot, Einkommen gibt, nie aber der blosse Besitz (Kapital

— Zins). Wahr: dass noch viel weniger der blosse Besitz (Kapital)

ein Recht verleiht, von der Arbeit, die diesen Besitz zur
Pflichterfüllung braucht, für deren Gestattung Tribut, Rente, Zins zu
fordern. Wahr: dass es überhaupt nicht in die Willkür des Besitzes
gestellt sein darf, ob Arbeit ihr Brot finden könne oder nicht, dass
jeder ein Naturrecht hat auf so viel Eigentum, als er braucht, um
im Sinne seiner göttlichen Berufung und Bestimmung als sittliche,
freie Persönlichkeit samt seiner Familie menschenwürdig leben und
schaffen zu können (Land und Haus für jede Familie, wirtschaftliche

Selbständigkeit für jeden sittlich und fachlich Befähigten); dass
umgekehrt niemand ein Recht hat, über seinen berufsgemässen
Bedarf hinaus zu besitzen, zu erwerben, für sich zurückzubehalten,
indes andere infolge dessen des für sie berufsmässig Notwendigen
entbehren. (Plutokratie und Proletariat sind Produkte der Empörung

der Gesellschaft gegen die Gottesordnung.) Wahr: dass die
freie Konkurrenz gegen Liebe und Gerechtigkeit, insbesondere
gegen das Gebot: Du sollst nicht begehren des Nächsten Gut, ver-
stösst (Enteignung des Schwächeren, Proletarisierung). Wahr: dass
der Sinn der Arbeit ist : durch Gottes- und Nächstendienst die eigene
Pflicht zu erfüllen und davon den eigenen berufsmässigen Unterhalt
zu gewinnen (Beruf — Nahrung) : dass die entgegengesetzten
kapitalistischen Motive und Arbeitsziele: Erwerb — Gewinn, verwerflich

sind. Wahr: dass demnach die (kapitalistische) Gewinnwirtschaft

verwerflich, richtig nur die gesunde Bedarfswirtschaft ist.
Wahr: dass alle Technik dem Menschen im Dienst seiner Bestimmung,

seines Berufsstrebens zu dienen hat, nicht aber durch eine
falsche Entwicklung im Dienst des Erwerbsstrebens den Menschen
enteignen und versklaven darf (gesunde Technik — kapitalistische
Technik). Wahr: dass im gesamten entgeltlichen Wirtschaftsverkehr
Leistungen und Gegenleistung gleichwertig sein müssen, während
das Kapital immer Mehrwertgewinn erstrebt. Diese kurzen Andeutungen

zeigen den absoluten Gegensatz zwischen naturrechtlich-
christlicher und kapitalistischer Wirtschaft.

Die Erneuerung dieser Lehre im Wort allein wäre freilich auch
noch nicht genügend. Mit dem Wort müsste die Tat Hand in Hand
gehen : vor allem müsste 1. die kirchliche Hierarchie, die „beamtete"
Kirche im Gebrauch ihrer (ohnehin nur mehr geringen) Güter die
Kirchenlehre beispielgebend zur Anwendung bringen, so weit dies

286



innerhalb des herrschenden kapitalistischen Systems möglich wäre;
2. aber müsste das Katholikentum, der Klerus voran, sich klar und
entschieden von der bürgerlich-kapitalistischen politischen Front
lossagen und im Kampf der Arbeit gegen den Kapitalismus an deren
Seite treten. Wir verstehen das „Aber", das uns entgegenhallt, auch
die Frage „Wohin?" Gewiss: diese Fragen sind noch nicht restlos
gelöst, aber nur deshalb, weil man sie nicht ernstlich beraten hat
und weil sie nur dann klar und sicher lösbar sind, wenn die Katholiken,

Klerus und Volk, den grossen, entscheidenden Schritt zu tun
entschlossen sind, der getan werden muss, wenn wir zu einer
katholischen Aktion kommen wollen, die'mehr besagt als ein blosses
Aushängeschild. Auch hier gilt es, die Voraussetzung für die
Lösung zu schaffen.

Das ist jedenfalls sicher und klar: dass eine auf dem Boden der
„bürgerlichen Front" stehende Volksmission die Tore der verbitterten

Proletarierherzen der Gnade nicht wird öffnen können. Ja man
muss ernstlich die Frage stellen : Wird nicht am Ende gar bei
manchem der Missionäre in irgend einer Herzfalte der Wunsch lauern:
durch die Mission die „bürgerliche Front" zu stärken, die man noch
immer für eine Schutzwehr der Religion und der Kirche hält. Und
was im Herzen sich regt, das klingt nur allzu leicht auch in den
Worten durch, auch wenn es nicht ausdrücklich gesagt wird. Aerger
könnte die Mission nicht mehr in ihr Gegenteil verkehrt werden.

Ich resümiere: sollen die Missionen ihren Zweck erreichen, dann
müssen gewisse Voraussetzungen bei Missionären und Volksmasse
gegeben sein: bei den Missionären Wort und Tat der wahren Kirche,

bei der Masse infolgedessen Vertrauen zur Kirche. So kommen
wir zu einer blühenden katholischen Aktion. Anders wohl kaum.

A n t o n O r e 1 (Im „Neuen Volk", Wien).

Haben wir die Pflicht, uns im Namen der Kirche, im Namen
Christi, der heraufziehenden neuen Gesellschaftsordnung
entgegenzustellen? Flaben wir das Recht dazu? Ist es nicht vielmehr der
allergrösste Fehler gewesen, den wir begangen haben, dass wir dieses

Emporringen zur Geltung der Arbeit und ihr Herrscherrecht in
der Welt nicht verstanden und nicht recht, mindestens nicht zur
rechten Zeit, begriffen haben?

Haben die Priester Christi auch nur die mindeste Ursache, sich
immer wieder für die bürgerliche Welt gegen die Arbeitgeber zu
stellen? Und wenn wirklich die kommende Umwälzung gewaltsam
vorgehen und vielleicht auch manchem Priester das Leben kosten
wird.

Es wäre wirklich schade, wenn wir nur leiden müssten wegen
der bürgerlichen Weltordnung, die ohnehin dem Untergange
geweiht sein wird; es wäre schade um jedes Loch in unsere Haut, um

287



jeden Tag, an dem wir hungernd umherirren werden, um jeden
Stein, den man uns Priestern nachwerfen wird, wenn es einzig nur
deswegen wäre, weil wir Priester uns für die kapitalistische
Weltordnung irgendwie eingesetzt hätten.

Ein Landpfarrer (Aus der Bonner Zeitschrift für Theologie
und Seelsorge", 1928).

Die falsche Lehre vom starren Rechte des Eigentums ist eine
fortgesetzte Sünde wider die Natur, indem sie kein Unrecht darin
sieht, das zur Befriedigung der ungemessensten Habsucht, der
ausschweifendsten Sinneslust zu verwenden, was Gott zur Nahrung
und zur Bekleidung aller Menschen bestimmt hat; indem sie die
edelsten Gefühle in der Menschenbrust unterdrückt und eine Härte,
eine Gefühllosigkeit gegen das Elend des Menschen erzeugt, wie
sie kaum unter den Tieren sich vorfindet; indem sie einen
fortgesetzten Diebstahl für Recht erklärt; denn, wie der heilige Kirchenvater

sagt: nicht bloss der ist ein Dieb, der fremde Güter stiehlt,
sondern auch der, der fremde Güter für sich zurückbehält. Der
berüchtigte Ausspruch: Eigentum ist Diebstahl, ist nicht bloss eine
Lüge, er enthält neben einer grossen Lüge zugleich eine furchtbare
Wahrheit. Mit Spott und Hohn wird er nicht mehr beseitigt. Wir
müssen die Wahrheit an ihm vernichten, damit er wieder ganz zur
Lüge werde. Solange noch ein Teilchen Wahrheit an ihm ist,
vermag er die Ordnung der Welt über den Haufen zu stürzen.

Ketteier: A. a. O.

5. Stellung zum Eigentum.
Gott hat die Erde nicht in dem Sinne der Gesamtheit überlassen,

als sollten alle ohne Unterschied Herren über dieselbe sein, sondern
insoferne, als er selbst keinem Menschen einen besonderen Teil
derselben zum Besitze angewiesen, vielmehr dem F 1 e i s s e der
Menschen und den von den Völkern zu treffenden Einrichtungen

die Abgrenzung des Privatbesitzes anheimgegeben
hat. Enzyklika Rerum Novarum.

Die Herrschaft des Eigentums ist keineswegs aber eine schlechthin

absolute, pflichtenlose, innerlich unbeschränkte und äusserlich
unbeschränkbare Herrschaft. Die irdischen Güter sollen der Erhaltung

aller dienen. Daraus ergeben sich eine Reihe sittlicher und
rechtlicher Pflichten.
H. Presch: Liberalismus, Sozialismus und christliche Gesellschaftsordnung.

Wir wissen, dass viele das Eigentum für so in sich selbst
gesichert ansehen, dass sie schon durch die Unteruchungen über die
Grundlagen dieses Rechtes unangenehm berührt werden und es
deshalb auch vermeiden, sich selbst über diese Frage Rechenschaft zu

288



geben. Das ist aber eine verderbliche Täuschung. Viele haben in
früherer Zeit auch die Autorität für so gesichert gehalten, dass sie
sich über die Grundlagen der Autorität nie klar geworden sind, und
während sie, selbst im Besitze derselben, die Autorität als eine
unbestreitbare, sich von selbst ergebende Berechtigung mit aller
Rücksichtslosigkeit geltend machten, haben sie unbewusst durch ihre
verderblichen Grundsätze die wahren Grundlagen der Autorität oft
mehr erschüttert, als ihre grössten Feinde. Nichts ist an sich
und durch sich selbst unerschütterlich, als Gott
allein und sein heiliger Wille. Alles andere hat
nur eine bedingte Existenz und bedingte
Berechtigung.

Das Privateigentum hat zwar zunächst seinen Grund in der
natürlichen Ordnung und in ihren ewigen, unabänderlichen Grundlagen.

Der Mensch bedarf nämlich zu seiner natürlichen Existenz
der Natur, und er kann sich die Natur, ihre Stoffe und Kräfte in
einer Weise, die zur Befriedigung seiner wesentlichen Bedürfnisse
führt, nur dienstbar machen durch Anerkennung des Privateigentums.

Wenn unter den Menschen Friede und Ordnung bezüglich
der Benutzung und Verwendung der Güter der Erde bestehen soll,
— und Friede und Ordnung sind die erste Bedingung jedes Kulturlebens

unter den Völkern, — so muss das Privateigentum mit
derselben Notwendigkeit als ein Naturgesetz anerkannt werden, wie
das Atemholen. Jedes Bestreiten desselben würde unmittelbar zum
Kriege Aller gegen Alle führen und alles Gedeihen auf allen
Gebieten des Völker- und Menschenlebens zerstören. Der Satz : Eigentum

ist Diebstahl, ist daher zweifellos eine Verleugnung eines der
ersten und notwendigsten Naturgesetze. So wichtig dies aber auch
ist, so genügt es doch in keiner Weise, um dadurch schon dem
Eigentumsrechte die nötige Festigkeit zu geben. Wenn nämlich auch
das Eigentum an sich, d. h. die Verteilung aller Wertgegenstände
an die einzelnen Menschen in der Art, dass der rechtmässige
Besitzer über diesen Gegenstand mit Ausschluss der andern frei
verfügen kann, ein immanentes Gesetz der natürlichen Ordnung ist,
dessen Anerkennung man also von allen vernünftigen Menschen
fordern kann, so ist doch das Eigentumsrecht im engeren Sinn,
wodurch dieses Naturgesetz für die Verhältnisse eines besonderen
Volkes zur Anwendung kommt, unmittelbar und direkt kein
Naturprodukt, sondern ein Ergebnis menschlicher Tätigkeit.

Ketteier: A. a. O.

6. Stellung zum Klassenkampf.
Ob man den Klassenkampf bejahen, verhüten soll? Die

Frage ist in sich verfehlt — DerKlassenkampfist! — Er
ist schon lange, wie der Weltkrieg im Verborgenen, im Tatsäch-

289



liehen, schon lange war und auch jetzt noch i s t. Der äussere
Ausbruch ist nur Dokumentierung und ist unvermeidlich. Täuschung
ist es, auf ihn zu starren, oder ihn „verhüten" zu wollen. Der
Klassenkampf ist, — der äussere Klassenkampf kommt sicher.

Der Klassenkampf ist, — weil die Satten, Besitzenden, die
anderen „ausschlössen". S i e bildeten die Kaste, — damit war der
Klassengeist, Kastengeist geboren. Proletariat als Klasse war nur
notwendige Folge, — Antwort, — und zwar Antwort, die lange auf
sich warten liess, und nie vollständig war noch wird. Klassen-
bewusst, Kaste, wird das Proletariat nie, wie alle Agitatoren wissen.
Es ist dafür immer viel zu „dumm", zu gutmütig, — zu lebendig!

Klassenhass ist da. Aber bei den Besitzenden, Fertigen, Satten
ist er kalt, berechnend, hochmütig, — bei den anderen heiss,
leidenschaftlich, Glut. — Dieser Hass ist Kraft, jener ist Schwäche. —
Hier sind die Sünder, dort die „Tugendhaften". — Christentum ist
in beiden. — Die grössere Kraft und die Zukunft ist beim Proletariat,

bei den Enterbten. Wie stets. —
Wilhelm Hammelroth: „Frohe Botschaft".

Es*ist hier der Platz, einiges zum Kapitel „Klassenkampf"
zu sagen, das bekanntlich einen Hauptagitationsstoff gegen die
Sozialdemokratie abgab. Es braucht nicht näher darüber gesprochen
zu werden, dass Klassenkampf jeder Art vom Standpunkt des
Christentums aus abgelehnt werden muss. Aber Klassenkampf jeder
Art. Weiss man nicht, dass der Klassenkampf des Proletariats, der
durch Marx seine wissenschaftliche Begründung erfuhr, eigentlich
nureineAntwortaufdenerbittlichenKampfder
Kapitalistenklassegegendiearbeitenden Gruppen

des Volkes darstellt! Es ist so ausserordentlich
deprimierend, auch im christlichen Lager nur zu oft diese ganz
einseitige Stellung in der Ablehnung des Klassenkampfes zu finden.
Man lese doch die Arbeiterenzyklika oder den Hirtenbrief der
österreichischen Bischöfe vom letzten Jahr. (In diesem heisst es: „Das
Bank- und Kreditwesen mit dem Börsenspiel ist zu einem Giftbaum
geworden. Es dient den Finanzmächten, die Völker zu bewuchern
und auszurauben, dem Fleiss fast alle Ersparnisse wegzustehlen und
immer weitere Kreise durch die Verarmung in gänzliche Abhängigkeit

und in eine wahre Sklaverei zu bringen."). Ist es uns denn ganz
unmöglich geworden, in einer Zeit ärgster Not von Millionen ein
lebendiges Verständnis für diese zu gewinnen! Es macht den
Eindruck, dass weite Kreise braver christlicher Menschen, die selbst die
schwerste Not am eigenen Leibe nicht spüren, weil sie in besseren
Verhältnissen leben, eine Haltung in diesen Dingen haben, die ganz
lebensfremd und antiquiert erscheint. Wir sollten heute an dieser
Not unserer Brüder und Schwestern seelisch mitleiden. Wir sollten

290



so gepackt davon werden, dasswir keineRuhe mehr
finden, solange hier nicht das Aergste behoben ist oder zumindest
mit aller Macht an die Arbeit gegangen wird. Und statt diese
Menschen von ihrer tiefen Verkrampfung in die Hassinstinkte
klassenkämpferischer Gesinnung durch weitestgehende soziale Massnahmen

zu erlösen und die andere blinde Menschheit zu sozialer
Gesinnung und Tat aufzurütteln und so langsam aber sicher eine
Wende der Geister herbeizuführen, statt dessen: eine starre Front
der „bürgerlichen" Kreise. Es ist ganz sicher, dass eine lebendige

sozialpolitische Einstellung der christlichsozialen Partei den
kulturpolitischen Abschnitt der Front wesentlich entlasten würde,
besonders dann, wenn man deutlich sehen würde, dass dies nicht
Mittel zum Zweck, sondern selbstverständlicher Ausfluss einer we-
sensmässigen Haltung ist.

Wehe aber, wenn etwa umgekehrt, um das Interesse der Gegner
vom Kulturkampf abzulenken, eine Reaktion in sozialpolitischer
Hinsicht einsetzte Der Klassenkampf des soz. Proletariatsist

als eine Art Verteidigung zu verstehen.
Er hat auch sein Ethos (siehe das bedeutsame Buch
des katholischen Theologieprofessors Steinbüchel in Giessen: „D e r
Sozialismus als sittliche Ide e"). Sein Sinn ist
Ueberwindung der Klasse und Schaffung einer klassenlosen Gesellschaft.
Wir wollen von dem Konstruktiven, Mechanischen dieser Auffassung

absehen. Sie widerspricht dem durchaus organischen Wesen
der Gesellschaft. Aber es ist eine tiefe Wahrheit, die „Klasse"
abzulehnen. „Klasse" ist nicht „Stand", ist Abfall von Stand, ist ein
Produkt mechanistischer, liberaler Gesellschaftsauffassung. Und
diese „Klassen" müssen auch wir vom. christlichen Standpunkt aus
überwinden. Unser Ziel muss freilich die Volkwerdung der atomi-
sierten Menschheitstrümmer werden. Volk ist reich gegliederter
Organismus, Volk gliedert sich in Ständen aus Wie falsch ist es,
nur diese Aeusserung des Klassenkampfes zu sehen, nicht aber das,
was dahinter steht. Und nochmals sei es gesagt. Wir müssen noch
schärfer den „Klassenkampf von oben" ablehnen. Von ihm
wird leider nie gesprochen. Er ist aber in dieser kapitalistischen
Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung begründet. Er ist begründet
in der sogenannten „bürgerlichen Weltanschauung". Gegen diesen
Ungeist müssen wir die tiefsten Kräfte des Christentums mobil
machen. Das verlangt eine bis auf den Grund gehende Gesinnungsänderung

aus tiefstem Glauben heraus. Aus diesem Glauben werden
die Menschen die Haltung gewinnen, die sie brauchen. Aus diesem
Glauben heraus müssen wir, wie E. Michel sagt, an dem Umbau der
Gesellschaft und Wirtschaft mitarbeiten, zu dem wir Menschen von
heute aufgerufen sind.

Dr. Karl Starke (In „Neuland", Juli'August 1927).

291



7. Stellung zum sozialistischen Proletariat.
Wenn überhaupt alle Rechte der Staatsangehörigen sorgfältig

beachtet werden müssen und die öffentliche Gewalt darüber zu
wachen hat, dass jedem das Seine bleibe, und dass alle Verletzung
der Gerechtigkeit abgewehrt werde oder Strafe finde, so muss doch
der Staat beim Rechtsschutze zu Gunsten der Privaten eine besondere

Fürsorge für die niedere, unvermögliche Masse sich angelegen
sein lassen. Die Wohlhabenden sind nämlich nicht in dem Masse
auf den öffentlichen Schutz angewiesen, sie haben die Hilfe eher
zur Hand; dagegen hängen die Besitzlosen, ohne eigenen Boden
unter den Füssen, fast ganz von der Protektion des Staates ab. Die
Arbeiter also, die ja zumeist die Besitzlosen bilden, müssen vom
Staat in besondere Obhut genommen werden.

Enzyklika Rerum Novarum.

Wir Katholiken haben bisher dem Proletariat gegenüber
vollkommen versagt. Die Ideen des Sozialismus und Kommunismus
haben wir in glänzender Weise widerlegt und uns überhaupt nur
auf eine mehr oder weniger geschickte Abwehr beschränkt. In ganz
unchristlicher Weise haben wir uns dem Proletariat gegenüber fast
genau so benommen wie der Priester und Levit, von denen der
Heiland in seinem Gleichnis vom barmherzigen Samaritan erzählt. Wir
haben in pharisäischer Selbstgerechtigkeit auf die Masse des
Proletariats mit Geringschätzung herabgeschaut und dabei vergessen,
dass diese Masse aus zertretenen, blutenden und liebehungrigen
Menschenseelen besteht. Wir müssen dieses Unrecht an unseren
Brüdern und Schwestern aus dem Proletariat gutmachen. Wir dürfen

nicht länger gedankenlos in den ausgetretenen Bahnen unserer
bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaftsordnung weitergehen. Wir
müssen uns einmal auf das Wesen der göttlichen Welt- und
Gesellschaftsordnung besinnen. Verharren wir weiterhin in dieser
unkatholischen Passivität, so werden wir in kurzer Zeit von den Stürmen

der sozialen Revolution mitweggefegt und der liebe Gott wird
beim letzten Gerichte unsere Werke zu leicht befinden.

Diese Passivität hat ihren letzten Grund im Mangel an Glauben.
Der Glaube ist zu einer Tätigkeit des Intellekts geworden, er besteht
zur Hauptsache nur noch in dem festen Fürwahrhalten. Dadurch
haben wir die Kraft des Glaubens, die nach Christi Worten Wunder
wirkt und Berge versetzt, verloren. Der Glaube ist nicht mehr die
lebendige Kraft, die unser Denken, Handeln und Wollen bestimmt.
Die Religion hat keinen Zusammenhang mehr mit dem wirklichen
Leben, sie beschränkt sich fast ausschliesslich auf die Rettung der
Seele und betrachtet die Welt als ein Jammertal, durch das wir nun
wohl oder übel hindurch müssen.

Dieser verhängnisvolle Irrtum geht sogar so weit, dass man

292



diese Passivität als die einzig katholische Haltung gegenüber der
Welt erklärt und jede Aktivität als unkatholisch abtut.

Wir müssen eine geistige Umstellung vornehmen und erkennen,
dass wir die Pflicht haben, auch aktiv an der Gestaltung der
politischen, gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und sozialen Verhält-1
nisse teilzunehmen. Nur so können wir zur Bereitschaft kommen,
an der Erlösung des Proletariats tatkräftig mitzuwirken.

Wenn wir weiter von der Erlösung des Proletariats reden wollen,

so müssen wir zunächst einmal die Politik und die Wirtschaft
mit Gott in Verbindung bringen. Betrachten wir im Lichte dieser
katholischen Weltanschauung unsere heutigen politischen und
wirtschaftlichen Verhältnisse, so erkennen wir, dass die sogenannten
realpolitischen Zustände aus dem Irrtum und der Finsternis menschlicher

Schwäche stammen. Da ist die göttliche Weltordnung einfach
beiseite geschoben und alles in den Dienst des Satans Mammon
gestellt worden. Die Politik, die das Zusammenleben der Völker
nach göttlichem Willen regeln soll, muss heute der Erreichung
wirtschaftlicher Vorteile und herrschsüchtigen Machtplänen dienen.
Damit ist die Politik zur Dirne des Kapitalismus erniedrigt worden.
Diese Störung der natürlichen Ordnung hat zu der furchtbaren
Katastrophe des Weltkrieges geführt. Da haben sich die wirtschaftlichen

Gegensätze, das gegenseitige Misstrauen und die dadurch
bedingte gegenseitige Wehrhaftigkeit in einem entsetzlichen
Blutgericht entladen. Aber trotz dieses furchtbaren Unglücks sind
unsere Augen noch immer mit Blindheit geschlagen; wir bringen dem
Ungeheuer Kapitalismus noch Opfer auf Opfer und sehen nicht, wie
dieses Ungeheuer die Kultur des Abendlandes verschlingt. Wir können

den Sinn des Krieges nur verstehen, wenn wir bei solch furchtbaren

Erschütterungen im Völkerleben hinter den Erscheinungen
die Ursachen sehen. Dann erkennen wir das Walten der göttlichen
Weltordnung, indem die Unordnung unter gewaltsamen
Katastrophen an ihren eigenen Sünden zusammenbricht und alles, was
sich ausserhalb der göttlichen Ordnung gestellt, mit in den Abgrund
reisst. Es liegt im Wesen dieser göttlichen Ordnung, dass jede
Unordnung in sich zusammenbrechen muss, weil sie sich ausserhalb
der Ordnung stellt. Und wenn wir von dem Sinn oder der Symbolik

reden, die hinter den Geschehnissen steht, so ist es in den meisten
Fällen die Wirkung dieser natürlichen Ordnung, die wir plötzlich
unbewusst erkennen.

Aber wir haben den Sinn des Krieges nicht verstanden. Das
egoistische Wirken der Wirtschaftskreise ist noch schlimmer geworden

und nun treiben wir in den Abgrund der sozialen Revolution.
Es soll hier nicht auf Einzelheiten eingegangen werden. Aber wir
können die Seele des Proletariats nur verstehen, wenn wir auch hier
die Ursachen kennen. Geradezu erschreckend ist die Unkenntnis

293



¦

vieler gebildeter Menschen und sogar mancher Priester; sie kennen

gar nicht die Ungeheuerlichkeiten in unserem Wirtschaftsleben, sie
wissen kaum um die Arbeitsverhältnisse in der Industrie. Nach Gottes

heiligem Willen soll die Wirtschaft dem ewigen Ziele des
Menschen untergeordnet sein, sie soll den Leib als Träger der Seele mit
der notwendigen Nahrung, Kleidung und Wohnung versehen. Und
was ist die Wirtschaft heute? Wir haben kein moralisches Recht
mehr, uns über die alten Heiden zu entrüsten, weil sie Menschen
als Sklaven kauften und verkauften und herzlos mit
Menschenschicksalen spielten. Willi Werz (In „Ruf zur Wende", 1925).

Ueber Christus und das Proletariat wird heute viel geredet und
geschrieben. Ein Zeichen, wie sehr wir ahnen, dass wir das Grosse,
Heilende, Erlösende, das Christus zu den Nöten unserer Zeit zu
sagen hat, noch nicht erfasst haben. Aber wir ringen darum, und
dem, der anklopft, dem wird aufgetan werden.

Zunächst sind es zwei Ziele, die jenen vor Augen schweben, die
darüber reden oder schreiben. Einerseits wollen sie Christus dem
Proletariat näher bringen, andererseits die Christen selbst zur
Nachfolge Christi aufrufen.

So zeigen sie dem Proletarier Christus als den Zimmermannssohn,

der von seiner armseligen Geburtshöhle an immer umgeben
ist von Proletariern, Bedrückten, Armen, Kranken und Elenden. Er
heilt sie, hilft ihnen, macht sie zu seinen Brüdern und erwählt
Arbeiter zu seinen Aposteln.

Und unter den Christen soll wieder der Geist der Bergpredigt
lebendig werden, so das heutige laue, verwässerte, schlafende
Christentum zu einem sozialen gestaltend.

Nun aber zwei Fragen.
Die eine ist die : warum bleibt das Geschriebene und Gedruckte

so ganz ohne Wirkung auf die Proleten?
Weil sie die Predigten meiden und das Gedruckte nicht lesen?

Zugegeben. Aber warum denn auch dann, wenn sie doch davon
erreicht werden?

Weil wir Christus dem Proletariat gar nicht menschlich
näher bringen brauchen. In seiner überwiegenden Mehrheit fühlt
es sich mit ihm noch immer verbunden, da es in ihm den Revolutionär,

den Sozialisten sieht, der gemordet wurde, weil er es mit den
Menschenrechten ernst nahm. Schlagworte? Nein! Wenn auch
nicht die g a n z e Wahrheit, so doch Wahrheit.

Wir müssen es bekennen : Das Proletariat hat den
Glauben an die Worte verloren, die die Christen
machen. Es will Taten sehen, die Nachfolge Christi
sehen. Christus ist ihm menschlich nahe, es will den mit seinem

ganzen Leben für Christus zeugenden Christen sehen. Das

294



¦

Proletariat wartet also eigentlich auf die Wirkung, die die Reden
über Christus und das Proletariat auf die Christenheit selbst hat.

Nun die zweite Frage: Warum ist aber auch davon noch so
wenig zu verspüren? Weil zu viel verlangt wird? Oder vielleicht
weil zu wenig verlangt wird, um die Besten unter den Christen
herauszureissen aus dem Gleichgang ihres Lebens?

Denn die Nachfolge Christi im Dienste des Proletariats bedeutet
weit mehr als Almosen geben, Mitleid haben, Verständnis für seine
Not und seine Forderungen aufbringen, soziale Hilfsbereitschaft
und brüderliches Entgegenkommen erweisen.

Dies tun ja schon heute diejenigen, die von den Christen gerne
Heiden genannt werden.

Dies alles langt heute nicht mehr, ist zu wenig, um die Kluft
zwischen Christenheit und Proletariat auszufüllen. Jene Kluft, die
durch die Schuld der Christenheit entstanden ist.

Viel, viel mehr wird von uns verlangt.
Es ist schwer, das aufzuzeigen.
Christus hat es in jenen Stunden zwischen Oelberg und Golgatha

getan.
Er hat nicht nur gepredigt und geheilt, Not gelindert.
Er stellte sich ganz unter die Last und schleppte sie in seinem

Kreuz zur Schädelstätte. Er kannte die Last nicht nur aus den Seufzern

der anderen, sondern nahm sie als die seine auf sich, s o
die Erlösung wirkend.

Geht die Christenheit in der Gegenwart unter die Last des
Proletariats, will sie vielmehr nicht allzusehr nur von obenher oder
von aussenher wirken?

Dies scheint die Schicksalsfrage der Christenheit unserer Tage
zu sein: ob sie in ihrer Nachfolge Christi Christus an den Türen
des Gartens Gethsame verlässt, um sich zu den schlafenden Jüngern
zu gesellen oder ob sie mit ihm bis zum Letzten geht.

Das sind Dinge, über die jeder selbst viel nachdenken muss.
Menschheitskämpfer (Oktober 1927).

„IchbinderWeg, die Wahrheit unddasLeben!"
sagte der wirkliche Erlöser!

Gott und Mensch, Erde und Ewigkeit! Die Erde
gab Gott allen. Kein Gott hat gesagt, dass nur einige
dieseErdengüterhabensollen, dassder eineden
Acker, die Fabrik, das Geld, der andere das
Sklavenlos, die Arbeit, den Hunger, das Elend haben
sollen! Bodenreform! Zerschlagt radikal den
Grossgrundbesitz. Er ist unsittlich geworden!
MachtdasHeerderArbeitslosenmobil für
Wohnungsbau! Schafft einen inneren Markt, da der Welt-

295



markt uns immer mehr versperrt wurde! ZurückzurNatür-
lichkeit, vor allem du, Proletarier! Warum arbeitest

du nicht nur für den Kapitalismus, warum
verkaufst du ihm auch noch deine Seele, machst
seinen Schwindel mit in Mode, Kino, Lug und Trug, Alkohol und
Lebensart Fange bei dir selber an, werde selbst erst einmal

Mensch!
Du Arbeiter darfst nicht Lohnsklave bleiben, Sklave

der Maschine Durch deiner Hände Arbeit erstehen
diese Werte — du bist vor Gott und der Gerechtigkeit M i t -

teilhaber an denWerken, in denen du schaffen musst.
NichteineMas chine stellt der Unternehmer ein, sondern
einen Teilhaber, Mitschaffer am Werke, das euch
gemeinsam werden muss! Mit Arbeitslosenversicherung,
Invaliden- und Krankenversicherung erlösen wir kein Proletariat!
Tiefer, radikaler, christlicher müssen wir
vorgehen!

Proletarier, ihr müsst radikal mit dem Alten brechen Reisst
dieParteizäunenieder, die den Menschen vom Menschen
abhalten Solange der christliche Arbeiter im roten
Gewerkschaftler seinen Feind, den Ungläubigen

sieht, solange ein Stegerwald sagen kann,
mitderLinken sei keine Innenpolitik zumachen,
so lange kann das Proletariat nicht erlöst werden.

Diese Parteien, Gewerkschaften hüben und drüben, diese
„Richtungen" allesamt und sonders sprengen dieKraftdes
Proletariats, heissen sie nun Kommunisten, Mehrheitssozialdemokraten

oder christliche Gewerkschaftler. Wo ist euer
Kommunismus eure Brüderlichkeit, euer Sozialismus, euer
Christentum praktisch, im Alltag, bei der Tat? Wo? —

Und solange nicht wieder statt der Apologeten und Theologen,
statt der Wissenschaftler, wieder zwölf Apostel der Liebe
und Frohbotschaft kommen, und hineingehen in die Spelunken,

auf die Märkte, vor die Grossen und Reichen und in die Hütten
des Elends, in die Versammlungen der Kommunisten, so lange
ist es mit der Religion oben und unten Trug und
Pharisäertum, Sektentum, nicht Gott, die Kraft überall,

in allem aus allem, d i e L i e b e, die alle umfasst, Gerechte und
Sünder, Kommunisten und Deutschvölkische!

Diesen Geistesdurchbruch zur wahrhaftigen Wende
alles und jedes brauchen wir! Dafür müssen wir einstehen. Dafür
müssen wir schaffen zuerstbeiuns! Dazu rufe ich das Proletariat

auf! Persönlichkeiten brauchen wir Kein
Parteigramm schafft es: sie sind Papier, wie die deutsche
Reichsverfassung bis heute Papier blieb, wie der F r i e -

296



denspakt von Locarno Papier ist D i e T a t, die M e n -

sehen der Tat, Menschheitskämpfer des Opferns, des
Vorlebens, der Hingabe, Menschen, die mit der ganzen heutigen
Welt brechen, die Gehetzte, Verfemte, Verlachte in ihrem Volke und
in der heutigen Welt sind, Narren in Christo müssen wir in
diesem Narrenhaus der heutigen Menschheitskultur,

der heutigen Wirtschaft, der heutigen Staatskunst
entgegenstellen — anders geht es nicht!

Menschheitskämpfer, vor die Front! Drei solche
Führer in einem Volke, Führer, die nicht nur reden, sondern 1 e -

ben, handeln, im kleinen, im Alltag, bei sich und den Brüdern
— und dies Volk geht zur Freiheit

Und dahinter muss die Masse des Volkes treten Heraus

aus dem Stumpfsinn und Verzweiflung! Nur
wer keinen Glauben mehr hat, verzweifelt Wer Glauben hat,
dass er sagen kann: „Berg, stürze dich ins Meer!", der hat auch
die Kraft, die von der Ewigkeit kommt, zu tun, was den
Weltmenschen von heute noch als „Ideologie" oder „Utopismus"
erscheint

Dazu ist nötig, dass die Proletarier sich einigen, finden,
erwachen aus ihrem Taumel, heraus aus dem Parteipferch, heraus aus
der Ketzerei, heraus aus der Dummheit, Versoffenheit, Faulheit!

Vitus Heller (Flugblatt).

Eine finstere Wolke ist im Begriff, alles Leben, das entartet, zu
vernichten! Seht ihr es nicht? Rechnet, fragt nicht! Wie kann ein
Arbeiter menschlich leben, mit Weib und Kind unter solchen
Zuständen, die ihn heute umgeben? Bei voller Arbeit, 48 Stunden, 24
Mark die Woche. Nun hinzu: willkürliche Kurzarbeit, Ferien,
Gesetz und Recht, Strasse, Hunger, schwarze Liste, ausgesperrt,
Kleidung und teure Lebenshaltung, alles unmöglich Seht ihr nicht die
Bettelei? Wo seid ihr — ihr, die pflichtbewussten Menschen —
Führer? O, wacht auf! Versucht die Verhältnisse zu bessern, die
Menschen sind nur deren Umgebung, — versucht die dunkle Wolke
auf richtige Bahnen zu lenken, durch Wahrheit und Recht, bevor es
zu spät, — schon zucken die Blitze, der Donner grollt — und
unsere Führer schlafen in Federbetten. — Wahrhaftige Wirklichkeit.

Diese meine Gedanken sind aller Arbeiter Gedanken, die noch
etwas Hoffnung im Innern haben, die noch glauben, dass nicht nur
Gold, sondern — Gott die Welt regiert. „Die Heerfahrt".

Uns gehen wieder Briefe zu... Es sind meist Briefe, die nicht
an die gelangen, an die sie in Wahrheit gerichtet sind, an unsere
Priester und Bischöfe. Oft sind es Verzweiflungsschreie, damit wir
sie weitergeben. Man hofft, wenigstens gehört zu werden, und das

297



Bewusstsein, dass man Priestern und Bischöfen sagen kann, was
man oft genug „gegen" sie auf dem Herzen hat, wirkt schon wie
eine Entlastung von der Hoffnungslosigkeit, in der man sich befindet.

Darin liegt zugleich unsere Verantwortung, nicht von diesen
Dingen zu schweigen, und sie in wirksamer Weise an die rechte
Stelle zu bringen, denn Schweigen wäre Verrat an der Sehnsucht
nach der Kirche und ihrer Anerkennung, die in den Rufen der fast
Verzweifelnden liegt... Es ist schwer, alles so zu sagen und zu
tun, dass es der ganzen Wirklichkeit gerecht wird, und dieses ist
unsere Gewissensnot.

„Die Grossdeutsche Jugend" (Juli 1926).
L. Ragaz.

| O | Rundschau [ 0 |

Monatsschau.

1. Weltnot.

Zuerst muss diesmal die Hungersnot in China drankommen. Es
schiene mir alles andere Reden von den Weltbegebenheiten als eitel
Geschwätz, ja als gottlos, wenn man weiss, dass auf dieser unserer Erde 16,
nach andern 20 Millionen Menschen vor dem Hungertode stehen! Das ist
aber nach — man muss in diesem Falle sagen: leider! — nur allzu
vertrauenswerten Berichten in China der Fall. Diese fast unvorstellbare schreckliche

Not dauert nun schon fast ein Jahr und bedeutet im übrigen nur eine
Steigerung des Zustandes, der in China nun beinahe chronisch geworden ist.
In mehreren Provinzen (und Provinzen sind in China große Länder) haben
80 Prozent der Bevölkerung bloss Gras und Blätter zur Nahrung, In einer
mittelgrossen Stadt (Sanyan in der Provinz Schensi) sterben täglich 45
Menschen vor Hunger, in einer andern (Tschin Yang Chien, in der gleichen
Provinz) stehen von den 120,000 Einwohnern 70,000 vor dem gleichen Los,
während 30,000 nur noch für kurze Zeit Ersatznahrung (Blätter und trockenes
Gras) haben. Hundert Familien haben dort Selbstmord begangen. Im Dorf
Se Sehe Tao leben 600 Menschen, von diesen starben in der letzten Woche
20 am Hunger. Massenhaft werden Frauen und Kinder verkauft, diese in
vielen Fällen geschlachtet und gegessen. In der Provinz Kansu seien schon
500,000 Menschen verhungert. Ganze Länder werden zur Wüste. „Kein
einziges grünes Blatt ist zu sehen Die Dörfer sind gänzlich öde.
Man kann durch große Dörfer gehen, ohne eine einzige lebende Seele zu
sehen." Die Aussaat kann nicht bestellt werden, daher ist auch nicht eine
Wendung durch eine gute Ernte zu erhoffen. Zum Hunger gesellt sich selbst^
verständlich Krankheit, dazu aber auch (während des Winters) die Kälte. Es
fehlt an Kleidern wie an Heizmaterial.

Kurz, es ist ein Elend, das uns an das erinnert, was während des
dreissigjährigen Krieges in Mitteleuropa und zu unsern Tagen in Russland

geschehen ist, nur dass, wenigstens verglichen mit dem ersten Beispiel,
alles ins Unermessliche gesteigert ist. Der ewige Bürgerkrieg, die ganze
Auflösung der staatlichen und sozialen Ordnung, das Räuberunwesen, dazu
die Missernten, eine Heuschreckensplage und in einigen Gegenden furchtbare

298



schaff, Erfahrungen mit Volksbildungsarbeit" reden und
dabei viel Anregendes aus seiner grossen Tätigkeit heraus mitteilen. Referent
für die Montagskonferenz ist der Unterzeichnete. Thema: „Die Gerechtigkeit

des Gottesreiches und unsere Besitzordnung".
Wir hoffen auf zahlreichen Besuch.
Präz, den 19. Juli 1929. Georg Felix.

Heimvolkshochschule Habertshof, Elm, Bezirk Kassel.
Mädchenlehrgang vom 18. August bis 16. November 192 9.

Der Mädchenlehrgang geht in seinen Vorträgen und Besprechungen im
Wesentlichen von der Industrie-Arbeit aus. In den Kursen der Heimlehrer und
einzelner Gastlehrerinnen kommen zur Behandlung: Mensch und
Maschine; Proletariat und Kirche; Gesetzgebung und
Arbeiterschaft; Freizeitgestaltung; Meine Wohnung; Ge-
sundhei t si eh r e und häusliche Krankenpflege;
Erziehungsfragen; Hauswirtschaftslehre.

Die Kurse finden in Form von Besprechungen statt. In Verbindung mit
der täglich 2x/2 Stunden dauernden Arbeit im Haushalt wird ein Koclikurs
gegeben Ausserdem wird Unterricht im Schneidern, Stopfen und Flicken
erteilt; die Teilnehmerinnen des Lehrganges können sich dabei ihre eigenen
Kleidungsstücke anfertigen. Dieser Unterricht wird ergänzt durch Anleitung
in praktischen Handarbeiten (Handweberei, Bastarbeiten). Gymnastische
Uebungen und Singstunden finden regelmässig statt.

Kosten: Das Kursgeld beträgt für Verpflegung und Unterricht
insgesamt Mk. 70.— monatlich. In begründeten Fällen kann Antrag auf Ermässigung

gestellt werden. Erwerbslose mögen sich zwecks besonderer Regelung
an die Schule wenden.

Mitzubringen sind: 1 Federbett, Hausschuhe, Wanderschuhe, Schürzen,

Gymnastikanzug. Die Leibwäsche muss gezeichnet sein.
Die Eisenbahn gewährt für direkte Her- und Rückfahrt 50 % Fahrpreis-

ermässigung. Die zur Reise benutzte Fahrkarte ist unter Hinweis auf diesen
Umstand nicht an der Bahnhofsperre, sondern bei uns abzugeben, weil die
Herfahrt zunächst voll bezahlt und die Erstattung der Ermässigung durch das
Heim bewirkt werden muss. — Für die Rückfahrt ist ein Lichtbild-Ausweis
erforderlich.

Der Anmeldung ist ein kurzer Lebenslauf beizufügen, aus dem
Wohnung, Alter, Beruf zu ersehen sind. Ein ärztliches Zeugnis ist der Anmeldung
beizulegen. Anmeldung und Anfragen sind zu richten an die Leitung des
Schulheims Habertshof, Post Elm, Bezirk Kassel.

Der Habertshof liegt 20 Minuten über dem Bahnhof Elm und 11/2 Stunden
von Schlüchtern entfernt. Gepäck ist stets bis Elm zu senden. — Postscheckkonto

: Siedlung Habertshof, Elm, Frankfurt a. M. 21 281

Aenderungen des Planes bleiben vorbehalten. Alle Auskünfte erteilt die
Geschäftsstelle des Schulheims Habertshof,

Elm, Bezirk Kassel.

Druckfehler.
In dem Aufsatz „Katholizismus und Sozialismus" ist der

erste Abschnitt auf Seite 288 (Ketteier über das Eigentum) an die falsche
Stelle geraten. Er sollte nach dem Passus aus der Enzyklika stehen.

Seite 307, Zeile 1 von unten, ist das „bereits" zu streichen.

Redaktionelle Bemerkungen.
Das Juli- und das Augustheft sind, wie gewöhnlich, zusammengezogen

worden. Dafür soll, zum Ausgleich, das Septemberheft früher als gewöhnlich
erscheinen.

374


	Zur Weltlage : Katholizismus und Sozialismus : Teil V (Schluss)
	Anhang

