Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 6

Artikel: Zur Weltlage : Katholizismus und Sozialismus : Teil V (Schluss)
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135875

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L=

(} TR O e

{3 @ Zur Weltlage

[RETRRIRIREREE LN
2 Em'-;
O e L T R TR T T ALLERA R LA TR RRAL N L ANLIN RN IR RIARIARIRTRELE) [RLERNTRINLL iy

Katholizismus und Sozialismus.!)
(Schluss.)
V.

" 4. Christentum und soziale Frage. (Fortsetzung.)

Es gibt eine soziale Erniedrigung, die fir
das Religidse einfach kein Organ mehr hat, und
eine wirtschaftliche Enge, dieihm keinen Raum
mehr ldsst. So sind die sozial und wirtschaft-
lich gedriickten Schichten des Katholizismus,
die katholischen Industriearbeiter, bis auf
kleine Reste der Kircheentglitten

Wenn wir Katholiken diese Frage nicht verstehen und beantwor-
ten konnen, dann kann der unglaubige Arbeiter uns zurufen: Was
helfen mir eure guten Lehren und eure Vertrd-
stungen auf eine andere Welt, wenn ihr mich in
dieser Welt mit Weib und Kind in Hunger und
Not darben lasst? Das Wort allein;: Nur das Christentum
kann Rettung bringen, hilft nichts.

Die meisten christlichen Wortverkiinder und ihre Wortglaubi-
gen haben heute Angst, zuzugestehen, dass es eben Verhiltnisse,
Lagen gibt, in denen ein christliches, religioses Leben einfach
menschenunméglich ist. Statt das ruhig zuzugestehen und die rech-
ten Folgerungen daraus zu ziehen, verschanzen sich diese Kinder
der Wortgeltung einfach hinter Gottes Allmacht: , Bei Gott ist kein
Ding unmoglich!“ Wie bequem doch dieser allméchtige Gott ist!
Allemal ist er zur Stelle, wo es diesen Braven an ihr soziales Ge-
wissen, an ihre alten Denkgewohnheiten oder auch an ihren Geld-
beutel geht. Man betet den ,,siissesten‘“ Herrn Jesus lieber an in der
ungestorten Stille einer mit aller Pracht ausgestatteten Kapelle, als
dass man ihn aufsucht im Schmutz der Strasse, wo er unbeachtet
und missgestaltet als Auswurf der Menschheit in den Geringsten
seiner Briider leidet. Viele Christen sind bereits so zart besaitet und
so verfeinert in ihrem seelischen Empfinden, dass sie gar nicht mehr
das Elend der Aermsten ansehen koénnen, ohne ihre wohlbehiitete
Seele in Gefahr zu bringen! Und so erleben wir es, dass zwar im
Wirtschaftsleben der egozentrische Individualismus gliicklicherweise
mehr und mehr bekdmpft wird, dass aber im religiésen Leben er
- gewaltig ins Kraut schiesst, und zwar sowohl in privater wie in
kollektiver Form. Das eigene Seelengartchen wird mit aller Sorg-
falt behiitet, mogen auch draussen in den Stiirmen des Lebens, drii-

1) Vgl. Nr. 5.

281



ben in der St. Niemandspfarrei tausende und abertausende Men-
schenseelen zugrunde gehen, weil ihnen die christliche Bruder- und
Schwesternhilfe fehlt, weil man fiir ihre Not kein Verstindnis hat.
Dr. Karl Eckhart (Im ,Frohen Leben“, Mai 1928).

Abgehetzte Menschen haben abgehetzte Seeleri. Wer séchs Tage
nur Arbeitstier ist, kann Sonntags kein vergniigter Mensch sein.
Noch einen neuen Typus haben wir in der katholischen Arbeiter-
schaft, den es vor fiinf Jahren noch nicht gab: den Typus des Ver- -
zweifelten, der nicht mehr glauben kann an die Wendung des Schick-

sals. Joseph Joos auf der Industriepidagogischen Tagung in Duisburg
im Oktober 1026,

Uns ist der Sinn des- Gottesreiches -vollkommen verloren gegan-
gen, sonst hétten wir uns nicht so angstlich vor jeder Beriihrung
mit den Dingen der Welt zuriickgezogen. Dabei ist die Kirche nichts
anderes, als die durch die Geschichte, die Menschen und das Wal-
ten des Heiligen Geistes bedingte Gestalt des Gottesreiches. Aufgabe
und Zweck der Kirche ist die Heiligung der Menschen, indem sie
jeden einzelnen Menschen durch die ihr verliehenen Gnaden und
Rechte zum Vollbiirger im Reiche Christi heranbildet. Aber ihr Be-
reich geht noch weiter. Weil sie bestimmend in das Leben der gan-
zen Menschheit eingreift, beriihrt sie in ihrem Wirken auch alle
politischen, gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und sozialen Verhalt-
nisse. Und wenn sie auch nicht direkt in diese Verhaltnisse eingreiit,
so iibt sie dennoch durch ihre Glieder bestimmenden Einfluss aus.
Auch in dem grossen Gebete, das Christus uns beten gelehrt, ist
dieser Sinn der Schopfung und der Kirche klar ausgesprochen. Da
bitten wir in der ersten Bitte, dass Gott verherrlicht werde, in der
zweiten um die Verw1rk11chung seines Reiches auf dieser Erde und
in der dritten Bitte um die Gestaltung aller Dinge nach seinem
Willen.

Wir miissen uns einmal auf diese wesentllchen Dinge besmnen
denn sie sind die Grundlagen der Religion. Und Religion hat es
nicht nur mit der Seele zu tun, sondern auch mit den Dingen, die
um uns sind. Religion heisst Verb-indung haben mit Gott, sich selbst
mit allen Dingen der Schépiung in diesem grossen Zusammenhang

- sehen, dass alles der Ehre Gottes dient. Das ist die einzige objektive

Einstellung zum Leben, zur Welt und zu Gott.
Willi Werz (Ruf zur Wende, Juni 1925).

.. Unsere Religion ist gesattigt, wahrhaftig, ohne Frage. Sie
verbietet sich jede Storung. Der Mechanismus des Sonntags ent-
spricht der Gottlosigkeit des Alltags. Das ist es, dass unsere Reli-
gion nicht tagliche Aufgabe ist, sondern Verteidigung dessen, was
gestern gewesen ist. In diese Religion gehort der Priesterbeamte,
der definitive Katechet, der vom Staate fix besoldete Religionsprofes-

- 282



sor. Alles ist System, und was wir noch kénnen, das ist: eine neue
Methode finden. An diesem System ist niemand von uns schuldig.
Aber die Gefahren dieses Systems miissen wir sehen, sonst setzt
es alle unsere Arbeit kalt. Und die schwerste Gefahr ist, dass wir
das System mit der Kirche selbst verwechseln, die ist der fortlebende
Christus, der gekommen ist und taglich kommt, durch sein Leiden
und Sterben zu retten, was verloren ist.

Und so hat die Religion die Kraft verloren, das Feuer zu sein,
das jeden Tag das Werk der Menschen zum Werke Gottes um-
schmilzt. Die Welt wurde heidnisch; wir haben eine Furcht vor
‘dem Werke Gottes. Aber selbst diese Furcht fallt uns nur selten an.
Dafiir sorgt schon das System. Der Beamte herrscht, und der Pro-
phet wird zum Narren erklart. . . .

Die Leitung der ,christlichen Arbeiterschaft“ der Ditzose Koln (Januar 1927).

Die unsterblich geistige Seele kann im Sinnendiesseits normaler
Weise nur durch den verganglich-scheinhaften Erdenleib wirken.
Nur der gesunde Leib erméglicht ein gesundes Seelenleben. Ver-
derben des Leibes verdirbt (in gewissem Sinn, man denke z. B. an
die Erbsiinde) auch die Seele. Der Mensch ist eben nicht ein rein
geistiges Wesen, sondern ein geistig-leibliches mit Fleisch und Blut
und Knochen, die auch ihr Recht fordern. So verstehen wir auch
- den hl. Thomas von Aquin, den grossten katholischen Theologen,
wenn er sagt, dass ein gewisser bescheidener Wohlstand fiir den
Durchschnittsmenschen zu einem tugendhaften Leben notwendig
sei: ein Mensch, der im Elend leben muss, wird einerseits von der
Sorge ums Materielle ganz gefangen genommen, andererseits von
derartigen Versuchungen geplagt, dass er von beiden Seiten her der
Schwere der Materie erliegen wird. In diesem Sinne sind gesunde
Natur, rechte Ordnung auch in den Diesseitsdingen, in Eigentum
und Arbeit, in Familie, Stand und Staat Voraussetzungen fiir die
rechte Wirksamkeit der Gnade.

Aus diesem Grunde wire es grundverkehrt, zu iibersehen, dass
die katholische Aktion mit ihren geistlichen Belangen allein keines-
wegs erschopft sein kann. So wenig katholische Aktion gedanklich
etwas bloss geistiges, nur seelisches sein kann, ebenso wenig kann
sie der praktischen Verlebendigung der katholischen Geistigkeit im
Sinnendiesseits entbehren, ebenso muss sie Leben Christi auf Erden
sein. Verwirklichung, Fleischwerdung des Geistes Christi auch in
allen irdischen Iebensverhiltnissen, auch in Wissenschaft und
Kunst, auch in Wirtschaft und Politik. Ja in gewissem Sinne ist
diese Verwirklichung sogar Voraussetzung fiir das Wirksam-wer-
den-kénnen der katholischen Aktion.

Wenn nun die katholische Aktion einer Weltlage gegeniiber steht
wie der heutigen, dann wird die grosse praktische Bedeutung der

283



kirchlichen Wirtschaftslehre klar. Sehen wir doch, dass in breiten
proletarischen Schichten das Vertrauen zur Kirche gerade deshalb
wankt oder verloren ging, weil sie von einer katholischen Aktion
zur Niederringung des gegen Naturrecht und christliches Liebes-
und Gerechtigkeitsgebot schwerst verstossenden kapitalistischen
Wirtschattssystem und Unrechtes nichts spiiren oder gar Worte der
grundsatzlichen Anerkennung dieses hollischen, heidnischen Sy-
stems horen, dem man nur gewisse ,, Auswiichse beschnitten wis-
sen will, um es ein bisschen ertraglicher zu gestalten. Anstatt, dass
sie den Katholizismus seinem innersten Wesen gemass geschlossen
an ihrer Seite sahen, miissen sie das offizielle Katholikentum, so wie
es ihnen sichtbar erscheint, in der ,,biirgerlichen Front“ sehen. Und
unter den Katholiken selbst herrscht in der Tat so grosse Unkennt-
nis und Verwirrung, dass man die kapitalistischen Begriffe fiir rich-
tig und christlich ansieht, vom Sturz des Kapitalismus, der doch
Feind der gesamten ehrlichen Arbeit ist, den Verlust des ehrlichen
Arbeitsbesitzes befiirchtet — den man sicher verlieren wird, wenn
man das Stiirzen des Kapitalismus einem materialistischen Kommu-
nismus iiberldsst. Und doch war es Vogelsang, der schon am 14.
Februar 1877 im Wiener ,,Vaterland“ die Sehnsucht aussprach, dass
die Katholiken, ,,wenn der Sozialismus das morsche Gebiaude der
liberalen Gesellschait zertriimmert hat, geriistet und wiirdig seien,
die neuen Barbaren in christlicher Liebe geistig zu gewinnen, auf
dem neuen sozialen Boden, den sie schaffen, die christlichen Ideen
anzupilanzen und so eine neue Bliite mit christlich-sozialer Kultur
herbeizufithren oder aber der furchtbaren Katastrophe reformierend
zuvorzukommen.“ \

Sind wir Katholiken ,,geriistet und wiirdig®, sind wir am Werk
dieser Reform? Dieser Reform, die nicht in Fortwursteln und
Pilasteraufpicken, auch nicht in (unter Umstinden unvermeidlich
notwendigen) Militir-, Gendarmerie-, Polizei- und Heimwehraufge-
boten bestehen kann. Gewiss ist Entfaltung bewafineter Macht ge-
gen drohenden Mord und Brand pilichtgemass. Aber die soziale
Revolution wird weder durch solche Mittel, noch durch sozialpoli-
tische Quacksalbereien, durch Beschneiden von ,, Auswiichsen® und
Flickereien am Kapitalismus (,,Sozialversicherung* und dgl.) ver-
mieden werden konnen, sondern nur die durch grosse Reform, durch
die allmahliche aber radikale Ueberwindung des Kapitalismus selbst
von Grund aus, durch einen Wirtschafts-Um- und -Neubau auf ganz
anderen als den kapitalistischen, auf naturrechtlich-christlichen Prin-
zipien. Wie die Dinge heute liegen, erscheint dies nur durch einen
neuen Bund zwischen Kirche und Arbeit moglich, durch ein Zu-
sammenwirken des Katholizismus mit der proletarischen Bewegung.
Niemand verkennt die Schwierigkeiten, die der Verwirklichung die-
ses Programmes im Wege stehen, weniger als wir, die wir die jii-

284



disch-materialistische kommunosozialistische Fithrung der Prole-
tarierbewegung nur zu gut kennen. Aber kann irgend jemand im
Ernst glauben, dass die Herstellung dieses Bundes, der doch kom-
men muss, leichter sein wird, wenn die kommunosozialistische Be-
wegung die Katholiken in der und mit der ,Biirgerfront* besiegt
haben werden?

In nachster Zeit sollen in Wien grosse allgemeine Volksmissio-
nen in allen Kirchen gehalten werden. Ein an und fiir sich sehr
guter Gedanke. Sind aber die Voraussetzungen dafiir gegeben, dass
diese grosse geistliche Anstrengung zu jener Fruchtbarkeit gelan-
gen konnte, die alle treuen Katholiken heiss ersehnen? Ist jener
Zustand der Natur vorhanden, den die Gnade voraussetzt? Sind
jene Volksmassen, an die die Missionen heran wollen, in einer na-
tiirlichen Verfassung, die ein Boden fiir das Aufspriessen der Gna-
densaat ware? Und sind andererseits die Prediger der Gnade in der
natiirlichen Verfassung, die ihnen die Herzen des Volkes erschlies-
sen kann, sodass sie als Werkzeuge der Gnade dieser d1e Tore zu
den Herzen erschliessen konnen ?

Wird man durch diese Missionen an jene Proletanermassen her-
ankommen, an die man herankommen miisste, die aber durch die
praktische-n Folgen des herrschenden ‘Wirtschaftssystems und die
Haltung des Katholikentums in dem Kampf zwischen Proletariat
und Kapitalismus das Vertrauen zur Kirche verloren haben? Die
dahin gekommen sind, dass sehende Seelsorger sagen: ,Wir er-
reichen sie gar nicht mehr. Das Tor fiir die Religion ist in ihren
Herzen verschlossen. Sie sind wie Unmusikalische, die fiir Musik
nicht erreichbar sind. In ihnen ist etwas ernstlich gestort, verschiit-
tet, verhértet, erstorben oder wenigstens in tiefem Schlaf, und wir
konnen dieses Etwas nicht erwecken. Kommen die denn iiberhaupt
unter die Kanzeln? Und wenn sie nicht kommen, — was soll dann
die grosse Mission?

Wir wiissten schon, wie auch diese unter die Kanzeln zu brin-
gen waren. Wenn sie von dort die ganze alte Kirchenlehre iiber
Eigentum und Arbeit, Reichtum und Armut hérten, wie sie von
Moses und den Propheten von Christus und seinen Aposteln von
Kirchenvéatern und Hochscholastikern, von den alten Papsten, Kon-
zilien und Kanonisten gelehrt wurde, ehe seit Renaissance und Friih-
kapitalismus allmihlich die Ansteckung mit modernen Ideen auch
in die Theologenkreise drang. Nichts hat sich an der alten Kirchen-
lehre gedndert, nur hért man sie fast nicht mehr. Und was man
hort, das ist meist adaptiert fiir die kapitalistische Praxis. Ja, zu-
meist hért man sogar, dass das kapitalistische Wirtschaftssystem
mit der kirchlichen Wirtschaftslehre wohl vereinbar sei.

Und doch blieb es wahr: dass es ein schranken- und pflichten-
loses (kapitalistisches) Eigentumsrecht gar nicht gibt, sondern nur

285



Pflicht und Recht zu auftrags- und bestimmungsgemasser Verwal-
tung des Gotteslehens durch den Menschen. Wahr: dass nur Ver-
waltung und Verwendung getrennt sein diirfen, hinsichtlich des Ge-
brauches aber alle Erdengiiter allen Menschen gemeinsam dienen
miissen. Wahr: dass es fiir den Arbeitsfahigen kein Recht gibt, sich
der Arbeitspflicht zu entziehen, sondern dass ihm nur Arbeit ein
Recht auf Brot, Einkommen gibt, nie aber der blosse Besitz (Kapi-
tal — Zins). Wahr: dass noch viel weniger der blosse Besitz (Kapi-
tal) ein Recht verleiht, von der Arbeit, die diesen Besitz zur Pilicht-
erfiallung braucht, fiir deren Gestattung Tribut, Rente, Zins zu for-
dern. Wahr: dass es iiberhaupt nicht in die Willkiir des Besitzes
gestellt sein darf, ob Arbeit ihr Brot finden kénne oder nicht, dass
jeder ein Naturrecht hat auf so viel Eigentum, als er braucht, um
im Sinne seiner gottlichen Berufung und Bestimmung als sittliche,
freie Personlichkeit samt seiner Familie menschenwiirdig leben und
schaffen zu kénnen (Land und Haus fiir jede Familie, wirtschait-
liche Selbstandigkeit fiir jeden sittiich und fachlich Befahigten); dass
umgekehrt niemand ein Recht hat, iiber seinen berufsgeméssen Be-
darf hinaus zu besitzen, zu erwerben, fiir sich zuriickzubehalten,
indes andere infolge dessen des fiir sie berufsméssig Notwendigen
entbehren. (Plutokratie und Proletariat sind Produkte der Empo-
rung der Gesellschaft gegen die Gottesordnung.) Wahr: dass die
freie Konkurrenz gegen Liebe und Gerechtigkeit, insbesondere ge-
gen das Gebot: Du sollst nicht begehren des Nachsten Gut, ver-
stosst (Enteignung des Schwicheren, Proletarisierung). Wahr: dass
der Sinn der Arbeit ist: durch Gottes- und Nachstendienst die eigene
Pilicht zu erfiillen und davon den eigenen berufsméssigen Unterhalt
zu gewinnen (Beruf — Nahrung): dass die entgegengesetzten kapi-
talistischen Motive und Arbeitsziele: Erwerb — Gewinn, verwerf-
lich sind. Wahr: dass demnach die (kapitalistische) Gewinnwirt-
schaft verwerflich, richtig nur die gesunde Bedarfswirtschait ist.
Wahr: dass alle Technik dem Menschen im Dienst seiner Bestim-
mung, seines Berufsstrebens zu dienen hat, nicht aber durch eine
falsche Entwicklung im Dienst des Erwerbsstrebens den Menschen
enteignen und versklaven darf (gesunde Technik — kapitalistische
Technik). Wahr: dass im gesamten entgeltlichen Wirtschaftsverkehr
Leistungen und Gegenleistung gleichwertig sein miissen, wahrend
das Kapital immer Mehrwertgewinn erstrebt. Diese kurzen Andeu-
tungen zeigen den absoluten Gegensatz zwischen naturrechthch-
christlicher und kapitalistischer Wirtschatt. |

Die Erneuerung dieser Lehre im Wort allein wére freilich auch
noch nicht geniigend. Mit dem Wort miisste die Tat Hand in Hand
gehen: vor allem miisste 1. die kirchliche Hierarchie, die ,,beamtete®
Kirche im Gebrauch ihrer (ohnehin nur mehr germgen) Giiter die
Kirchenlehre beispielgebend zur Anwendung bringen, so weit dies

280



innerhalb des herrschenden kapitalistischen Systems moglich ware;
2. aber miisste das Katholikentum, der Klerus voran, sich klar und
entschieden von der biirgerlich-kapitalistischen politischen Front
lossagen und im Kampf der Arbeit gegen den Kapitalismus an deren
Seite treten. Wir verstehen das ,,Aber, das uns entgegenhallt, auch
die Frage ,,Wohin?*“ Gewiss: diese Fragen sind noch nicht restlos
geldst, aber nur deshalb, weil man sie nicht ernstlich beraten hat
und weil sie nur dann klar und sicher 16sbar sind, wenn die Katho-
liken, Klerus und Volk, den grossen, entscheidenden Schritt zu tun
entschlossen sind, der getan werden muss, wenn wir zu einer katho-
lischen Aktion kommen wollen, die”mehr besagt als ein blosses
Aushangeschild. Auch hier gilt es, die Voraussetzung fiir die Lo-
sung zu schatfen. |

Das ist jedenfalls sicher und klar: dass eine auf dem Boden der
,ourgerlichen Front“ stehende Volksmission die Tore der verbitter-
ten Proletarierherzen der Gnade nicht wird 6ffnen kénnen. Ja man
muss ernstlich die Frage stellen: Wird nicht am Ende gar bei man-
chem der Missionire in irgend einer Herzialte der Wunsch lauern:
durch die Mission die ,,biirgerliche Front* zu starken, die man noch
immer fiir eine Schutzwehr der Religion und der Kirche halt. Und
was im Herzen sich regt, das klingt nur allzu leicht auch in den
Worten durch, auch wenn es nicht ausdriicklich gesagt wird. Aerger
konnte die Mission nicht mehr in ihr Gegenteil verkehrt werden.

Ich restimiere: sollen die Missionen ihren Zweck erreichen, dann
miissen gewisse Voraussetzungen bei Missiondren und Volksmasse
gegeben sein: bei den Missiondren Wort und Tat der wahren Kir-
che, bei der Masse infolgedessen Vertrauen zur Kirche. So kommen
wir zu einer blithenden katholischen Aktion. Anders wohl kaum.

Anton Orel (Im ,Neuen Volk“, Wien).

Haben wir die Pilicht, uns im Namen der Kirche, im Namen
Christi, der heraufziehenden neuen Gesellschaftsordnung entgegen-
zustellen? Haben wir das Recht dazu? Ist es nicht vielmehr der
allergrosste Fehler gewesen, den wir begangen haben, dass wir die-
ses Emporringen zur Geltung der Arbeit und ihr Herrscherrecht in
der Welt nicht verstanden und nicht recht, mindestens nicht zur
rechten Zeit, begriffen haben?

Haben dle Priester Christi auch nur die mindeste Ursache, sich
immer wieder fiir die biirgerliche Welt gegen die Arbe1tgeber zu
stellen? Und wenn wirklich die kommende Umwaélzung gewaltsam
vorgehen und vielleicht auch manchem Priester das Leben kosten
wird, — —

Es ware wirklich schade, wenn wir nur leiden miissten wegen
der biirgerlichen Weltordnung, die ohnehin dem Untergange ge-
weiht sein wird; es wire schade um jedes Loch in unsere Haut, um

287



jeden Tag, an dem wir hungernd umherirren werden, um jeden
Stein, den man uns Priestern nachwerfen wird, wenn es einzig nur
deswegen wire, weil wir Priester uns fiir die kapitalistische Welt-
ordnung irgendwie eingesetzt hatten.
Ein Landpfarrer (Aus der Bonner Zeitschrift fiir Theologie
' und Seelsorge“, 1928).

Die falsche Lehre vom starren Rechte des Eigentums ist eine
fortgesetzte Siinde wider die Natur, indem sie kein Unrecht darin
sieht, das zur Befriedigung der ungemessensten Habsucht, der aus-
schweifendsten Sinneslust zu verwenden, was Gott zur Nahrung
und zur Bekleidung aller Menschen bestimmt hat; indem sie die
edelsten Gefiihle in der Menschenbrust unterdriickt und eine Harte,
eine Gefiihllosigkeit gegen das Elend des Menschen erzeugt, wie
sie kaum unter den Tieren sich vorfindet; indem sie einen fort-
gesetzten Diebstahl fiir Recht erklért; denn, wie der heilige Kirchen-
vater sagt: nicht bloss der ist ein Dieb, der fremde Giiter stiehlt,
sondern auch der, der fremde Giiter fiir sich zuriickbehalt. Der be-
riichtigfe Ausspruch: Eigentum ist Diebstahl, ist nicht bloss eine
Liige, er enthélt neben einer grossen Liige zugleich eine furchtbare
Wahrheit. Mit Spott und Hohn wird er nicht mehr beseitigt. Wir
miissen die Wahrheit an ihm vernichten, damit er wieder ganz zur
Liige werde. Solange noch ein Teilchen Wahrheit an ihm ist, ver-

mag er die Ordnung der Welt {iber den Haufen zu stiirzen.
Ketteler: A, a. O.

5. Stellung zum Eigentum.

Gott hat die Erde nicht in dem Sinne der Gesamtheit iiberlassen,
als sollten alle ohne Unterschied Herren iiber dieselbe sein, sondern
insoferne, als er selbst keinem Menschen einen besonderen Teil der-
selben zum Besitze angewiesen, vielmehr dem Fleisse der Men-
schen und den von den V6 lkernzu treffenden Einrich-
tungendie Abgrenzung des Privatbesitzes anheimgegeben
hat. Enzyklika Rerum Novarum.

Die Herrschaft des Eigentums ist keineswegs aber eine schlecht-
hin absolute, pflichtenlose, innerlich unbeschrankte und ausserlich
unbeschrankbare Herrschaft. Die irdischen Giiter sollen der Erhal-
tung aller dienen. Daraus ergeben sich eine Reihe sittlicher und
rechtlicher Pflichten.

H. Presch: Liberalismus, Sozialismus und christliche Gesellschaitsordnung.

Wir wissen, dass viele das Eigentum fiir so in sich selbst ge-
sichert ansehen, dass sie schon durch die Unteruchungen iiber die
Grundlagen dieses Rechtes unangenehm beriihrt werden und es des-
halb auch vermeiden, sich selbst iiber diese Frage Rechenschait zu

288



geben. Das ist aber eine verderbliche Tauschung. Viele haben in
fritherer Zeit auch die Autoritat fiir so gesichert gehalten, dass sie
sich {iber die Grundlagen der Autoritit nie klar geworden sind, und
wahrend sie, selbst im Besitze derselben, die Autoritit als eine un-
bestreitbare, sich von selbst ergebende Berechtigung mit aller Riick-
sichtslosigkeit geltend machten, haben sie unbewusst durch ihre ver-
derblichen Grundsitze die wahren Grundlagen der Autoritit oft
mehr erschiittert, als ihre grossten Feinde. Nichtsistan sich
unddurchsichselbstunerschiitterlich,als Gott
allein und sein heiliger Wille. Allesandere hat
nur eine bedingte Existenz und bedingte Be-
rechtigung.

Das Privateigentum hat zwar zunichst seinen Grund in der na-
tiirlichen Ordnung und in ihren ewigen, unabanderlichen Grund-
lagen. Der Mensch bedarf namlich zu seiner natiirlichen Existenz
der Natur, und er kann sich die Natur, ihre Stoffe und Krifte in
einer Weise, die zur Beiriedigung seiner wesentlichen Bediirfnisse
fiihrt, nur dienstbar machen durch Anerkennung des Privateigen-
tums. Wenn unter den Menschen Friede und Ordnung beziiglich
der Benutzung und Verwendung der Giiter der Erde bestehen soll,
— und Friede und Ordnung sind die erste Bedingung jedes Kultur-
lebens unter den Volkern, — so muss das Privateigentum mit der-
selben Notwendigkeit als ein Naturgesetz anerkannt werden, wie
das Atemholen. Jedes Bestreiten desselben wiirde unmittelbar zum
Kriege Aller gegen Alle fithren und alles Gedeihen auf allen Ge-
bieten des Volker- und Menschenlebens zerstoren. Der Satz: Eigen-
tum ist Diebstahl, ist daher zweifellos eine Verleugnung eines der
ersten und notwendigsten Naturgesetze. So wichtig dies aber auch
ist, so geniigt es doch in keiner Weise, um dadurch schon dem
Eigentumsrechte die nétige Festigkeit zu geben. Wenn namlich auch
das Eigentum an sich, d. h. die Verteilung aller Wertgegenstande
an die einzelnen Menschen in der Art, dass der rechtmassige Be-
sitzer tiber diesen Gegenstand mit Ausschluss der andern frei ver-
fiigen kann, ein immanentes Gesetz der natiirlichen Ordnung ist,
dessen Anerkennung man also von allen verniinftigen Menschen
fordern kann, so ist doch das Eigentumsrecht im engeren Sinn, wo-
durch dieses Naturgesetz fiir die Verhiltnisse eines besonderen
Volkes zur Anwendung kommt, unmittelbar und direkt kein Natur-

produkt, sondern ein Ergebnis menschlicher Tatigkeit.
Ketteler: A. a. O.

6. Stellung zum Klassenkampf.

Ob man den Klassenkampf bejahen, verhiiten soll? Die
Frage ist in sich verfehlt! — Der Klassenkampfist! — Fr
ist schon lange, wie der Weltkrieg im Verborgenen, im Tatsich-

289



lichen, schon lange w a r und auch jetzt noch i st. Der dussere Aus-
bruch ist nur Dokumentierung und ist unvermeidlich. Tauschung
ist es, auf ihn zu starren, oder ihn ,verhiiten zu wollen. Der
Klassenkampf ist, — der aussere Klassenkampif kommt sicher.

Der Klassenkampi i st, — weil die Satten, Besitzenden, die an-
deren ,,ausschlossen®. Sie bildeten die Kaste, — damit war der
Klassengeist, Kastengeist geboren. Proletariat als Klasse war nur
notwendige Folge, — Antwort, — und zwar Antwort, die lange auf
sich warten liess, und nie vollstindig war noch wird. Klassen-
bewusst, Kaste, wird das Proletariat nie, wie alle Agitatoren wissen.
Es ist dafiir immer viel zu ,,dumm, zu gutmiitig, — zu lebendig!

Klassenhass ist da. Aber bei den Besitzenden, Fertigen, Satten
ist er kalt, berechnend, hochmiitig, — bei den anderen heiss, leiden-

schaftlich, Glut. — Dieser Hass ist Krait, jener ist Schwache. —
Hier sind die Siinder, dort die ,, Tugendhaften*. — Christentum ist
in beiden. — Die grossere Krait und die Zukunft ist beim Prole-

tariat, bei den Enterbten. Wie stets. —
Wilhelm Hammelroth: ,Frohe Botschait®.

Es*ist hier der Platz, einiges zum Kapitel ,JKlassenkampf“
zu sagen, das bekanntlich einen Hauptagitationsstoff gegen die So-
zialdemokratie abgab. Es braucht nicht naher dariiber gesprochen
zu werden, dass Klassenkampf jeder Art vom Standpunkt des Chri-
stentums aus abgelehnt werden muss. Aber Klassenkampf jeder
Art. Weiss man nicht, dass der Klassenkampf des Proletariats, der
durch Marx seine wissenschaftliche Begriindung erfuhr, elgenthch
nureineAntwortaufdenerbittlichen Kampf der
Kapitalistenklassegegendiearbeitenden Grup-
pendes Volkes darstellt! Es ist so ausserordentlich de-
primierend, auch im christlichen Lager nur zu oft diese ganz ein-
seitige Stellung in der Ablehnung des Klassenkampfes zu finden.
Man lese doch die Arbeiterenzyklika oder den Hirtenbrief der Oster-
reichischen Bischofe vom letzten Jahr. (In diesem heisst es: ,,Das
Bank- und Kreditwesen mit dem Borsenspiel ist zu einem Giftbaum
geworden. Es dient den Finanzmaichten, die Volker zu bewuchern
und auszurauben, dem Fleiss fast alle Ersparnisse wegzustehlen und
immer weitere Kreise durch die Verarmung in ganzliche Abhingig-
keit und in eine wahre Sklaverei zu bringen.”). Ist es uns denn ganz
unmoglich geworden, in einer Zeit drgster Not von Millionen ein
lebendiges Verstindnis fiir diese zu gewinnen! Es macht den Ein-
druck, dass weite Kreise braver christlicher Menschen, die selbst die
schwerste Not am eigenen Leibe nicht spiiren, weil sie in besseren
Verhdltnissen leben, eine Haltung in diesen Dingen haben, die ganz
lebensfremd und anthulert erscheint. Wir sollten heute an dieser
Not unserer Briider und Schwestern seelisch mitleiden. Wir sollten

290



so gepackt davon werden, dass wir keine Ruhemehrfin-
d e n, solange hier nicht das Aergste behoben ist oder zumindest
mit aller Macht an die Arbeit gegangen wird. Und statt diese Men-
schen von ihrer tiefen Verkrampiung in die Hassinstinkte klassen-
kdmpferischer Gesinnung durch weitestgehende soziale Massnah-
men zu erlosen und die andere blinde Menschheit zu sozialer Ge-
sinnung und Tat aufzuriitteln und so langsam aber sicher eine
Wende der Geister herbeizufithren, statt dessen: eine starre Front
der ,biirgerlichen* Kreise. Es ist ganz sicher, dass eine leben -
d i g e sozialpolitische Einstellung der christlichsozialen Partei den
kulturpolitischen Abschnitt der Front wesentlich entlasten wiirde,
besonders dann, wenn man deutlich sehen wiirde, dass dies nicht
Mittel zum Zweck, sondern selbstverstandlicher Ausfluss einer we-
sensméssigen Haltung ist.

Wehe aber, wenn etwa umgekehrt, um das Interesse der Gegner
vom Kulturkampf abzulenken, eine Reaktion in sozialpolitischer Hin-
sicht einsetzte! Der Klassenkampf des soz. Proleta-
riatsist alseine ArtVerteidigung zuverstehen.
Er hat auch sein Ethos (siche das bedeutsame Buch
des katholischen Theologieprofessors Steinbiichel in Giessen: ,,Der
Sozialismus als sittliche Idee®). Sein Sinn ist Ueber-
windung der Klasse und Schaffung einer klassenlosen Gesellschait.
Wir wollen von dem Konstruktiven, Mechanischen dieser Auffas-
sung absehen. Sie widerspricht dem durchaus organischen Wesen
der Gesellschaft. Aber es ist eine tiefe Wahrheit, die , Klasse® ab-
zulehnen. , Klasse* ist nicht , Stand“, ist Abfall von Stand, ist ein
Produkt mechanistischer, liberaler Gesellschaftsauffassung. Und
diese ,,Klassen“ miissen auch wir vom christlichen Standpunkt aus
tiberwinden. Unser Ziel muss freilich die Volkwerdung der atomi-
sierten Menschheitstriimmer werden. Volk ist reich gegliederter
Organismus, Volk gliedert sich in Stinden aus ... Wie falsch ist es,
nur diese Aeusserung des Klassenkampies zu sehen, nicht aber das,
was dahinter steht. Und nochmals sei es gesagt. Wir miissen noch
scharfer den ,Klassenkampfvon oben* ablehnen. Von ihm
wird leider nie gesprochen. Er ist aber in dieser kapitalistischen
Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung begriindet. Er ist begriindet
in der sogenannten ,biirgerlichen Weltanschauung*. Gegen diesen
Ungeist miissen wir die tiefsten Kraite des Christentums mobil
machen. Das verlangt eine bis auf den Grund gehende Gesinnungs-
anderung aus tiefstem Glauben heraus. Aus diesem Glauben werden
die Menschen die Haltung gewinnen, die sie brauchen. Aus diesem
- Glauben heraus miissen wir, wie E. Miche] sagt, an dem Umbau der
Gesellschaft und Wirtschaft mitarbeiten, zu dem wir Menschen von
heute aufgerufen sind.

Dr. Karl Starke (In ,Neuland“, Juli/August 1927).

201



7. Stellung zum sozialistischen Proletariat.

Wenn ﬁberhaupt alle Rechte der Staatsangehdrigen sorgfaltig
beachtet werden miissen und die offentliche Gewalt dariiber zu
wachen hat, dass jedem das Seine bleibe, und dass alle Verletzung
der Gerechtlgkelt abgewehrt werde oder Strafe finde, so muss doch
der Staat beim Rechtsschutze zu Gunsten der Privaten eine beson-
dere Fiirsorge fiir die niedere, unvermogliche Masse sich angelegen
sein lassen. Die Wohlhabenden sind namlich nicht in dem Masse
auf den offentlichen Schutz angewiesen, sie haben die Hilfe eher
zur Hand; dagegen hingen die Besitzlosen, ohne eigenen Boden
unter den Fiissen, fast ganz von der Protektion des Staates ab. Die
Arbeiter also, die ja zumeist die Besitzlosen bilden, miissen vom
Staat in besondere Obhut genommen werden.

Enzyklika Rerum Novarum.

Wir Katholiken haben bisher dem Proletariat gegeniiber voll-
kommen versagt. Die Ideen des Sozialismus und Kommunismus
haben wir in glanzender Weise widerlegt und uns iiberhaupt nur
autf eine mehr oder weniger geschickte Abwehr beschrinkt. In ganz
unchristlicher Weise haben wir uns dem Proletariat gegeniiber fast
genau so benommen wie der Priester und Levit, von denen der Hei-
land in seinem Gleichnis vom barmherzigen Samaritan erzihlt. Wir
haben in pharisiischer Selbstgerechtigkeit auf die Masse des Prole-
tariats mit Geringschitzung herabgeschaut und dabei vergessen,
dass diese Masse aus zertretenen, blutenden und liebehungrigen
Menschenseelen besteht. Wir miissen dieses Unrecht an unseren
Britdern und Schwestern aus dem Proletariat gutmachen. Wir diir-
fen nicht langer gedankenlos in den ausgetretenen Bahnen unserer
biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaftsordnung weitergehen. Wir
miissen uns einmal auf das Wesen der géttlichen Welt- und Gesell-
schaftsordnung besinnen. Verharren wir weiterhin in dieser un-
‘katholischen Passivitéit, so werden wir in kurzer Zeit von den Stiir-
men der sozialen Revolution mitweggefegt und der liebe Gott wird
beim letzten Gerichte unsere Werke zu leicht befinden. _

Diese Passivitat hat ihren letzten Grund im Mangel an Glauben.
Der Glaube ist zu einer Tatigkeit des Intellekts geworden, er besteht
zur Hauptsache nur noch in dem festen Fiirwahrhalten. Dadurch
haben wir die Kraft des Glaubens, die nach Christi Worten Wunder
wirkt und Berge versetzt, verloren. Der Glaube ist nicht mehr die
lebendige Krait, die unser Denken, Handeln und Wollen bestimmt.
Die Religion hat keinen Zusammenhang mehr mit dem wirklichen
Leben, sie beschriankt sich fast ausschliesslich auf die Rettung der
Seele und betrachtet die Welt als ein Jammertal, durch das wir nun
wohl oder iibel hindurch miissen.

Dieser verhangnisvolle Irrtum geht sogar so weit, dass man

292



diese Passivitat als die einzig katholische Haltung gegeniiber der
Welt erklart und jede Aktivitat als unkatholisch abtut.

Wir miissen eine geistige Umstellung vornehmen und erkennen,
dass wir die Pilicht haben, auch aktiv an der Gestaltung der poli-
tischen, gesellschaitlichen, wirtschaftlichen und sozialen Verhalt-
nisse teilzunehmen. Nur so konnen wir zur Bereitschaft kommen,
an der Erlésung des Proletariats tatkraftig mitzuwirken.

Wenn wir weiter von der Erlosung des Proletariats reden wol-
len, so miissen wir zunichst einmal die Politik und die Wirtschait
mit Gott in Verbindung bringen. Betrachten wir im Lichte dieser
katholischen Weltanschauung unsere heutigen politischen und wirt-
schattlichen Verhiltnisse, so erkennen wir, dass die sogenannten
realpolitischen Zustinde aus dem Irrtum und der Finsternis mensch-
licher Schwéche stammen. Da ist die gottliche Weltordnung einfach
beiseite geschoben und alles in den Dienst des Satans Mammon
gestellt worden. Die Politik, die das Zusammenleben der Volker
nach gottlichem Willen regeln soll, muss heute der Erreichung
wirtschaftlicher Vorteile und herrschsiichtigen Machtplanen dienen.
Damit ist die Politik zur Dirne des Kapitalismus erniedrigt worden.
Diese Stérung der natiirlichen Ordnung hat zu der furchtbaren
Katastrophe des Weltkrieges gefithrt. Da haben sich die wirtschait-
lichen Gegensatze, das gegenseitige Misstrauen und die dadurch
bedingte gegenseitige Wehrhaftigkeit in einem entsetzlichen Blut-
gericht entladen. Aber trotz dieses furchtbaren Ungliicks sind un-
sere Augen noch immer mit Blindheit geschlagen; wir bringen dem
Ungeheuer Kapitalismus noch Opfer auf Opfer und sehen nicht, wie
dieses Ungeheuer die Kultur des Abendlandes verschlingt. Wir koén-
nen den Sinn des Krieges nur verstehen, wenn wir bei solch furcht-
baren Erschiitterungen im Voélkerleben hinter den Erscheinungen
die Ursachen sehen. Dann erkennen wir das Walten der gottlichen
Weltordnung, indem die Unordnung unter gewaltsamen Kata-
strophen an ihren eigenen Siinden zusammenbricht und alles, was
sich ausserhalb der gottlichen Ordnung gestellt, mit in den Abgrund
reisst. Es liegt im Wesen dieser gottlichen Ordnung, dass jede Un-
ordnung in sich zusammenbrechen muss, weil sie sich ausserhalb
der Ordnung stellt. Und wenn wir von dem Sinn oder der Symbo-
lik reden, die hinter den Geschehnissen steht, so ist es in den meisten
Fallen die Wirkung dieser natiirlichen Ordnung, die wir plétzlich
unbewusst erkennen.

Aber wir haben den Sinn des Krieges nicht verstanden. Das
egoistische Wirken der Wirtschaftskreise ist noch schlimmer gewor-
den und nun treiben wir in den Abgrund der sozialen Revolution.
Es soll hier nicht auf Einzelheiten eingegangen werden. Aber wir
konnen die Seele des Proletariats nur verstehen, wenn wir auch hier
die Ursachen kennen. Geradezu erschreckend ist die Unkenntnis

293



vieler gebildeter Menschen und sogar mancher Priester; sie kennen
gar nicht die Ungeheuerlichkeiten in unserem Wirtschaitsleben, sie
wissen kaum um die Arbeitsverhiltnisse in der Industrie. Nach Got-
tes heiligem Willen soll die Wirtschaft dem ewigen Ziele des Men-
schen untergeordnet sein, sie soll den Leib als Trager der Seele mit
der notwendigen Nahrung, Kleidung und Wohnung versehen. Und
was ist die Wirtschaft heute? Wir haben kein moralisches Recht
mehr, uns iiber die alten Heiden zu entriisten, weil sie Menschen
als Sklaven kauften und verkauften und herzlos mit Menschen-
schicksalen spielten. Willi Werz (In ,Ruf zur Wende“, 1925).

Ueber Christus und das Proletariat wird heute viel geredet und
geschrieben. Ein Zeichen, wie sehr wir ahnen, dass wir das Grosse,
Heilende, Erlosende, das Christus zu den No6ten unserer Zeit zu
sagen hat, noch nicht erfasst haben. Aber wir ringen darum, und
dem, der anklopit, dem wird aufgetan werden.

Zunachst sind es zwei Ziele, die jenen vor Augen schweben, die
dariiber reden oder schreiben. Einerseits wollen sie Christus dem
Proletariat naher bringen, andererseits die Christen selbst zur
Nachiolge Christi aufrufen.

So zeigen sie «dem Proletarier Christus als den Zimmermanns-
sohn, der von seiner armseligen Geburtshéhle an immer umgeben
ist von Proletariern, Bedriickten, Armen, Kranken und Elenden. Er
heilt sie, hilft ihnen, macht sie zu seinen Briidern und erwahlt Ar-
beiter zu seinen Aposteln

Und unter den Christen soll wieder der Geist der Bergpredigt
lebendig werden, so das heutige laue, verwasserte, schlafende Chri-
stentum zu einem sozialen gestaltend.

Nun aber zwei Fragen.
~ Die eine ist die: warum bleibt das Geschriebene und Gedruckte
so ganz ohne Wirkung auf die Proleten?

Weil sie die Predigten meiden und das Gedruckte nicht lesen?
Zugegeben. Aber warum denn auch dann, wenn sie doch davon
erreicht werden ?

Weil wir Christus dem Proletariat gar nicht menschlich
naher bringen brauchen. In seiner iiberwiegenden Mehrheit fiihlt
es sich mit ihm noch immer verbunden, da es in ihm den Revolutio-
nar, den Sozialisten sieht, der gemordet wurde, weil er es mit den
Menschenrechten ernst nahm. Schlagworte ? Nein! Wenn auch
nicht die g anze Wahrheit, so doch Wahrheit.

Wir miissen es bekennen: Das Proletariat hat den
Glauben an die Worteverloren, diedie Christen
machen. Es will Taten sehen, die Nachfolge Christi
sehen. Christus ist ihm menschlich nahe, es will den mit seinem
ganzen Leben fiir Christus zeugenden Christen sehen. Das

294



Proletariat wartet also eigentlich auf die Wirkung, die die Reden
iiber Christus und das Proletariat auf die Christenheit selbst hat.
Nun die zweite Frage: Warum ist aber auch davon noch so
wenig zu verspiiren? Weil zu viel verlangt wird? Oder vielleicht
weil zu wenig verlangt wird, um die Besten unter den Christen
herauszureissen aus dem Gleichgang ihres Lebens?

Denn die Nachfolge Christi im Dienste des Proletariats bedeutet
weit mehr als Almosen geben, Mitleid haben, Verstindnis fiir seine
Not und seine Forderungen aufbringen, soziale Hilfsbereitschaft
und briiderliches Entgegenkommen erweisen.

Dies tun ja schon heute diejenigen, die von den Christen gerne
Heiden genannt werden.

Dies alles langt heute nicht mehr, ist zu wenig, um die Kluit
zwischen Christenheit und Proletariat auszufiillen. Jene Kluit, die
durch die Schuld der Christenheit entstanden ist.

Viel, viel mehr wird von uns verlangt.

Es 1st schwer, das aufzuzeigen. _

Christus hat es in jenen Stunden zwischen Oelberg und Golga-
tha getan.

Er hat nicht nur gepredigt und geheilt, Not gelindert.

Er stellte sich ganz unter die Last und schleppte sie in seinem
Kreuz zur Schéddelstatte. Er kannte die Last nicht nur aus den Seui-
zern der anderen, sondern nahm sie als die seine auf sich, 50
dieErlosung wirkend.

Geht die Christenheit in der Gegenwart unter die Last des
Proletariats, will sie vielmehr nicht allzusehr nur von obenher oder
von aussenher wirken ?

Dies scheint die Schicksalsirage der Christenheit unserer Tage
zu sein: ob sie in ihrer Nachfolge Christi Christus an den Tiiren
des Gartens Gethsame verlasst, um sich zu den schlafenden Jiing=rn
zu gesellen oder ob sie mit ihm bis zum Letzten geht.

Das sind Dinge, iiber die jeder selbst viel nachdenken muss.

Menschheitskdmpier (Oktober 1927).

SJechbinder Weg,die WahrheitunddasLebenl!®
sagte der wirkliche Erloser!

Gott und Mensch, Erde und Ewigkeit! Die Erde
gab Gott allen. Kein Gotthat gesagt, dassnureinige
dieseErdengiiterhabensollen,dassdereineden
Acker,die Fabrik,das Geld, der anderedas Skla-
venlos, die Arbeit, den Hunger, das Elend haben
sollen! Bodenreform! Zerschlagt radikal den
Grossgrundbesitz. Eristunsittlich geworden!
MachtdasHeerder Arbeitslosenmobilfiir Woh-
nungsbau! Schafft einen inneren Markt, da der Welt-

295



markt uns immer mehr versperrt wurde! Zuriickzur Natir-
lichkeit,vorallemdu, Proletarier! Warum arbei-
test du nicht nur fitr den Kapitalismus, warum
verkaufstduihmauchnoch deine Seele, machst sei-
nen Schwindel mit in Mode, Kino, Lug und Trug, Alkohol und
Lebensart! Fange bei dir selber an, werde selbsterst ein-
mal Mensch!

Du Arbeiter darfst nicht Lohnsklave bleiben, Sklave
der Maschine! Durch deiner Hande Arbeit erstehen
diese Werte — du bist vor Gott und der Gerechtigkeit M:it -
teilhaber an den Werken, in denen du schaffen musst.
Nichteine Maschin e stellt der Unternehmer ein, sondern
einen Teilhaber, Mitschafferam Werke, daseuch
gemeinsam werden muss! Mit Arbeitslosenversicherung,
Invaliden- und Krankenversicherung erlosen wir kein Proletariat!
Tiefer, radikaler, christlicher miissen wir vor-
gehen!

Proletarier, ihr miisst radikal mit dem Alten brechen! Reisst
dieParteizadunenieder, die den Menschen vom Menschen
abhalten! Solange der christliche Arbeiter im roten
Gewerkschaftler seinen Feind, den Unglaubi-
gen sieht, solange ein Stegerwald sagen kann,
mitderlLinkenseikeinelnnenpolitik zumachen,
solange kann das Proletariat nichterldést wer-
den. Diese Parteien, Gewerkschaften hiiben und driiben, diese
nRichtungen allesamt und sonders sprengen dieKraftdes
Proletariats, heissen sie nun Kommunisten, Mehrheitssozial-
demokraten oder christliche Gewerkschaftler. Wo ist euer Kom-
munismus eure Briiderlichkeit, euer Sozialismus, euer
Christentum praktisch, im Alltag, bei der Tat? Wo? —

Und solange nicht wieder statt der Apologeten und Theologen,
statt der Wissenschaftler, wieder zw 61f Apostel der Liebe
und Frohbotschaft kommen, und hineingehen in die Spelun-
ken, auf die Méarkte, vor die Grossen und Reichen und in die Hiitten
des Elends, in die Versammlungen der Kommunisten, so lange
istesmitder Religion oben und unten Trug und
Pharisdertum, Sektentum,nicht Gott, die Kraft iiber-
all, in allem aus allem, die Liebe, die alle umfasst, Gerechte und
Siinder, Kommunisten und Deutschvoélkische!

Diesen Geistesdurchbruch zur wahrhaftigen Wende
alles und jedes brauchen wir! Dafiir miissen wir einstehen. Dafiir
miissen wir schaffen zuerst bei uns! Dazu rufe ich das Prole-
tariat auf! Personlichkeiten brauchen wir! Kein Par-
teigramm schafft es: sie sind Papier, wie die deutsche
Reichsverfassung bis heute Papier blieb, wie der Frie-

296



denspaktvon Locarn o Papier ist! Die Tat, die Men-
schender Tat, Menschheitskdampfer des Opferns, des
Vorlebens, der Hingabe, Menschen, die mit der ganzen heutigen
Welt brechen, die Gehetzte, Verfemte, Verlachte in ihrem Volke und
in der heutigen Welt sind, Narrenin Christo miissen wir in
diesem Narrenhaus der heutigen Menschheits-
kultur, der heutigen Wirtschaft, der heutigen Staatskunst ent-
gegenstellen — anders geht es nicht!

Menschheitskdampfer, vordie Front! Drei solche
Fithrer in einem Volke, Fiihrer, die nicht nur reden, sondern le -
ben, handeln, im kleinen, im Alltag, bei sich und den Briidern
— und dies Volk geht zur Freiheit!

Und dahinter muss die Masse des Volkes treten! Her-
aus aus dem Stumpfsinn und Verzweiflung! Nur
wer keinen Glauben mehr hat, verzweifelt! Wer Glauben hat,
dass er sagen kann: ,Berg, stiirze dich ins Meer!“, der hat auch
die Kraft, die von der Ewigkeit kommt, zu tun, was den Welt-
menschen von heute noch als ,,Ideologie’ oder ,,Utopismus‘ er-
scheint!

Dazu ist notig, dass die Proletarier sich einigen, finden, er-
wachen aus ihrem Taumel, heraus aus dem Parteipferch, heraus aus
der Ketzerei, heraus aus der Dummheit, Versoffenheit, Faulheit!

' Vitus Heller (Flugblatt).

Eine finstere Wolke ist im Begriff, alles Leben, das entartet, zu
vernichten! Seht ihr es nicht? Rechnet, fragt nicht! Wie kann ein
Arbeiter menschlich leben, mit Weib und Kind unter solchen Zu-
stinden, die ihn heute umgeben? Bei voller Arbeit, 48 Stunden, 24
Mark die Woche. Nun hinzu: willkiirliche Kurzarbeit, Ferien, Ge-
setz und Recht, Strasse, Hunger, schwarze Liste, ausgesperrt, Klei-
dung und teure Lebenshaltung, alles unméglich! Seht ihr nicht die
Bettelei? Wo seid ihr — ihr, die pflichtbewussten Menschen —
Fiihrer? O, wacht auf! Versucht die Verhdltnisse zu bessern, die
Menschen sind nur deren Umgebung, — versucht die dunkle Wolke
auf richtige Bahnen zu lenken, durch Wahrheit und Recht, bevor es
zu spat, — schon zucken die Blitze, der Donner grollt — und un-
sere Fiithrer schlafen in Federbetten. — Wahrhaitige Wirklichkeit.

Diese meine Gedanken sind aller Arbeiter Gedanken, die noch
etwas Hoffnung im Innern haben, die noch glauben, dass nicht nur
Gold, sondern — Gott die Welt regiert. sDie Heerfahrt“

Uns gehen wieder Briefe zu ... Es sind meist Briefe, die nicht
an die gelangen, an die sie in Wahrheit gerichtet sind, an unsere
Priester und Bischofe. Oft sind es Verzweiflungsschreie, damit wir
sie weitergeben. Man hofit, wenigstens geh6rt zu werden, und das

207



Bewusstsein, dass man Priestern und Bischéfen sagen kann, was
man oft genug ,,gegen” sie auf dem Herzen hat, wirkt schon wie
eine Entlastung von der Hofinungslosigkeit, in der man sich befin-
det. Darin liegt zugléich unsere Verantwortung, nicht von diesen
Dingen zu schweigen, und sie in wirksamer Weise an die rechte
Stelle zu bringen, denn Schweigen ware Verrat an der Sehnsucht
nach der Kirche und ihrer Anerkennung, die in den Rufen der fast
Verzweifelnden liegt ... Es ist schwer, alles so zu sagen und zu
tun, dass es der ganzen Wirklichkeit gerecht wird, und dieses ist

unsere Gewissensnot.
,Die Grossdeutsche Jugend® (Juli 1926).

Ragaz.

= 3 Rundschau Hell
Monatsschau.
1, Weltnot.

Zuerst muss diesmal die Hungersnot in China drankommen. Es
schiene mir alles andere Reden von den Weltbegebenheiten als eitel Ge-
schwitz, ja als gottlos, wenn man weiss, dass aul dieser unserer Erde 16,
nach andern 20 Millionen Menschen vor dem Hungertode stehen! Das ist
aber nach — man muss in diesem Falle sagen: leider! — nur allzu ver-
trauenswerten Berichten in China der Fall. Diese fast unvorstellbare schreck-
liche Not dauert nun schon fast ein Jahr und bedeutet im iibrigen nur eine
Steigerung des Zustandes, der in China nun beinahe chronisch geworden ist.
In mehreren Provinzen (und Provinzen sind in China groBe Linder) haben
80 Prozent der Bevdlkerung bloss Gras und Blitter zur Nahrung, In einer
mittelgrossen Stadt (Sanyan in der Provinz Schensi) sterben tiglich 45 Men-
schen vor Hunger, in einer andern (Tschin Yang Chien, in der gleichen Pro-
vinz) stehen von den 120,000 Einwohnern 70,000 vor dem gleichen Los,
wihrend 30,000 nur noch fiir kurze Zeit Ersatznahrung (Blitter und trockenes
Gras) haben. Hundert Familien haben dort Selbstmord begangen. Im Dorf
Se Sche Tao leben 600 Menschen, von diesen starben in der letzten Woche
20 am Hunger. Massenhait werden Frauen und Kinder verkauit, diese in
vielen Fillen geschlachtet und gegessen. In der Provinz Kansu seien schon
500,000 Menschen verhungert. Ganze Linder werden zur Wiiste. ,Kein
einziges griines Blatt ist zu sehen . . . Die Dorier sind ginzlich 6de.
Man kann durch groBe Dorfer gehen, ohne eine einzige lebende Seele zu
sehen.” Die Aussaat kann nicht bestellt werden daher ist auch nicht eine
Wendung durch eine gute Ernte zu erhoffen. Zum Hunger gesellt sich selbst.
verstindlich Krankheit, dazu aber auch (wdhrend des Winters) die Kilte. Es
fehlt an Kleidern wie an Heizmaterial.

Kurz, es ist ein Elend, das uns an das erinnert, was wihrend des
dreissigjihrigen Krieges in Mitteleuropa und zu unsern Tagen in Russ-
land geschehen ist, nur dass, wenigstens verglichen mit dem ersten Beispiel,
alles ins Unermessliche gesteigert ist. Der ewige Biirgerkrieg, die ganze
Auflosung der staatlichen und sozialen Ordnung, das Riduberunwesen, dazu
die Missernten, eine Heuschreckensplage und in einigen Gegenden furchtbare

208



schalt, Erfahrungen mit Volksbildungsarbeit’ reden und
dabei viel Anregendes aus seiner grossen Titigkeit heraus mitteilen, Referent
fiir die Montagskonierenz ist der Unterzeichnete. Thema: ,Die Gerech-
tigkeit des Gottesreiches und unsere Besitzordnung®.

Wir hoffen auf zahlreichen Besuch,

Priz den 19. Juli 1929 Georg Felix

Heimvolkshochschule Habertshof, Elm, Bezirk Kassel.
Midchenlehrgang vom 18. August bis 16. November 1920.

Der Midchenlehrgang geht in seinen Vortrigen und Besprechungen im
Wesentlichen von der Industrie-Arbeit aus. In den Kursen der Heimlehrer und
einzelner QGastlehrerinnen kommen zur Behandlung: Mensch und Ma-
schine; Proletariat und Kirche; Gesetzgebung und Ar-
beiterschaft; Freizeitgestaltung,; Meine Wohnung; Ge-
sundheitslehre und hidusliche Krankenpilege; Erzie-
hungsfragen; Hauswirtschaftslehre.

Die Kurse finden in Form von Besprechungen statt. In Verbindung mit
der tiglich 2% Stunden dauernden Arbeit im Haushalt wird ein Kochkurs
gegeben Ausserdem wird Unterricht im Schneidern, Stopfen und Flicken er-
teilt; die Teilnehmerinnen des Lehrganges konnen sich dabei ihre eigenen
Kleidungsstiicke aniertigen. Dieser Unterricht wird erginzt durch Anleitung
in praktischen Handarbeiten (Handweberei, Bastarbeiten). Gymnastische
Uebungen und Singstunden finden regelmissig statt.

Kosten: Das Kursgeld betriigt fiir Verpilegung und Unterricht ins-
gesamt Mk. 70.— monatlich. In begriindeten Fillen kann Antrag auf Ermais-
sigung gestellt werden. Erwerbslose mogen sich zwecks besonderer Regelung
an die Schule wenden.

Mitzubringen sind: 1 Federbett, Hausschuhe, Wanderschuhe, Schiir-
zen, Gymmastikanzug. Die Leibwische muss gezeichnet sein.

Die Eisenbahn gewihrt fiir direkte Her- und Riickiahrt 50 % Fahrpreis-
ermissigung. Die zur Reise benutzte Fahrkarte ist unter Hinweis auf diesen
Umstand nicht an der Bahnhofsperre, sondern bei uns abzugeben, weil die
Herfahrt zunichst voll bezahlt und die Erstattung der Ermissigung durch das
Heim bewirkt werden muss. — Fiir die Riickiahrt ist ein Lichtbild-Ausweis
erforderlich.

Der Anmeldung ist ein kurzer Lebenslauf beizufiigen, aus dem Woh-
niung, Alter, Beruf zu ersehen sind. Ein drztliches Zeugnis ist der Anmeldung
beizulegen. Anmeldung und Anfragen sind zu richten an die Leitung des
Schulheims Habertshof, Post Elm, Bezirk Kassel.

Der Habertshot hegt 20 Minuten iiber dem Bahnhof Elm und 11 Stunden
von Schliichtern entfernt. Gepidck ist stets bis Elm zu senden. — Postscheck-
konto: Siedlung Habertshof, Elm, Frankiurta. M. 21 281

Aenderungen des Planes bleiben vorbehalten. Alle Auskiinfte erteilt die

Geschiftsstelle des Schulheims Habertshof
Elm, Bezirk Kassel.

Druckiehler.

In dem Aufsatz ,Katholizismus und Sozialismus“ ist der
erste Abschnitt auf Seite 288 (Ketteler iiber das Eigentum) an die falsche
Stelle geraten. Er sollte nach dem Passus aus der Enzyklika stehen,

Seite 307, Zeile 1 von unten, ist das ,bereits zu streichen.

Redaktionelle Bemerkungen.

Das Juli- und das Augustheft sind, wie gewohnlich, zusammengezogen
worgen Dafiir soll, zum Ausgleich, das Septemberheft friiher als gewohnlich
erscheinen,

374



	Zur Weltlage : Katholizismus und Sozialismus : Teil V (Schluss)
	Anhang

