
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 6

Artikel: Lärm und Stille : Seid stille und erkennet, dass ich Gott bin (Psalm 46,
11)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦¦ ¦

Lärm und Stille.
Seid stille und erkennet, dass ich Gott bin.

Psalm 46, 11.

Wir sind nun vollends in ein Zeitalter des Lärmes eingetreten.
Wenn einst die Stille die Menschen umflutete, umfasste wie ein
unendliches Meer und jeder Lärm nur eine mehr oder weniger lange
Unterbrechung der Stille war, so ist heute umgekehrt die Stille nur
eine gelegentliche und kurze Unterbrechung des Lärms. So
wenigstens für diejenigen Menschen, die der heutigen Zivilisation
der Stadt, des Verkehrs und der Maschine ausgesetzt sind. Es rasselt

das Tram, es brüllt das Auto, es knattert das Motorvelo, es
gibt keine einsame Stille des Feldes, des Waldes, der Berge, wohin
dieses Toben einer den Dämonen verfallenen Weh nicht dränge; es
ist unentrinnbar. Auch von der „Weihe der Nacht" könnte heute
kein Gottfried Keller mehr sagen, und die Stille des Himmels über
uns, die früher für jedes irdische Geräusch unerreichbar, ein ewiges
Reservoir des Schweigenswar, ist durch den Flieger vertrieben. Dieser

Lärm der Zeit ist aber nicht bloss äusserlich, er ist auch in das
Geistige eingedrungen. Er ist — was einen Uebergang bildet —
in einigen Formen zum Teil schon als physischer unhörbar und
dann erst recht schlimm. Wir wissen, dass das Radio und der
Telegraph ohne Draht die Unruhe und Qual der ganzen Welt in
Schallwellen über uns, neben uns durch den Aether senden .und
hören es mit dem geistigen Ohre wohl. Dann aber nimmt der
Lärm mehr psychische Form an. Er steigt aus den Zeitungen auf,
das Lärmmachen wird immer mehr ihre eigentliche Kunst. Lärm
ist das Element, in dem das Kino lebt. Welche Stille atmet ein
rechtes Buch, ein rechtes Bild! Aber wer hält in unseren Tagen
noch über einem Buche aus Wer kann sich stundenlang in ein Bild
vertiefen? Zum Lärm gehört ja, innerlich wie äusserlich, die Hast,
die Hetze, der Trubel, der Mangel an Zeit. Die Bücher, die heute
noch gelesen, die Bilder, die heute noch angeschaut werden wollen,

müssen selbst Lärm machen. Es muss heute Reklame gemacht
werden, für einen neuen Gedanken nicht weniger als für einen
neuen Handelsartikel; Reklame aber ist schon nach dem Wortsinn
Schreien, Anschreien. So sind wir denn auf Schritt und Tritt
angeschrieen. Nicht angeredet werden wir, wir werden
angeschrieen; nicht reden können wir, geschweige denn lauschen; wir
müssen selber auch schreien, wenn wir gehört werden wollen.

Dass eine solche Kultur des Lärmes das Ende der Kultur bedeutet,

das ist wohl allen denen klar, die nicht, als umgekehrte Romantiker,

gerade in diesem Lärmen und Schreien tiefsinnig eine neue

265



wunderbare Kultur anbrechen sehen. Das Lärmen und Schreien ist
ja ein typisches Merkmal des barbarischen, geistlosen Menschen. Er
muss lärmen und schreien, um sich als etwas zu fühlen und andern
zu zeigen, dass er da ist. Wo aber der Geist auftritt, da schafft
er sofort Stille. Tiefes Nachdenken bedarf der Stille, tiefe
Aufmerksamkeit, tiefe Ergriffenheit wird sofort zu tiefer Stille. Wenn
es von der Ausgiessung des Heiligen Geistes am ersten Pfingsttage
heisst, dass dieser .gekommen sei wie das Brausen eines starken
Windes vom Himmel her, so war das jedenfalls kein irdisches Brausen,

sondern eher das Gegenteil davon, ein Aufhören alles irdischen
Lärms vor der Stille Gottes, wie auch die Trunkenheit des Geistes
ein Aufhören des Rausches der Welt war. Unsere Welt ist so
lärmend und schreiend geworden, weil sie so geistverlassen ist.
Und umgekehrt: so lange wir aus diesem Lärmen und Schreien
nicht herauskommen, werden wir auch immer weiter vom Geiste
im tieferen Sinne abkommen. Nur aus der Stille steigt der Geist
herauf. Nur die Stille bringt die Vertiefung, die Sammlung, das
Schauen. Nur in ihr erkennen wir das tiefe Wesen der Dinge,
nur von ihr empfangen wir die Inspiration, nur aus ihr wird die
wahrhaftige Tat geboren. In der Betäubung des Lärms können
wir wohl Erfolg, Geld, Ruhm schaffen, aber wir können weder zu
uns selbst kommen, noch die Wahrheit schauen, noch den Punkt
treffen, an dem allein ein schöpferisches Tun einzusetzen vermag.
Alles Leben wird in heiliger Stille bereitet: aus ihr kommt die
Quelle, aus ihr i das Kind, aus ihr die Pflanze. Darum ist
auch die Nacht, die heilige, die Mutter aller Dinge. Unsere Welt
aber wird in ihrem Lärm immer unfruchtbarer werden. Es wird
zuletzt sogar ihre Technik zerfallen. Sie wird zuletzt — nicht einmal

mehr lärmen und schreien können Wenn wieder Geist, Leben,
Fruchtbarkeit unter uns werden soll, so müssen wir, innerlich wie
äusserlich, aus dem Lärm in die Stille. „Der Tau fällt auf das
Gras, wenn die Nacht am verschwiegensten ist. Die stillsten
Worte sind es, welche den Sturm bringen. Gedanken, die mit
Taubenfüssen kommen, lenken die Welt. — Um die Erfinder von
neuen Werken dreht sich die Welt — unsichtbar dreht sie sich."

Vor allem aber ist klar das Verhältnis von Gott und Stille.
Zwischen Gott und Lärm besteht der Gegensatz des Unendlichen
zum Endlichen. Der Lärm ist der Schrei der Endlichkeit, die Stille
die Stimme der Unendlichkeit. Es ist eine Grundempfindung aller
Religion, dass das Heilige Stille gebietet. Es ist auch das Grundgefühl

des natürlichen Menschen überhaupt: wo ihm etwas
Heiliges entgegentritt, da wird er stille — es sei denn, dass er g o 11 -
1 o s geworden wäre. Darum ist wohl das Lärmen und Schreien
der heutigen Welt ein Zeichen ihrer Gottesferne. Sie betäubt
sich darin. Sie will durch Lärmen und Schreien sozusagen die ver-

266



lorene wahrhaftige Stimme der Ewigkeit ersetzen, ohne die sie doch
im Grunde nicht leben kann, wie sie durch ihre technischen Wunder

das verlorene wahrhaftige Wunder Gottes und durch ihre
Babeltürme den verlorenen wahrhaftigen Himmel ersetzen will.
Die Gottlosigkeit dieses Lärmens und Schreiens tritt in einzelnen
Formen besonders hervor. Nur eine Gottlosigkeit, die zur
Ruchlosigkeit geworden ist, kann die Heiligkeit der Nacht und die der
Natur auf solche Weise schänden, wie es heute durch die
Menschenklasse geschieht, die die besondere Trägerin dieses Wesens
ist. Aber ein feinerer Sinn empfindet das Reklamewesen, das ein
Element der heutigen Wirtschaftsordnung bildet, wie das Schreien
der Zeitung, des Kinos, der falschen Kunst und Literatur, nicht
weniger als Zeichen der Gottesferne. Und wenn heute die Fähigkeit,

in der Stille zu schaffen, mit langer Geduld, ohne den Stachel
raschen Erfolges, so sehr fehlt, ist das nicht die Folge davon, dass
es an Ewigkeit fehlt, dass es am Glauben an den fehlt, der nur dem
Wahren und Echten ein wahres und echtes Gedeihen gibt? Nur wer
vor Gott stille wird, ist innerlich gezwungen, dem ganz Echten
zu dienen, ganz echte Arbeit zu tun, ganz Echtes zu schaffen. Wer
Gott ehrt, wird stille.

Wir finden Gott nur in der Stille. „Seid stille und erkennet,
dass ich Gott bin." Dieser Ton geht durch die ganze Bibel. In
der Stille suchen die Männer Gottes sein Wort. Gott kann und will
den Menschen wohl anrufen, aber nicht anschreien; das ist nicht
seine Art! In der Stille allein können wir unseren Abstand von
ihm, unsern Abfall von ihm recht erkennen. Solange wir im Lärm
stehen, können wir uns immer wieder betäuben lassen, können uns
über unsere Gottesferne wegtäuschen, wie denn auch jene
Selbstbetäubungen der heutigen Welt, zu denen der Lärm gehört, im letzten

Grunde eine Flucht vor Gott sind. Nur in der Stille, in der
Einsamkeit der Stille und in der Stille der Einsamkeit, kann
ein Mensch erfahren, was Schuld heisst. Da fallen alle
Entschuldigungen zu Boden, da verstummen alle Ausreden, da
schämen sich alle Sophismen. Da wird das Ohr der Seele offen
für die furchtbare Stimme des heiligen und lebendigen Gottes. Da
ertönt die Stimme des Gerichtes, jenes Gerichtes, das über die Zeit
in die Ewigkeit weist. Da kommt es vernichtend über die Seele,
dass sie ihre ganze Abgefallenheit, Verlorenheit, Gottesferne
erkennt; da kommt sie aber gerade damit zu Gott, sie erkennt, dass er
ist, dass sein heiliges Gesetz allein gilt, vernimmt aber auch, wenn
sie das Wort des Gerichtes verstanden hat, das Wort der Gnade.
Nur in der Stille kann das geschehen. Nur in der Stille auch kann
der Mensch erkennen, worauf es für ihn ankommt, kann er das
Wesentliche seines Lebens schauen. Nur aus der Stille kann er das
tun, was nicht mehr blosses Arbeiten, sondern wahrhaft Tat ist. Nur

267



in der Stille auch kann er Gottes Hilfe und Trost erfahren. Wenn
es um dich und in dir stürmt, wenn alles bricht, wenn von allen
Seiten das Dunkel hereinzufluten scheint, dann kommt still und
doch gewaltig dasWort zu dir : „Sei stille und erkenne, dass ich Gott
bin." Dann jammere nicht, dann suche nicht Trost bei
Menschen, sondern ziehe dich in jene Stille zurück, die jenseits und
oberhalb alles Sturmes um dich und in dir ist; schaffe dir diese
Stille durch ein wenig Besinnung, durch ein wenig Schweigen,
durch ein wenig Ruhe — und du hörst die Stimme, die dir sagt,
dass es dennoch Hilfe gibt, dass, so unglaublich es scheint,
dennoch alles recht ist und recht wird, dass dennoch Gott ist. Und er
tröstet dich, wie einen seine Mutter tröstet.

Diese Stille vor Gott und in Gott darf allerdings nicht bloss ein
Asyl sein, wohin sich die Seele in besonderen Augenblicken flüchtet,

um nachher sich wieder dem Lärm auszuliefern, sie muss
vielmehr so in das Innerste des Menschen einziehen, dass sie

gleichsam seinen festen Mittelpunkt bildet, die Axe seines Tuns,
das Fundament der Seele. Wir müssen hier ja noch auf etwas ganz
Wichtiges den Finger legen. Jener Lärm, von dem wir geredet,
kann auch in das Allerinnerste des Menschen eindringen und tut
es nur zu gern. Es lärmt und schreit auch in uns selbst. Wie selten

sind die Augenblicke, wo es drinn so ruhig ist, dass Gott
gehört werden kann! Es poltern die Kobolde der Launen; es singen
die Stimmungen und Verstimmungen ihr Lied; es schreien die
Leidenschaften; es klagt die Sorge und wimmert die Angst. Wenn man
das unheilvolle Wesen vieler Menschen beobachtet und ihm bis
zu seiner Quelle nachgeht, so stösst man immer wieder auf die
Tatsache, dass es in deren Seele keinen ruhigen Mittelpunkt, keinen
Ort der Stille gibt, dass sie mit einer ewigen Ruhelosigkeit sich in
einer Sphäre bewegen, die von ihrem Zentrum abliegt, dass sie dieses

Zentrum nie erreichen, ja, dass sie ihm, sich selbst unbewusst,
ausweichen, als ob sie eine tötliche Angst davor empfänden, sich
selbst oder gar Gott zu begegnen. Seltsames Rätsel der Menschenseele!

So gehen Zahllose in diesem Wirbel zugrunde, kommen nie
zu sieh selbst und zu Gott, enden in der Tragödie. Darum aber
ist das so entscheidend wichtig, dass ein Mensch diesen ruhigen
Mittelpunkt gewinne, der wohl von Stürmen umtobt, von Wogen
überspült werden kann, der aber steht, diesen Ort, wo das Selbst
Gott begegnet und den Bund mit ihm schliesst. Dort kommt
er ganz zu sich selbst. Dort versteht er das, was Gott ihm zu
sagen hat und vor allem braucht. Dort hört er nicht bloss die
Stimmen seines natürlichen Wesens und seien es die edelsten, sei
es seine Liebe, seine Begeisterung, sein Mut, sondern die Stimme
des wirklichen Gottes, des heiligen Herrn unseres Lebens, der
uns erlöst. Das heisst Gott suchen; so müssen wir Gott

268



.T^zyy

suchen und so sucht Gott uns. Bis zu diesem Punkte musst du
gelangen, wenn du gerettet werden willst. An diesem Punkte wird
dir auch Christus begegnen.

Das ist der Sinn des Lärms und der Stille. Darum müssen wir
um die Stille kämpfen. Das ist eine der grossen Aufgaben der
Zeit, die allerdings nur von Wenigen recht erkannt wird. Diese
Aufgabe ist zunächst rein äusserlich. Wer es mit Seele und Leib der
Menschen wahrhaft gut meint, der trete in den Kampf gegen den
Lärm der Strasse, den Lärm im Hause, in den Kampf gegen die
Verstörung der Nacht und der Natur. Stille, Einsamkeit in die heutige
Welt hineintragen, hineinwirken, hineinleiden, das ist ein Kampf
um Gott, die Seele, den Bruder. Man hat Ligen gegen den Lärm
gegründet, die freilich wenig ausgerichtet haben. Eine .solche Liga
müssten ohne Verein und Statuten von selbst alle die Menschen
bilden, die nicht in dieser verlärmten und entseelten Welt sichselbstund
andere untergehen lassen wollen. Aber diese Liga des Menschentums

müsste freilich noch tiefer in das Reich des Lärms eindringen.
Sie müsste ihre Mitglieder mit einem Geist der Verachtung alles
Scheins, aller Reklame, aller Hast und Hetze, aller Götzen des Marktes

erfüllen, müsste wieder Freude wirken am stillen Arbeiten
aus der Sache heraus, aus dem Willen zur Wahrheit, aus der Liebe,
aus dem Dienste Gottes und des Menschen, müsste damit eine
Atmosphäre schaffen, die nach und nach heilend, erquickend, neu-
schaffend in der Welt vordränge.

In dieser Stille fänden wir wieder Gott. Aber mit ihm auch
den Menschen. Ja, auch den Menschen Denn auch ihn
verlieren wir im Lärm, wie wir ja immer auch den Menschen
verlieren, wenn wir Gott verlieren. Auch in den Beziehungen von
Mensch zu Mensch ist etwas Stilles, Zartes, etwas Heiliges, was in
der Betäubung des Lärms nicht bemerkt und verstanden werden
kann. Auch das. Heilige im Menschen gebietet Stille. Darum ist
der Lärm, womit gewisse Menschen die Strasse, die Nacht, die
Natur erfüllen, nicht nur gottlos sondern auch unmenschlich, eine
Schändung auch des Menschen; darum bedeutet die heutige
Reklame eine tiefe Missachtung des Menschen. Der Mensch wird von
uns als Mensch anerkannt, nur wenn wir ihn anreden, nicht wenn
wir ihn anschreien. Dass in einer Zeit des Lärmens und Schreiens
alle Demagogie obenauf kommt, entspricht dieser Grunderkenntnis.

Demokratie ist Reden, Demagogie ist Schreien. Und weil
nur in der Stille die Wahrheit recht gehört werden kann, die Wahrheit

ihr Wort zu der einzelnen Seele sprechen kann, weil nur
in der Stille der Leidenschaft des Geistes erwacht und die Flamme der
Inspiration aufbricht, nur aus der Stille die Tat geboren wird,
darum werden wir Menschen miteinander erst dann wieder Taten
tun können, Taten für Gott und Mensch, wenn wieder das Element

269



der Stille uns umfasst und umflutet, wenn wir wieder die Stimme
der Stille hören. Darum werden wir erst dann wieder als
Menschen miteinander leben können, auch im Wirtschaftswesen, in
allem Handel und Wandel, können zuletzt vielleicht aus Konkurrenten

Helfer und Brüder werden. Und kann auch der Friede
sich auf uns herabsenken.

So ist es eine grosse Wahrheit: Nur wenn wir stille werden,
kommen wir zu Gott. Aber noch viel grösser ist die andere; sie
sei jetzt nur noch ausgesprochen und stehe dann in ihrer Grösse
vor uns : Nur wenn Gott kommt, wird es stille.

L. Ragaz.

Wege zum Sozialismus.
Anton, der Arbeiter, Theodor, das Weltkind, Matthias,

der Christ und Anna haben sich in einer bescheidenen Sommerfrische

getroffen, sich alle im Wechselgespräch als Sozialisten
bekannt, ohne doch bei den anderen ohne weiteres als solche anerkannt
zu werden. Zum letztenmal sitzen sie zusammen und unterhalten
sich über ihr grosses Thema.

Anton (die Zeitung, in der er ungeduldig gelesen, zornig
zerdrückend): Reaktion auf der ganzen Linie! Arbeitszeitverlängerung,

Lohnabbau überall Als ob das arme Volk unter den Folgen
des Weltkriegs nicht schon genug gelitten hätte! Dass man nicht
mehr alle Not der Welt ausschliesslich auf seine Schultern laden
kann, dass mehr und mehr auch für die Herren ein artiges Päcklein
bleibt, das wird da oben direkt als blutiges Unrecht empfunden.
Der Aufstieg des Proletariats: eine gerechtere Verteilung der Güter
und Lasten, kurz: die Herrschaft des Sozialismus, das beliebt den
Herren nicht. Es gibt ja auch leider noch „Sozialisten", die auf
diesem Ohr nicht besonders gut hören.

Matthias (lächelnd) : Genosse Anton, damit meinen Sie mich
und meinen verpönten „Idealismus!" Und in der Tat: an der E r-
1 a n g u n g von Macht und Herrlichkeit durch das Proletariat liegt
mir viel weniger, als an dem Verzicht auf dieselben durch die
Besitzenden. Denn nicht das ist nach der Lehre unseres Meisters
wesentlich, dass es keine Armen, sondern dass es keine Reichen
mehr gibt. Den Armen ist ja Seligkeit verheissen!

Theodor: Im Süden, lieber Matthias, im Süden, an den
gottgeliebten Mittelmeerufern, aber nicht bei uns in Nord- und
Mitteleuropa! Hier möchte ich mich eher zu Shaws paradoxem Wort
bekennen, dass Armut das Ur- und Grundlaster unserer Gesellschaft
sei, und wenn ich mirs recht überlege, bin ich wohl dadurch zum
Sozialismus gekommen, dass mir dieser Zustand der Dinge aufs
Höchste missfiel.

270


	Lärm und Stille : Seid stille und erkennet, dass ich Gott bin (Psalm 46, 11)

