Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 6

Artikel: Larm und Stille : Seid stille und erkennet, dass ich Gott bin (Psalm 46,
11)

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135871

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ldarm und Stille.

Seid stille und erkennet, dass ich Gott bin.
: Psalm 46, 11.

Wir sind nun vollends in ein Zeitalter des Lirmes eingetreten.
Wenn einst die Stille die Menschen umflutete, umfasste wie ein un-
endliches Meer und jeder Lirm nur eine mehr oder weniger lange
Unterbrechung der Stille war, so ist heute umgekehrt die Stille nur
eine gelegentliche und kurze Unterbrechung des Lirms. So
wenigstens fiir diejenigen Menschen, die der heutigen Zivilisation
der Stadt, des Verkehrs und der Maschine ausgesetzt sind. Es ras-
selt das Tram, es briillt das Auto, es knattert das Motorvelo, es
gibt keine einsame Stille des Feldes, des Waldes, der Berge, wohin
dieses Toben einer den Ddmonen verfallenen Welt nicht drange; es
ist unentrinnbar. Auch von der ,,Weihe der Nacht“ kénnte heute
kein Gottiried Keller mehr sagen, und die Stille des Himmels iiber
uns, die frither fiir jedes irdische Gerdusch unerreichbar, ein ewiges
Reservoir des Schweigenswar, ist durch den Flieger vertrieben. Die-
ser Larm der Zeit ist aber nicht bloss dusserlich, er ist auch in das
Geistige eingedrungen. Er ist — was einen Uebergang bildet —
in einigen Formen zum Teil schon als physischer unhérbar und
dann erst recht schlimm. Wir wissen, dass das Radio und der
Telegraph ohne Draht die Unruhe und Qual der ganzen Welt in
Schallwellen iiber uns, neben uns- durch den Aether senden .und
horen es mit dem geistigen Ohre wohl. Dann aber nimmt der
Larm mehr psychische Form an. Er steigt aus den Zeitungen auf,
das Larmmachen wird immer mehr ihre eigentliche Kunst. Lirm
ist das Element, in dem das Kino lebt. Welche Stille atmet ein
rechtes Buch, ein rechtes Bild! Aber wer hilt in unseren Tagen
noch iiber einem Buche aus? Wer kann sich stundenlang in ein Bild
vertiefen? Zum Lirm gehort ja, innerlich wie dusserlich, die Hast,
die Hetze, der Trubel, der Mangel an Zeit. Die Biicher, die heute
noch gelesen, die Bilder, die heute noch angeschaut werden wol-
len, miissen selbst Larm machen. Es muss heute Reklame gemacht
werden, fiir einen neuen Gedanken nicht weniger als fiir einen
neuen Handelsartikel; Reklame aber ist schon nach dem Wortsinn
Schreien, Anschreien. So sind wir denn auf Schritt und Tritt an-
geschrieen. Nicht angeredet werden wir, wir werden ange-
schrieen; nicht reden konnen wir, geschweige denn lauschen; wir
miissen selber auch schreien, wenn wir gehort werden wollen.

Dass eine solche Kultur des Larmes das Ende der Kultur bedeu-
tet, das ist wohl allen denen klar, die nicht, als umgekehrte Roman-
tiker, gerade in diesem Larmen und Schreien tiefsinnig eine neue

265



wunderbare Kultur anbrechen sehen. Das Larmen und Schreien ist
ja ein typisches Merkmal des barbarischen, geistlosen Menschen. Er
muss larmen und schreien, um sich als etwas zu fithlen und andern
zu zeigen, dass er da ist. Wo aber der Geist auftritt, da schafft
er sofort Stille. Tiefes Nachdenken bedarf der Stille, tiefe Auf-
merksamkeit, tiefe Ergriffenheit wird sofort zu tiefer Stille. Wenn
es von der Ausgiessung des Heiligen Geistes am ersten Pfingsttage
heisst, dass dieser .gekommen sei wie das Brausen eines starken
Windes vom Himmel her, so war das jedenfalls kein irdisches Brau-
sen, sondern eher das Gegenteil davon, ein Aufh6ren alles irdischen
Larms vor der Stille Gottes, wie auch die Trunkenheit des Geistes
ein Aufhoren des Rausches der Welt war. Unsere Welt ist so
larmend und schreiend geworden, weil sie so geistverlassen ist.
Und umgekehrt: so lange wir aus diesem Larmen und Schreien
nicht herauskommen, werden wir auch immer weiter vom Geiste
im tieferen Sinne abkommen. Nur aus der Stille steigt der Geist
herauf. Nur die Stille bringt die Vertiefung, die Sammlung, das
Schauen. Nur in ihr erkennen wir das tiefe Wesen der Dinge,
nur von ihr empfangen wir die Inspiration, nur aus ihr wird die
wahrhaftige Tat geboren. In der Betaubung des Larms koénnen
wir wohl Erfolg, Geld, Ruhm schaffen, aber wir kénnen weder zu
uns selbst kommen, noch die Wahrheit schauen, noch den Punkt
treffen, an dem allein ein schoplerisches Tun einzusetzen vermag.
Alles Leben wird in heiliger Stille bereitet: aus ihr kommt die
Quelle, aus ihr:das Kind, aus ihr die Pflanze. Darum ist
auch die Nacht, die heilige, die Mutter aller Dinge. Unsere Welt
aber wird in ihrem Larm immer unfruchtbarer werden. Es wird
zuletzt sogar ihre Technik zerfallen. Sie wird zuletzt — nicht ein-
mal mehr ldrmen und schreien kénnen! Wenn wieder Geist, Leben,
Fruchtbarkeit unter uns werden soll, so miissen wir, innerlich wie
ausserlich, aus dem Lirm in die Stille. , Der Tau fallt auf das
Gras, wenn die Nacht am verschwiegensten ist. Die stillsten
Worte sind es, welche den Sturm bringen. Gedanken, die mit
Taubenfiissen kommen, lenken die Welt. — Um die Erfinder von
neuen Werken dreht sich die Welt — unsichtbar dreht sie sich.

Vor allem aber ist klar das Verhaltnis von G ott und Stille.
Zwischen Gott und Larm besteht der Gegensatz des Unendlichen
zum Endlichen. Der Larm ist der Schrei der Endlichkeit, die Stille
die Stimme der Unendlichkeit. Es ist eine Grundempfindung aller
Religion, dass das Heilige Stille gebietet. Es ist auch das Grund-
gefithl des natiirlichen Menschen iiberhaupt: wo ihm etwas Hei-
liges entgegentritt, da wird er stille — es sei denn, dass er gott-
los geworden wiare. Darum ist wohl das Larmen und Schreien
der heutigen Welt ein Zeichen ihrer Gottesferne. Sie betdubt
sich darin. Sie will durch Larmen und Schreien sozusagen die ver-

266



lorene wahrhaftige Stimme der Ewigkeit ersetzen, ohne die sie doch
im Grunde nicht leben kann, wie sie durch ihre technischen Wun-
der das verlorene wahrhaitige Wunder Gottes und durch ihre
Babeltiirme den verlorenen wahrhaftigen Himmel ersetzen will.
Die Gottlosigkeit dieses Larmens und Schreiens tritt in einzelnen
Formen besonders hervor. Nur eine Gottlosigkeit, die zur Ruch-
losigkeit geworden ist, kann die Heiligkeit der Nacht und die der
Natur auf solche Weise schianden, wie es heute durch die Men-
schenklasse geschieht, die die besondere Tragerin dieses Wesens
ist. Aber ein feinerer Sinn empfindet das Reklamewesen, das ein
Element der heutigen Wirtschaftsordnung bildet, wie das Schreien
der Zeitung, des Kinos, der falschen Kunst und Literatur, nicht
weniger als Zeichen der Gottesferne. Und wenn heute die Fahig-
keit, in der Stille zu schaffen, mit langer Geduld, ohne den Stachel
raschen Erfolges, so sehr fehlt, ist das nicht die Folge davon, dass
es an Ewigkeit fehlt, dass es am Glauben an den fehlt, der nur dem
Wahren und Echten ein wahres und echtes Gedeihen gibt? Nur wer
vor Gott stille wird, ist innerlich gezwungen, dem ganz Echten
zu dienen, ganz echte Arbeit zu tun, ganz Echtes zu schaffen. 'Wer
Gott ehrt, wird stille.

Wir finden Goft nur in der Stille. ,,Seid stille und erkennet,
dass ich Gott bin.“ Dieser Ton geht durch die ganze Bibel. In
der Stille suchen die Manner Gottes sein Wort. Gott kann und will
den Menschen wohl anrufen, aber nicht anschreien; das ist nicht
seine Art! In der Stille allein kénnen wir unseren Abstand von
ihm, unsern Abfall von ihm recht erkennen. Solange wir im Larm
stehen, kdnnen wir uns immer wieder betauben lassen, konnen uns
iber unsere Gottesferne wegtduschen, wie denn auch jene Selbst-
betaubungen der heutigen Welt, zu denen der Larm gehort, im letz-
ten Grunde eine Flucht vor Gott sind. Nur in der Stille, in der
Einsamkeit der Stille und in der Stille der Einsamkeit, kann
ein Mensch erfahren, was Schuld heisst. Da fallen alle
Entschuldigungen zu Boden, da verstummen alle Ausreden, da
schamen sich alle Sophismen. Da wird das Ohr der Seele offen
fiir die furchtbare Stimme des heiligen und lebendigen Gottes. Da
ertént die Stimme des Gerichtes, jenes Gerichtes, das {iber die Zeit
in die Ewigkeit weist. Da kommt es vernichtend iiber die Seele,
dass sie ihre ganze Abgefallenheit, Verlorenheit, Gottesferne er-
kennt; da kommt sie aber gerade damit zu Gott, sie erkennt, dass er
ist, dass sein heiliges Gesetz allein gilt, vernimmt aber auch, wenn
sie das Wort des Gerichtes verstanden hat, das Wort der Gnade.
Nur in der Stille kann das geschehen. Nur in der Stille auch kann
der Mensch erkennen, worauf es fiir ihn ankommt, kann er das
Wesentliche seines Lebens schauen. Nur aus der Stille kann er das
tun, was nicht mehr blosses Arbeiten, sondern wahrhaft Tat ist. Nur -

207




in der Stille auch kann er Gottes Hilfe und Trost erfahren. Wenn
es um dich und in dir stiitrmt, wenn alles bricht, wenn von allen
Seiten das Dunkel hereinzufluten scheint, dann kommt still und
doch gewaltig dasWort zu dir: ,,Sei stille und erkenne, dass ich Gott
bin. Dann jammere nicht, dann suche nicht Trost bei Maen-
schen, sondern ziehe dich in jene Stille zuriick, die jenseits und
oberhalb alles Sturmes um dich und in dir ist; schaffe dir diese
Stille durch ein wenig Besinnung, durch ein wenig Schweigen,
durch ein wenig Ruhe — und du horst die Stimme, die dir sagt,
dass es dennoch Hilfe gibt, dass, so unglaublich es scheint, den-
noch alles recht ist und recht wird, dass dennoch Gott ist. Und er
trostet dich, wie einen seine Mutter trostet.

Diese Stille vor Gott und in Gott darf allerdings nicht bloss ein
Asyl sein, wohin sich die Seele in besonderen Augenblicken fliich-
tet, um nachher sich wieder dem Lirm auszuliefern, sie muss viel-
mehr so in das Innerste des Menschen einziehen, dass sie
gleichsam seinen festen Mittelpunkt bildet, die Axe seines Tuns,
das Fundament der Seele. 'Wir miissen hier ja noch auf etwas ganz
Wichtiges den Finger legen. Jener Larm, von dem wir geredet,
kann auch in das Allerinnerste des Menschen eindringen und tut
es nur zu gern. Es larmt und schreit auch in uns selbst. Wie sel-
ten sind die Augenblicke, wo es drinn so ruhig ist, dass Gott ge-
hort werden kann! Es poltern die Kobolde der Launen; es singen
die Stimmungen und Verstimmungen ihr Lied; es schreien die Lei-
denschaften; es klagt die Sorge und wimmert die Angst. Wenn man
das unheilvolle. Wesen vieler Menschen beobachtet und ihm bis
zu seiner Quelle nachgeht, so stosst man immer wieder auf die
Tatsache, dass es in deren Seele keinen ruhigen Mittelpunkt, keinen
Ort der Stille gibt, dass sie mit einer ewigen Ruhelosigkeit sich in
einer Sphare bewegen, die von ihrem Zentrum abliegt, dass sie die-
_ses Zentrum nie erreichen, ja, dass sie ihm, sich selbst unbewusst,
ausweichen, als ob sie eine totliche Angst davor -empfinden, sich
selbst oder gar Gott zu begegnen. Seltsames Rétsel der Menschen-
seele! So gehen Zahllose in diesem Wirbel zugrunde, kommen nie
zu sich selbst und zu Gott, enden in der Tragédie. Darum aber
ist das so entscheidend wichtig, dass ein Mensch diesen ruhigen
Mittelpunkt gewinne, der wohl von Stiirmen umtobt, von Wogen
tiberspiilt werden kann, der aber steht, diesen Ort, wo das Selbst
Gott begegnet und den Bund mit ihm schliesst. Dort kommt
er ganz zu sich selbst. Do rt versteht er das, was Gott ihm zu
sagen hat und vor allem braucht. Dort hért er nicht bloss die
Stimmen seines natiirlichen Wesens und seien es die edelsten, sei
es seine Liebe, seine Begeisterung, sein Mut, sondern die Stimme
des wirklichen Gottes, des heiligen Herrn unseres Lebens, der
uns erlost. Das heisst Gott suchen; so miissen wir Gott

268




suchen und so sucht Gott uns. Bis zu diesem Punkte musst -du
gelangen, wenn du gerettet werden willst. An diesem Punkte wird
dir auch Christus begegnen.

Das ist der Sinn des Lirms und der Stille. Darum miissen wir
um die Stille kam pfen. Das ist eine der grossen Auigaben der
Zeit, die allerdings nur von Wenigen recht erkannt wird. Diese Aui-
gabe ist zundchst rein adusserlich. Wer es mit Seele und Leib der
Menschen wahrhait gut meint, der trete in den Kampf gegen den
Larm der Strasse, den Larm im Hause, in den Kampf gegen die Ver-
storung der Nacht und der Natur. St:ile Finsamkeit in die heutige
Welt  hineintragen, hineinwirken, hin-einleiden, das ist ein Kampt
um Gott, die Seele, den Bruder. Man hat Ligen gegen den Larm ge-
griindet, die freilich wenig ausgerichtet haben. Eine solche Liga
miissten ohne Verein und Statuten von selbst alle die Menschen bil-
den, die nicht in dieser verlarmten und entseelten Welt sichselbst und
andere untergehen lassen wollen. Aber diese Liga des Menschen-
tums miisste freilich noch tiefer in das Reich des Larms eindringen.
Sie miisste ihre Mitglieder mit einem Geist der Verachtung alles
Scheins, aller Reklame, aller Hast und Hetze, aller Gotzen des Mark-
tes erfiillen, miisste wieder Freude wirken am stillen Arbeiten
aus der Sache heraus, aus dem Willen zur Wahrheit, aus der Liebe,
aus dem Dienste Gottes und des Menschen, miisste damit eine At-
mosphire schaffen, die nach und nach heilend, erquickend, neu-
schaffend in der Welt vordrange.

In dieser Stille finden wir wieder Gott. Aber mit ihm auch
den Menschen. Ja, auch den Menschen! Denn auch ihn
verlieren wir im LArm, wie wir ja immer auch den Menschen ver-
lieren, wenn wir Gott verlieren. Auch in den Beziehungen von
Mensch zu Mensch ist etwas Stilles, Zartes, etwas Heiliges, was in
der Betiubung des Lirms nicht bemerkt und verstanden werden
kann. Auch das Heilige im Menschen gebietet Stille. Darum ist
der Larm, womit gewisse Menschen die Strasse, die Nacht, die
Natur erfiillen, nicht nur gottlos sondern auch unmenschlich, eine
Schandung auch des Menschen; darum bedeutet die heutige Re-
klame eine tiefe Missachtung des Menschen. Der Mensch wird von
uns als Mensch anerkannt, nur wenn wir ihn anreden, nicht wenn
wir ihn anschreien. Dass in einer Zeit des Larmens und Schreiens
alle Demagogie obenauf kommt, entspricht dieser Grunderkennt-
nis. Demokratie ist Reden, Demagogie ist Schreien. Und weil
nur in der Stille die Wahrheit recht gehort werden kann, die Wahr-
heit ihr Wort zu der einzelnen Seele sprechen kann, weil nur
in der Stille der Leidenschait desGeistes erwacht und die Flamme der
Inspiration aufbricht, nur aus der Stille die Tat geboren wird,
darum werden wir Menschen miteinander erst dann wieder Taten
tun konnen, Taten fiir Gott und Mensch, wenn wieder das Element

260



der Stille uns umfasst und umflutet, wenn wir ‘wieder die Stimme
der Stille héren. Darum werden wir erst dann wieder als Men -
schen miteinander leben konnen, auch im Wirtschaftswesen, in
allem Handel und Wandel, konnen zuletzt vielleicht aus Konkur-
renten Helfer und Briider werden. Und kann auch der Friede
sich auf uns herabsenken. '

So ist es eine grosse Wahrheit: Nur wenn wir stille werden,
kommen wir zu Gott. Aber noch viel grosser ist die andere; sie
sei jetzt nur noch ausgesprochen und stehe dann in ihrer Grésse
vor uns: Nur wenn Gott kommt, wird es stille.

‘ L. Ragaz.

Wege zum Sozialismus.

~ Anton, der Arbeiter, Theod or, das Weltkind, Matthias,

der Christ und A nna haben sich in einer bescheidenen Sommer-
frische getroffen, sich alle im Wechselgesprach als Sozialisten be-
kannt, ohne doch bei den anderen chne weiteres als solche anerkannt
- zu werden. Zum letztenmal sitzen sie zusammen und unterhalten
sich iiber ihr grosses Thema.

Anton (die Zeitung, in der er ungeduldig gelesen, zornig zer-
driickend): Reaktion auf der ganzen Linie! Arbeitszeitverlange-
rung, I ohnabbau iiberall! Als ob das arme Volk unter den Folgen
des Weltkriegs nicht schon genug gelitten hatte! Dass man nicht
mehr alle Not der Welt ausschliesslich auf seine Schultern laden
kann, dass mehr und mehr auch fiir die Herren ein artiges Packlein
~ bleibt, das wird da oben direkt als blutiges Unrecht empfunden.
Der Aufstieg des Proletariats: eine gerechtere Verteilung der Giiter
und Lasten, kurz: die Herrschaft des Sozialismus, das beliebt den
Herren nicht. Es gibt ja auch leider noch ,,Sozialisten®, die auf die-
sem Ohr nicht besonders gut horen.

Matthias (lachelnd): Genosse Anton, damit meinen Sie mich
und meinen verponten ,Idealismus!“ Und in der Tat: an der E 1 -
langung von Macht und Herrlichkeit durch das Proletariat liegt
mir viel weniger, als an dem Verzicht auf dieselben durch die
Besitzenden. Denn nicht das ist nach der Lehre unseres Meisters
wesentlich, dass es keine Armen, sondern dass es keine Reichen
mehr gibt. Den Armen ist ja Seligkeit verheissen!

Theodor: Im Siiden, lieber Matthias, im Siiden, an den gott-
geliebten Mittelmeerufern, aber nicht bei uns in Nord- und Mittel- -
europa! Hier moéchte ich mich eher zu Shaws paradoxem Wort
bekennen, dass Armut das Ur- und Grundlaster unserer Gesellschaft
sei, und wenn ich mirs recht iiberlege, bin ich wohl dadurch zum
Sozialismus gekommen, dass mir dieser Zustand der Dinge auis
Hochste misstiel.

270



	Lärm und Stille : Seid stille und erkennet, dass ich Gott bin (Psalm 46, 11)

