
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 5

Artikel: Du sollst nicht töten : Leo Tolstois Rede gegen den Krieg

Autor: Tolstoi, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


klasse fordert. Die Syphilis droht eine nationale und internationale
Volksgefahr zu werden.

Und wir sagen: Fluch dem Sanitätsoffizier, der seine Rekruten
zur Unzucht aufforderte, Fluch dem Kompagniekommandanten, der
als Arzt ganz geläufig Nachturlaube unterschrieb, in welchem
bestimmte Motive angegeben waren. In einem einzigen solchen
Erlebnis konnte der junge Soldat seine Gesundheit für das Leben
verderben. Und wir sagen: Wehe den Reichen und Kapitalisten, die
mit den Volksgütern wuchern und so indirekt die Unzucht fördern.

Als Livingstone, allein in der Wüste, sterbend auf seine alte Bibel
kniete, schrieb er diese unsterblichen Worte: „Mein einziger
Wunsch in der Einsamkeit ist dieser: Gott möge reichlich segnen
alle diejenigen Araber, Engländer oder Amerikaner, die dazu
beitragen werden, das grosse, scheussliche Geschwür Afrikas, die
Sklaverei, zu heilen". Und wir sagen, tief aus dem Herzen : Gott segne
in Fülle alle diejenigen, mögen sie Pfarrer, Staatsmänner, Aerzte,
Handwerker oder Arbeiter sein, die dazu beitragen werden, die
grosse, schreckliche Wunde der Ünsittlichkeit zu heilen.

Dr. René G ué r i n.
Zürich, im März 1929.

Du sollst nicht töten.1)

Leo Tolstois Rede gegen den Krieg.
Geliebte Brüder!

Wir haben uns hier versammelt, um gegen den Krieg zu kämpfen.

Gegen den Krieg, das will heissen, gegen das, wofür sämtliche
Völker der Erde, Millionen und Millionen von Menschen, einigen
Dutzenden, manchmal bloss einem einzigen Menschen nicht nur
Milliarden von Rubeln, Talern, Franken, Jens, die einen grossen
Teil ihrer Arbeit repräsentieren, sondern auch sich selbst, ihr Leben
uneingeschränkt zur Verfügung stellen. Und nun wollen wir, ein
Dutzend Privatmenschen, die aus verschiedenen Enden der Erde

x) Wir erlauben uns, hiemit die Rede abzudrucken, die Tolstoi auf dem
Internationalen Friedenskongress zu Stockholm im Jahre 1909 gehalten —
hätte, wenn nämlich dieser nicht, höchst wahrscheinlich aus Angst vor dieser
Rede, im letzten Augenblick „abbestellt" worden wäre! Landauer hat sie
seinerzeit in seinem Blatte „Der Sozialist" gebracht. Wir bringen sie nun
ebenfalls, auch Landauer zu Ehren und daneben, weil ihre lapidare Wahrheit
so sieghaft alle Sophistik der jetzt wieder ins Korn schiessenden
christlichtheologischen Kriegstheologie niederschlägt.

Es sei darauf liingewiesen, dass diese Rede als Flugblatt vom
Tolstoi-Bund in Wien (Latschkagasse 9), dessen Vorsitzender unser
Mitarbeiter Dr. Friedmann ist, bezogen werden kann. Man kann sich nicht leicht
eine wirksamere Waffe im Kampf gegen den Krieg denken. D. Red.

227



zusammengekommen sind, ohne alle besonderen Privilegien, vor
allem ohne jede Macht über jemanden, kämpfen; und wenn wir
kämpfen wollen, so hoffen wir auch zu siegen über diese ungeheure
Macht nicht etwa nur einer, sondern aller Regierungen, die über
Milliarden Geldes und über Armeen von Millionen Menschen
verfügen und es nur zu gut wissen, dass die Ausnahmestellung, die sie,
das heisst die Menschen, welche die Regierung bilden, einnehmen,
einzig und allein auf dem Militär beruht —, auf dem Militär,
welches nur dann Sinn und Bedeutung hat, wenn der Krieg besteht,
derselbe Krieg, gegen den wir kämpfen wollen und den wir
vernichten möchten.

Bei so ungleichen Kräften muss ein Kampf als Wahnsinn
erscheinen. Macht man sich aber die Bedeutung der Kampfmittel, die
sich in den Händen jener, die wir bekämpfen wollen, und die sich in
unseren Händen befinden, klar, so werden wir nicht darüber staunen,

dass wir uns zum Kampf entschliessen, sondern darüber, dass
das, was wir bekämpfen wollen, überhaupt noch besteht. In ihren
Händen befinden sich Milliarden von Geld, Millionen williger
Soldaten, in unseren Händen befindet sich nur e i n Mittel, aber das
allermächtigste der Welt — die Wahrheit.

Und deshalb mögen unsere Kräfte noch so gering erscheinen im
Vergleich mit den Kräften unserer Gegner, unser Sieg ist ebenso
gewiss, wie der Sieg des Lichtes der aufgehenden Sonne über die
Finsternis der Nacht.

Unser Sieg ist gewiss, aber nur unter einer Bedingung — unter
der Bedingung, dass wir die Wahrheit verkündigen und sie
rückhaltlos, ohne alle Umschweife, ohne jede Konzession, ohne jede
Milderung heraussagen. Diese Wahrheit aber ist so einfach, so
klar, so einleuchtend, so verbindlich nicht bloss für den Christen,
sondern für jeden vernünftigen Menschen, dass man sie nur in ihrer
ganzen Bedeutung auszusprechen braucht, auf dass die Menschen
ihr nicht mehr zuwider handeln können.

Diese Wahrheit ist in ihrer vollen Bedeutung in dem enthalten,
was Jahrtausende vor uns in dem Gesetz, das wir das Gesetz Gottes

nennen, gesagt ist:
Du sollst nicht töten.

Diese Wahrheit besagt, dass der Mensch unter keinen Umständen
und unter keinerlei Vorwand einen andern töten kann oder darf.

Diese Wahrheit ist so klar, so allgemein anerkannt, so verpflichtend,

dass sie nur klar und bestimmt vor den Menschen aufgestellt
zu werden braucht, damit das Uebel, das Krieg heisst, vollkommen
unmöglich werde. Und deshalb glaube ich, dass wir, die hier zum
Weltkongress versammelt sind, wenn wir diese Wahrheit nicht klar
und bestimmt aussprechen, sondern uns an die Regierungen wenden
und ihnen allerlei Massnahmen vorschlagen, um die Uebel des Krie-

228



ges zu verringern und die Kriege seltener zu machen, auf diese
Weise jenen Menschen gleichen, die mit dem Torschlüssel in den
Händen gegen die Mauern Sturm laufen, die, sie wissen es wohl,
ihre Anstrengung nicht zu stürzen vermag. Wir wissen, dass alle
diese Menschen gar kein Verlangen danach haben, ihresgleichen zu
töten, zumeist sogar die Veranlassung nicht kennen, auf die hin man
sie zur Ausführung dieser Tat zwingt, die ihnen widerlich ist; dass
ihnen ihre Lage, in der sie Bedrückung und Zwang erleiden, zur
Last fällt; wir wissen, dass die Mordtaten, die von Zeit zu Zeit von
diesen Menschen verübt werden, auf Befehl der Regierung geschehen,

wissen, dass das Bestehen der Regierung durch die Armeen
bedingt wird. Und nun finden wir, die wir die Vernichtung des

Krieges anstreben, nichts Zweckmässigeres zu seiner Aufhebung,
als ihnen anzuraten, — ja, wem denn? den Regierungen, die bloss
durch das Militär, also durch den Krieg bestehen, — solche
Massregeln zu ergreifen, die den Krieg vernichten sollen, das heisst, wir
raten den Regierungen, sich selbst zu vernichten.

Die Regierungen werden mit Befriedigung alle solchen Reden
hören, denn sie wissen nicht nur, dass derlei Erörterungen den
Krieg nicht vernichten und ihre Macht nicht untergraben, sondern
auch, dass die eigentliche Ursache dadurch den Menschen noch
besser verborgen wird, die Ursache, die sie vor ihnen verbergen
müssen, damit Armeen und Kriege und auch sie selbst, die diese
Armeen befehligen, fortbestehen können.

„Ja, aber das ist doch Anarchismus: niemals haben die
Menschen ohne Regierung und Staat gelebt. Und darum sind Regierungen

und Staaten und auch die Heeresmacht, die sie beschützt, uner-
lässliche Lebensbedingungen der Menschen", wird man mir
entgegnen.

Ganz abgesehen davon, ob ein Leben der christlichen Völker
und überhaupt aller Völker ohne Militär und Krieg, von denen
Regierungen und Staat beschützt werden, möglich ist oder nicht,
zugegeben sogar, die Menschen müssten sich unbedingt zu ihrem
Wohle den Institutionen, welche aus Menschen bestehen, die sie
nicht kennen und die sie Regierungen heissen, knechtisch unterwerfen,

zugegeben, sie müssten diesen Einrichtungen unweigerlich die
Produkte ihrer Arbeit überliefern, sie müssten allen Forderungen
dieser Einrichtungen unbedingt bis zum Mord an ihren Nächsten
Folge leisten, — auch wenn wir das alles zugeben, selbst dann
bleibt noch eine Schwierigkeit, die unsere Welt nicht lösen kann.
Diese Schwierigkeit besteht in der Unmöglichkeit, den christlichen
Glauben, zu dem sich alle Menschen, welche die Regierung
repräsentieren, mit besonderem Nachdruck bekennen, mit ihren aus Christen

bestehenden Armeen, die sie zum Morde abrichten, zu vereinbaren.

Man mag die christliche Lehre noch so entstellen, mag nach

229



Belieben sich um ihre Hauptlehren schweigend herumdrücken, die
Grundidee dieser Lehre besteht doch nur in der Liebe zu Gott und
den Nächsten. Zu Gott, das heisst zur allerhöchsten Vollkommenheit

der Tugend, und zum Nächsten, das heisst zu allen Menschen
ohne Unterschied. Deshalb, sollte man glauben, muss man eines
von beiden anerkennen : entweder das Christentum mit der Liebe zu
Gott und den Nächsten oder den Staat mit Armeen und Krieg.

Es ist sehr wohl möglich, dass das Christentum seine Zeit überlebt

hat und dass die modernen Menschen, wenn sie vor die Wahl
gestellt werden, sich für das Christentum und die Liebe oder für den
Staat und den Mord zu entscheiden, finden werden, das Bestehen
des Staates sei dermassen wichtiger als das Christentum, dass man
das Christentum vergessen und nur am Wichtigeren festhalten
müsse: am Staat und am Mord.

Alles das mag schon sein, — wenigstens können die Menschen
so denken und fühlen. Dann aber muss man es auch so sagen. Man
muss sagen, die Menschen unserer Zeit müssten aufhören zu glauben,

was die gemeinsame Weisheit der ganzen Menschheit sagt, was
das Gesetz, zu dem sie sich bekennen, verkündigt, sie müssten
aufhören zu glauben, was mit unvertilgbaren Zügen in das Herz eines
jeden gegraben ist, und müssten statt dessen an das glauben, was
ihnen— den Mord inbegriffen — die und jene Menschen befehlen,
Kaiser und Könige, die durch Zufall oder Erblichkeit zu ihrer
Stellung gekommen sind, oder Präsidenten, Reichstagsabgeordnete und
Deputierte, die mit Hilfe von allerlei Schlichen gewählt worden sind.
Das also muss man dann sagen.

Nun aber kann man das nicht sagen. Nicht bloss dies kann man
nicht sagen, sondern weder das eine noch das andere kann man
sagen. Sagt man, das Christentum verbietet den Mord, — so wird
es kein Militär geben, es wird keinen Staat geben. Sagt man, wir,
die Regierung, erkennen die Berechtigung des Mordes an und leugnen

das Christentum, — so wird sich niemand einer Regierung
unterwerfen wollen, die ihre Macht auf Mord aufbaut. Und noch
eins : wenn der Mord im Kriege zulässig ist, muss er erst recht dem
Volke gestattet sein, das sein Recht in der Revolution sucht. Und
deshalb sind die Regierungen, da sie weder das eine noch das
andere sagen können, nur um eines besorgt : ihren Untertanen zu
verbergen, dass es notwendig ist, zwischen diesen zwei Wegen die
Entscheidung zu treffen.

Darum also haben wir, die wir hier versammelt sind, um dem
Uebel des Krieges zu steuern, wenn wir unser Ziel wirklich erreichen

wollen, nur eines zu tun: wir müssen dieses Entweder-Oder
mit voller Bestimmtheit und Klarheit aufstellen, in gleicher Weise
vor den Menschen, welche die Regierung ausmachen, wie vor den
Massen des Volkes, die das Militär bilden. Und dies müssen wir

230



in der Art tun, dass wir nicht nur klar und offen die allen Menschen
bekannte Wahrheit wiederholen: Ein Mensch darf den andern nicht
töten! sondern noch dazu ausdrücklich erklären, dass keinerlei
Erörterungen die Menschen der christlichen Welt von der Verpflichtung,

die diese Wahrheit in sich schliesst, befreien können.
Deshalb möchte ich unserer Versammlung den Vorschlag

machen, einen Aufruf an die Menschen sämtlicher und besonders der
christlichen Völker zu verfassen und zu veröffentlichen, worin wir
klar und gerade heraus sagen, was zwar alle wissen, was aber
niemand oder so gut wie niemand sagt: nämlich, dass der Krieg nicht,
wie das jetzt die Menschen vorgeben, irgend eine besondere wackere
und lobenswerte Sache sei, sondern dass er, wie jeder Mord, eine
abscheuliche und frevelhafte Handlung ist, und zwar nicht nur für
die, welche die militärische Laufbahn aus freien Stücken wählen,
sondern auch für die alle, die sich ihr aus Furcht vor Strafe oder
um eigennütziger Interessen willen widmen.

Im Hinblick auf die Personen, die die militärische Tätigkeit
freiwillig wählen, möchte ich vorschlagen, dass wir in diesem, Aufruf
klar und bestimmt zum Ausdruck bringen, dass diese Tätigkeit
ungeachtet aller Feierlichkeit, allen Glanzes und der allgemeinen
Billigung, die ihr zuteil wird, verbrecherisch und schändlich ist, und
zwar umso mehr, je höher die Stellung ist, die der Mensch im
Militärdienst einnimmt. Ebenso möchte ich in bezug auf die Menschen
aus dem Volke, die durch Androhung von Strafen oder durch
Aussicht auf Gewinn zum Militär herangezogen werden, vorschlagen,
dass wir klar und bestimmt auf den grossen Irrtum hinweisen, den
sie gegen ihren Glauben, wie gegen die Sittlichkeit und den gesunden

Menschenverstand dadurch begehen, dass sie darein willigen,
in die Armee zu treten: Gegen den Glauben dadurch, dass sie in
die Reihen von Mördern treten und das von ihnen anerkannte
Gesetz Gottes verletzen; gegen die Sittlichkeit dadurch, dass sie aus
Furcht, von seiten der Behörden bestraft zu werden oder um
eigennütziger Interessen willen bereit sind, zu tun, was sie in ihrem
Innern für schlecht erkennen; und gegen den gesunden Menschenverstand

dadurch, dass sie, wenn sie in das Heer treten, im Kriegsfall

von denselben, wenn nicht noch schwereren Leiden bedroht
sind, als die sind, die ihnen für die Dienstverweigerung drohen;
gegen den gesunden Menschenverstand aber vor allem schon darum,

weil sie demselben Schlag Menschen sich beigesellen, der sie
ihrer Freiheit beraubt und sie zum Militärdienst zwingt.

Die Menschheit im allgemeinen und unsere christliche Menschheit

im besonderen ist zu einem so schroffen Widerspruch zwischen
ihren sittlichen Forderungen und der bestehenden Gesellschaftsordnung

gelangt, dass unbedingt eines geändert werden muss, nicht
das, was nicht geändert werden kann: die sittlichen Forderungen

231



des Gewissens, sondera das, was wohl geändert werden kann: die
Gesellschaftsordnung. Diese Aenderung, die der innere Widerspruch

gebietet, der in der Vorbereitung zum Morde besonders
scharf zutage tritt, wird von Jahr zu Jahr, von Tag zu Tag immer
dringender. Die Spannung, die diese bevorstehende Aenderung seit
langem erzeugt, hat heute schon einen solchen Grad erlangt, dass,
wie zum Uebergang eines flüssigen Körpers in einen festen,
manchmal ein geringer Stoss genügt, ebenso auch zum Uebergang
aus jenem grausamen und unvernünftigen Leben der Menschen mit
seiner Absonderung, seinen Rüstungen und Armeen, zu einem
vernünftigen, den Forderungen der Erkenntnis der jetzigen Menschheit

entsprechenden Leben möglicherweise nur einer geringen
Anstrengung, vielleicht nur eines Wortes bedarf. Jede solche
Anstrengung, jedes solche Wort kann zu jenem Stoss der abgekühlten
Flüssigkeit werden, der plötzlich die Flüssigkeit in einen festen Körper

verwandelt. Warum sollte unsere jetzige Versammlung nicht
diese Anstrengung sein? So, wie im Märchen Andersens, als beim
feierlichen Umzüge der König durch die Strassen der Stadt ging
und das ganze Volk entzückt war ob der wunderbaren neuen
Kleidung, ein Wort eines Kindes, das aussprach, was alle wussten, aber
niemand sagte, alles geändert hat. Es sagte: „Er hat ja gar nichts
an", und die Suggestion hörte auf, und der König schämte sich,
und alle Menschen, die sich eingeredet hatten, ein wunderschönes
neues Kleid am König zu sehen, wurden nun gewahr, dass er nackt
sei. Auch wir müssen dasselbe sagen, wir müssen sagen, was alle
wissen und nur nicht zu sagen wagen, wir müssen sagen, dass,
wenn die Menschen dem Mord einen noch so veränderten Namen
geben, der Mord immer nur Mord bleibt — eine frevelhafte, schmachvolle

Tat. Und man braucht nur klar, bestimmt und laut, wie wir
das hier zu tun vermögen, dies zu sagen, und die Menschen werden
aufhören zu sehen, was sie zu sehen vermeinten und werden
erblicken, was sie in Wirklichkeit sehen. Sie werden aufhören, im
Krieg den Vaterlandsdienst, den Heldenmut, den Kriegsruhm, den
Patriotismus zu sehen, und werden sehen, was da ist: die nackte
frevelhafte Mordtat. Und sowie die Menschen das sehen, wird
dasselbe geschehen, was in dem Märchen geschah : diejenigen, die die
Freveltat üben, werden sich schämen, diejenigen aber, die sich
eingeredet haben, dass sie im Mord keinen Frevel erblicken, werden
ihn jetzt gewahr werden, und werden aufhören, Mörder zu sein.

Wie aber sollen sich die Völker gegen die Feinde wehren, wie
soll die innere Ordnung aufrecht erhalten werden, wie können die
Völker ohne Militär bestehen?

Welche Form das Leben der Menschen annehmen wird, wenn
sie den Mord unterlassen, wissen wir nicht und können es nicht
wissen, eines aber ist sicher: dass es den Menschen, die mit Ver-

232



nunft und Gewissen begabt sind, natürlicher ist, ihr Leben von
Vernunft und Gewissen lenken zu lassen, als sich knechtisch denen
zu unterwerfen, die das gegenseitige Töten anordnen. Und sicher
ist darum auch, dass die Form der gesellschaftlichen Ordnung, die
das Leben der Menschen annehmen wird, wenn sie sich bei ihren
Handlungen nicht von der Gewalt, die auf Todesdrohungen ge
gründet ist, sondern von der Vernunft und vom Wissen leiten
lassen, jedenfalls nicht schlimmer wird, als das Leben, das sie jetzt
führen.

Das ist alles, was ich sagen wollte. Es wäre mir sehr leid, wenn
• ich jemanden beleidigt, gekränkt oder böse Gefühle in ihm erweckt

hätte. Doch wäre es für mich, einen achtzigjährigen Greis, der jeden
Augenblick des Todes gewärtig ist, eine Schande, nicht ganz offen
die Wahrheit zu sagen, wie ich sie verstehe, die Wahrheit, die nach
meiner festen Ueberzeugung allein die Menschheit von den unseligen

Drangsalen zu erretten vermag, die der Krieg hervorbringt
und unter denen sie leidet. LeoTolstoi.

Gruss an Förster.
Am 2. Juni wird Förster sechzigjährig. Gerade einem Mann

wie ihm gegenüber, der noch so stark in der Fülle und Leidenschaft
des Lebens steht, wären vorweggenommene Nekrologe in Form
von Jubiläumsartikeln besonders verfehlt. Aber ein grüssender
Zuruf ist freilich einem Manne gegenüber, der so wie er, weit voraus,

einsam, im Schlachtgewühl steht, besonders am Platze. Wir
grüssen ihn darum vor allem als Kämpfer ohne gleichen. Zwar
wäre ja von Förster auch sonst noch genug zu sagen. Es wäre
davon zu reden, wie er die Erziehung aus der Herrschaft des
Intellektualismus wieder in das Reich des Ethos geführt hat. Es wäre davon
zu reden, wie er in seiner Entwicklung ein lebendiges und grosses
Beispiel des Weges gegeben hat, der von der Ethik zu Christus
leitet. Es wäre davon zu reden, wie er, lange vor andern, uns
Protestanten und Kindern des neunzehnten Jahrhunderts das Verständnis

des Katholizismus erschlossen hat. Es wäre davon zu reden,
wie er als einer der Ersten, wenn nicht als der Erste, das Problem
des Verhältnisses von Autorität und Freiheit in seiner ganzen
heutigen Bedeutung erkannte. Es wäre davon zu reden, wie er
in Bezug auf das sexuelle Problem über die Schlagwörter der Zeit
hinweg Wahrheiten vertrat, die wieder wenig verstanden wurden
jetzt aber zu ihrem Rechte kommen. Und so vieles, vieles der Art
Davon und noch von vielem anderem wird einmal ausführlich ge-
redet werden, wenn man die Nekrologe schreibt.1) Aber für uns ist

') Es sei aber bei diesem Anlass an das von Alfred D. Müller
herausgegebene treffliche Försterbuch: „Fr. W. Förster und die wirkliche Welt",
(Rotapfelverlag) erinnert.

233



Mit grosser Sachkenntnis zeigt der Tübinger Theologieprofessor, von
welch reinem Bemühen und welch hoher Sittlichkeit viele Stellen des unter
NichtJuden oft nur verlästerten, weil bloss nach seinen minderwertigen
Abschnitten eingeschätzten Talmud erfüllt sind. Ein Beispiel für viele: „Du
sollst nicht Zorn nachtragen. Was heisst Zorn nachtragen? Wenn einer zu einem
andern sagt: Leihe mir deine Axt, und er leiht sie ihm nicht; morgen aber
sagt jener zu ihm: Leihe mir deine Sichel, und der antwortet: Da hast du
sie; ich bin nicht so wie du zu mir, der du mir deine Axt nicht geliehen hast:
das ist Zorn nachtragen; darum heisst es: Du sollst nicht nachtragen". Die
Grösse des Judentums ist die „eigentümliche Verbindung und Verquickung
von Frömmigkeit und Sittlichkeit, die in dieser Weise keine zweite Religion
der Welt kennt". „Auch die ethischen Forderungen Jesu sind als
Einzelforderungen auf dem Boden des Judentums grundsätzlich möglich", aber von
der „Wucht ihrer Konzentration" und ihrer „absoluten Intensität" wendet sich
der Jude gewöhnlich doch ab. Er sieht darin eine übersteigerte Strenge, die
„praktisch nicht durchführbar ist".

An der Bergpredigt Jesu zerbricht jeder Mensch, weil er weiss, dass
er ihre Forderung, der er Recht geben muss, nicht erfüllen kann. Aus dieser'
Bedrängnis rettet nur die Erkenntnis des Neuen Testamentes, dass Jesus nicht
bloss die unentrinnbare „Wirklichkeit der Sündigkeit aufdeckt", sondern „auch
die Wirklichkeit der Vergebung, die Wirklichkeit der Gnade zeigt". „Mit der
Bergpredigt etwas anfangen kann nur der, auch als Jude nur der, dem sie der
Wegweiser zum Kreuze des Heilandes wird." Die Person Jesu ist das
Entscheidende. Er ist, wie es der alte Kirchenvater Origenes tiefsinnig gesagt hat,
„autobasileia", d. h. Jesus selber ist das Reich, das Gottesreich, das, sobald es
von ihm gelöst werden und ohne ihn bestehen will, zur sinnlosen Unmöglichkeit,
zur schwärmerischen Idee herabsinkt. „Erst unter dem Kreuze Jesu gewinnt
sein Forderung auch ihre positive, ihre aufbauende Bedeutung: sie wird Gesetz
derer, die täglich von ihm sich richten lassen, täglich von ihm sich vergeben
lassen, täglich von ihm den Weg neu sich weisen lassen."

Obschon kein Wort ausdrücklich davon gesagt wird, vermag Kittels
vornehme und verdienstvolle Schrift jedem, der sehen kann, die Augen zu öffnen
über die Seichtheit und Oberflächlichkeit des Antisemitismus, wie er gang
und gäbe ist. In den Tiefen, um die es hier geht, hören die wohlfeilen Schlagworte

der Judenhasser auf. Und wie von selber stellt sich die Ueberzeugung
ein, dass Juden wie Walter Rathenau, Gustav Landauer, Martin Buber (um
nur diese zu nennen) mehr vom Geiste Jesu erkannt und gelebt haben als die
Masse derer, die sich allein schon wegen ihrer Zugehoriglœit zu einer andern
Rasse für bevorzugte Geschöpfe Gottes halten. Hans Bruppacher.

Redaktionelle Bemerkungen.
Wenn der Kampf um den Text und der mit dem Druckfehler mehr oder

weniger siegreich beendet ist, beginnt der mit dem Raum. Wie vieles muss
jedesmal für die betreffende Nummer abgewürgt, d. h. zurückgestellt oder
dauernd weggelassen werden, um dem Prokrustesbett gerecht zu werden! Ich bitte
wieder um Geduld; es kommt alles dran, soweit als möglich, sobald als möglich

und wenn möglich im rechten Zusammenhang.
Ich bitte auch die Freunde, in den Ferien das Werben für die „Neuen

Wege" nicht zu vergessen. Sie bieten dafür oft Gelegenheit. Vielen Dank und
die herzlichsten Wünsche für die Erholungstage. Die Befrachtung „Lärm und
Stille" ist ein wenig für sie geschrieben.

Druckfehler.
Im M a i h e f t ist auf Seite 227, Z. 5 von unten zu lesen „Kriegs

ideologie" statt „Kriegstheologie", auf S. 254, Z. 13 von unten „Sinowiew" statt
„Sinowieff", S. 257 Z. 1 von unten „wichtigste" statt wichtigsten".

320


	Du sollst nicht töten : Leo Tolstois Rede gegen den Krieg
	Anhang

