Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 5

Artikel: Du sollst nicht téten : Leo Tolstois Rede gegen den Krieg
Autor: Tolstoi, Leo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135868

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

klasse fordert. Die Syphilis droht eine nationale und internationale
Volksgefahr zu werden.

Und wir sagen: Fluch dem Sanitdtsofiizier, der seine Rekruten
zur Unzucht aufforderte, Fluch dem Kompagniekommandanten, der
als Arzt ganz gelaufig Nachturlaube unterschrieb, in welchem be-
stimmte Motive angegeben waren. In einem einzigen solchen Er-
lebnis konnte der junge Soldat seine Gesundheit fiir das Leben ver-
derben. Und wir sagen: Wehe den Reichen und Kapitalisten, die
mit den Volksgiitern wuchern und so indirekt die Unzucht {6rdern.

Als Livingstone, allein in der Wiiste, sterbend auf seine alte Bibel
kniete, schrieb er diese unsterblichen Worte: ,,Mein einziger
Wunsch in der Einsamkeit ist dieser: Gott moge reichlich segnen
alle diejenigen Araber, Englander oder Amerikaner, die dazu bei-
tragen werden, das grosse, scheussliche Geschwiir Afrikas, die Skla-
verei, zu heilen*. Und wir sagen, tief aus dem Herzen: Gott segne
in Fille alle diejenigen, mogen sie Plarrer, Staatsménner, Aerzte,
Handwerker oder Arbeiter sein, die dazu beitragen werden d1e
grosse, schreckliche Wunde der Unsittlichkeit zu heilen.

Dr. René Guérin.

Ziirich, im Marz 1929.

Du sollst nicht t6ten.!)

Leo Tolstois Rede gegen den Krieg.

Geliebte Briider!

Wir haben uns hier versammelt, um gegen den Krieg zu kamp-
fen. Gegen den Krieg, das will heissen, gegen das, wofiir simtliche
Volker der Erde, Millionen und Millionen von Menschen, einigen
Dutzenden, manchmal bloss einem einzigen Menschen nicht nur
Milliarden von Rubeln, Talern, Franken, Jens, die einen grossen
Teil ihrer Arbeit reprasentieren, sondern auch sich selbst, ihr Leben
uneingeschrankt zur Verfiigung stellen. Und nun wollen wir, ein
Dutzend Privatmenschen, die aus verschiedenen Enden der Frde

1) Wir erlauben uns, hiemit die Rede abzudrucken, die Tolstoi auf dem
Internationalen Friedenskongress zu Stockholm im Jahre 1900 gehalten -—
hitte, wenn ndmlich dieser nicht, héchst wahrscheinlich aus Angst vor dieser
Rede, im letzten Augenblick ,abbestellt worden wire! Landauer hat sie
seinerzeit in seinem Blatte ,.Der Sozialist® gebracht. Wir bringen sie nun
ebenfalls, auch Landauer zu Ehren und daneben, weil ihre lapidare Wahrheit
so swghait alle Sophistik der jetzt wieder ins Korn schiessenden christlich-
theologischen Kriegstheologie niederschligt.

Es sei darauf hingewiesen, dass diese Rede als Flugblatt vom Tol-
stoi-Bund in Wien (Latschkagasse 9), dessen Vorsitzender unser Mit-
arbeiter Dr. Friedmann ist, bezogen werden kann. Man kann sich nicht leicht
eine wirksamere Waife im Kampi gegen den Krieg denken, D. Red.

227



zusammengekommen sind, ohne alle besonderen Privilegien, vor
allem ohne jede Macht iber jemanden, kdmpfen; und wenn wir
kdmpfen wollen, so hoffen wir auch zu siegen iiber diese ungeheure
Macht nicht etwa nur einer, sondern aller Regierungen, die iiber
Milliarden Geldes und iiber Armeen von Millionen Menschen ver-
fiigen und es nur zu gut wissen, dass die Ausnahmestellung, die sie,
das heisst die Menschen, welche die Regierung bilden, einnehmen,
einzig und allein auf dem Militir beruht —, auf dem Militar, wel-
ches nur dann Sinn und Bedeutung hat, wenn der Krieg besteht,
derselbe Krieg, gegen den wir kdmpfen wollen und den wir ver-
nichten moéchten.

Bei so ungleichen Kraften muss ein Kampf als Wahnsinn er-
scheinen. Macht man sich aber die Bedeutung der Kampimittel, die
sich in den Héanden jener, die wir bekdmpfen wollen, und die sich in
unseren Handen befinden, klar, so werden wir nicht dariiber stau-
nen, dass wir uns zum Kampf entschhessen sondern dariiber, dass
daa, was wir bekampien wollen, iiberhaupt ‘noch besteht. In ihren
Hinden befinden sich Milliarden von Geld, Millionen williger Sol-
daten, in unseren Handen befindet sich nur ein Mittel, aber das
allermachtigste der Welt — die Wahrheit.

Und deshalb mégen unsere Kraite noch so gering erscheinen im
Vergleich mit den Kraften unserer Gegner, unser Sieg ist ebenso
gewiss, wie der Sieg des Lichtes der aufgehenden Sonne iiber die
Finsternis der Nacht.

Unser Sieg ist gewiss, aber nur unter einer Bedmgung — unter
der Bedingung, dass wir die Wahrheit verkiindigen und sie riick-
haltlos, ohne alle Umschweife, ohne jede Konzession, ohne jede
Milderung heraussagen. Diese Wahrheit aber ist so einfach, so
klar, so einleuchtend, so verbindlich nicht bloss fiir den Christen,
sondern fiir jeden verniinftigen Menschen, dass man sie nur in ihrer
ganzen Bedeutung auszusprechen braucht auf dass die Menschen
ihr nicht mehr zuwider handeln kénnen.

Diese Wahrheit ist in ihrer vollen Bedeutung in dem enthalten,
was Jahrtausende vor uns in dem Gesetz, das wir das Gesetz Got-
tes nennen, gesagt ist:

Dusollstnichttoten.
Diese Wahrheit besagt, dass der Mensch unter keinen Umstanden
und unter keinerlei Vorwand einen andern téten kann oder darf.

Diese Wahrheit ist so klar, so allgemein anerkannt, so verpilich-
tend, dass sie nur klar und bestimmt vor den Menschen aufgestellt
zu werden braucht, damit das Uebel, das Krieg heisst, vollkommen
unmoglich werde. Und deshalb glaube ich, dass wir, die hier zum
Weltkongress versammelt sind, wenn wir diese Wahrheit nicht klar
und bestimmt aussprechen, sondern uns an die Regierungen wenden
und ihnen allerlei Massnahmen vorschlagen, um die Uebel des Krie-

228



ges zu verringern und die Kriege seltener zu machen, auf diese
Weise jenen Menschen gleichen, die mit dem Torschliissel in den
Handen gegen die Mauern Sturm laufen, die, sie wissen es wohl,
ihre Anstrengung nicht zu stiirzen vermag. Wir wissen, dass alle
diese Menschen gar kein Verlangen danach haben, ihresgleichen zu
toten, zumeist sogar die Veranlassung nicht kennen, auf die hin man
sie zur Ausfithrung dieser Tat zwingt, die ihnen widerlich ist; dass
ihnen ihre Lage, in der sie Bedriickung und Zwang erleiden, zur
Last fallt; wir wissen, dass die Mordtaten, die von Zeit zu Zeit von
diesen Menschen veriibt werden, auf Befehl der Regierung gesche-
hen, wissen, dass das Bestehen der Regierung durch die Armeen
bedingt wird. Und nun finden wir, die wir die Vernichtung des
Krieges anstreben, nichts Zweckmassigeres zu seiner Aufhebung,
als ihnen anzuraten, — ja, wem denn? den Regierungen, die bloss
durch das Militar, also durch den Krieg bestehen, — solche Mass-
regeln zu ergreifen, die den Krieg vernichten sollen, das heisst, wir
raten den Regierungen, sich selbst zu vernichten.

Die Regierungen werden mit Befriedigung alle solchen Reden
héren, denn sie wissen nicht nur, dass derlei Erorterungen den
Krieg nicht vernichten und ihre Macht nicht untergraben, sondern
auch, dass die eigentliche Ursache dadurch den Menschen noch
besser verborgen wird, die Ursache, die sie vor ihnen verbergen
miissen, damit Armeen und Kriege und auch sie selbst, die diese
Armeen befehligen, fortbestehen konnen.

,Ja, aber das ist doch Anarchismus: niemals haben die Men-
schen ohne Regierung und Staat gelebt. Und darum sind Regierun-
gen und Staaten und auch die Heeresmacht, die sie beschiitzt, uner-
lassliche Lebensbedingungen der Menschen®, wird man mir ent-
gegnen.

- Ganz abgesehen davon, ob ein Leben der christlichen Vélker
und iiberhaupt aller Volker ohne Militdr und Krieg, von denen Re-
gierungen und Staat beschiitzt werden, moglich ist oder nicht, zu-
gegeben sogar, die Menschen miissten sich unbedingt zu ihrem
Wohle den Institutionen, welche aus Menschen bestehen, die sie
nicht kennen und die sie Regierungen heissen, knechtisch unterwer-
fen, zugegeben, sie miissten diesen LCinrichtungen unweigerlich die
Produkte ihrer Arbeit iiberliefern, sie miissten allen Forderungen
dieser Einrichtungen unbedingt bis zum Mord an ihren Néchsten
Folge leisten, — auch wenn wir das alles zugeben, selbst dann
bleibt noch eine Schwierigkeit, die unsere Welt nicht 16sen kann.
Diese Schwierigkeit besteht in der Unmoglichkeit, den christlichen
Glauben, zu dem sich alle Menschen, welche die Regierung repra-
sentieren, mit besonderem Nachdruck bekennen, mit ihren aus Chri-
sten bestehenden Armeen, die sie zum Morde abrichten, zu verein-
baren. Mian mag die christliche Lehre noch so entstellen, mag nach

229



Belieben sich um ihre Hauptlehren schweigend herumdriicken, die
Grundidee dieser Lehre besteht doch nur in der Liebe zu Gott und
den Nachsten. Zu Gott, das heisst zur allerhdchsten Vollkommen-
heit der Tugend, und zum Nichsten, das heisst zu allen Menschen
ohne Unterschied. Deshalb, sollte man glauben, muss man eines
von beiden anerkennen: entweder das Christentum mit der Liebe zu
Gott und den Nachsten oder den Staat mit Armeen und Krieg.

Es ist sehr wohl moglich, dass das Christentum seine Zeit iiber-
lebt hat und dass die modernen Menschen, wenn sie vor die Wabhl
gestellt werden, sich fiir das Christentum und die Liebe oder fiir den
Staat und den Mord zu entscheiden, finden werden, das Bestehen
des Staates sei dermassen wichtiger als das Christentum, dass man
das Christentum vergessen und nur am Wichtigeren festhalten
miisse: am Staat und am Mord.

Alles das mag schon sein, — wenigstens kénnen die Menschen
so denken und fithlen. Dann aber muss man es auch so sagen. Man
muss sagen, die Menschen unserer Zeit miissten aufhéren zu glau-
ben, was die gemeinsame Weisheit der ganzen Menschheit sagt, was
das Gesetz, zu dem sie sich bekennen, verkiindigt, sie miissten auf-
horen zu glauben, was mit unvertilgbaren Ziigen in das Herz eines
jeden gegraben ist, und miissten statt dessen an das glauben, was
ihnen— den Mord inbegriffen — die und jene Menschen befehlen,
Kaiser und Konige, die durch Zufall oder Erblichkeit zu ihrer Stel-
lung gekommen sind, oder Présidenten, Reichstagsabgeordnete und
Deputierte, die mit Hilfe von allerlei Schlichen gewahlt worden sind.
Das also muss man dann sagen.

Nun aber kann man das nicht sagen. Nicht bloss dies kann man
nicht sagen, sondern weder das eine noch das andere kann man
sagen. Sagt man, das Christentum verbietet den Mord, — so wird
es kein Militar geben, es wird keinen Staat geben. Sagt man, wir,
die Regierung, erkennen die Berechtigung des Mordes an und leug-
nen das Christentum, — so wird sich niemand einer Regierung
unterwerfen wollen, die ihre Macht auf Mord aufbaut. Und noch
eins: wenn der Mord im Kriege zuldssig ist, muss er erst recht dem
Volke gestattet sein, das sein Recht in der Revolution sucht. Und
deshalb sind die Regierungen, da sie weder das eine noch das an-
dere sagen konnen, nur um eines besorgt: ihren Untertanen zu ver-
bergen, dass es notwendig ist, zwischen diesen zwei Wegen die
Entscheidung zu treffen.

Darum also haben wir, die wir hier versammelt sind, um dem
Uebel des Krieges zu steuern, wenn wir unser Ziel wirklich errei-
chen wollen, nur eines zu tun: wir miissen dieses Entweder-Oder
mit voller Bestimmtheit und Klarheit aufstellen, in gleicher Weise
vor den Menschen, welche die Regierung ausmachen, wie vor den
Massen des Volkes, die das Militar bilden. Und dies miissen wir

230



in der Art tun, dass wir nicht nur klar und offen die allen Menschen
bekannte Wahrheit wiederholen: Ein Mensch. darf den andern nicht
toten! sondern noch dazu ausdriicklich erklaren, dass keinerlei Er-
orterungen die Menschen der christlichen Welt von der Verpflich-
tung, die diese Wahrheit in sich schliesst, befreien kénnen. |

Deshalb mochte ich unserer Versammlung den Vorschlag ma-
chen, einen Aufruf an die Menschen simtlicher und besonders der
christlichen Volker zu verfassen und zu verdffentlichen, worin wir
klar und gerade heraus sagen, was zwar alle wissen, was aber nie-
mand oder so gut wie niemand sagt: namlich, dass der Krieg nicht,
wie das jetzt die Menschen vorgeben, irgend eine besondere wackere
und lobenswerte Sache sei, sondern dass er, wie jeder Mord, eine
abscheuliche und frevelhaite Handlung ist, und zwar nicht nur fiir
die, welche die militarische Laufbahn aus freien Stiicken wéhlen,
sondern auch fiir die alle, die sich ihr aus Furcht vor Strafe oder
um eigenniitziger Interessen willen widmen.

Im Hinblick auf die Personen, die die militarische Tatigkeit frei-
willig wahlen, méchte ich vorschlagen, dass wir in diesem Aufruf
klar und bestimmt zum Ausdruck bringen, dass diese Téatigkeit un-
geachtet aller Feierlichkeit, allen Glanzes und der allgemeinen Billi-
gung, die ihr zuteil wird, verbrecherisch und schandlich ist, und
zwar umso mehr, je hoher die Stellung ist, die der Mensch im Mili-
tardienst einnimmt. Ebenso mochte ich in bezug auf die Menschen
aus dem Volke, die durch Androhung von Strafen oder durch Aus-
sicht auf Gewinn zum Militir herangezogen werden, vorschlagen,
dass wir klar und bestimmt auf den grossen Irrtum hinweisen, den
sie gegen ihren Glauben, wie gegen die Sittlichkeit und den gesun-
den Menschenverstand dadurch begehen, dass sie darein willigen,
in die Armee zu treten: Gegen den Glauben dadurch, dass sie in
die Reihen von Mordern treten und das von ihnen anerkannte Ge-
setz Gottes verletzen; gegen die Sittlichkeit dadurch, dass sie aus
Furcht, von seiten der Behorden bestraft zu werden oder um eigen-
niitziger Interessen willen bereit sind, zu tun, was sie in ihrem
Innern fiir schlecht erkennen; und gegen den gesunden Menschen-
verstand dadurch, dass sie, wenn sie in das Heer treten, im Kriegs-
fall von denselben wenn nicht noch schwereren Leiden bedroht
sind, als die sind, die ihnen fiir die Dienstverweigerung drohen;
gegen den gesunden Menschenverstand aber vor allem schon dar-
um, weil sie demselben Schlag Menschen sich beigesellen, der sie
ihrer Freiheit beraubt und sie zum Militardienst zwingt.

Die Menschheit im allgemeinen und unsere christliche Mensch-
heit im besonderen ist zu einem so schroffen Widerspruch zwischen
ihren sittlichen Forderungen und der bestehenden Gesellschaftsord-
nung gelangt, dass unbedingt eines geindert werden muss, nicht
das, was nicht gedndert werden kann: die sittlichen Forderungen

231



des Gewissens, sondern das, was wohl geandert werden kann: die
Gesellschaftsordnung. Diese Aenderung, die der innere Wider-
spruch gebietet, der in der Vorbereitung zum Morde besonders
scharf zutage tritt, wird von Jahr zu Jahr, von Tag zu Tag immer
dringender. Die Spannung, die diese bevorstehende Aenderung seit
langem erzeugt, hat heute schon einen solchen Grad erlangt, dass,
wie zum Uebergang eines fliissigen Korpers in einen festen,
manchmal ein geringer Stoss geniigt, ebenso auch zum Uebergang
aus jenem grausamen und unverniinftigen Leben der Menschen mit
seiner Absonderung, seinen Riistungen und Armeen, zu einem ver-
niinftigen, den Forderungen der Erkenntnis der jetzigen Mensch-
heit entsprechenden Leben moéglicherweise nur einer geringen An-
strengung, vielleicht nur eines Wortes bedarf. Jede solche An-
strengung, jedes solche Wort kann zu jenem Stoss der abgekiihlten
Fliissigkeit werden, der plétzlich die Fliissigkeit in einen festen Kor-
per verwandelt. Warum sollte unsere jetzige Versammlung nicht
diese Anstrengung sein? So, wie im Marchen Andersens, als beim
feierlichen Umzuge der Konig durch die Strassen der Stadt ging
und ‘das ganze Volk entziickt war ob der wunderbaren neuen Klei-
dung, ein Wort eines Kindes, das aussprach, was alle wussten, aber
niemand sagte, alles geindert hat. Es sagte: ,,Er hat ja gar nichts
an“, und die Suggestion horte auf, und der Konig schamte sich,
und alle Menschen, die sich eingeredet hatten, ein wunderschones
neues Kleid am Koénig zu sehen, wurden nun gewahr, dass er nackt
sei. Auch wir miissen dasselbe sagen, wir miissen sagen, was alle
wissen und nur nicht zu sagen wagen, wir miissen sagen, dass,
wenn die Menschen dem Mord einen noch so verdnderten Namen
geben, der Mord immer nur Mord bleibt — eine frevelhaite, schmach-
volle Tat. Und man braucht nur klar, bestimmt und laut, wie wir
das hier zu tun vermdgen, dies zu sagen, und die Menschen werden
aufhéren zu sehen, was sie zu sehen vermeinten und werden er-
blicken, was sie in Wirklichkeit sehen. Sie werden aufhoren, im
Krieg den Vaterlandsdienst, den Heldenmut, den Kriegsruhm, ' den
Patriotismus zu sehen, und werden sehen, was da ist: die nackte
frevelhafte Mordtat. Und sowie die Menschen das sehen, wird das-
selbe geschehen, was in dem Marchen geschah: diejenigen, die die
Freveltat itben, werden sich schamen, diejenigen aber, die sich ein-
geredet haben, dass sie im Mord keinen Frevel erblicken, werden
ihn jetzt gewahr werden, und werden aufthéren, Mérder zu sein.

Wie aber sollen sich die Volker gegen die Feinde wehren, wie
soll die innere Ordnung aufrecht erhalten werden, wie kdnnen die
Volker ohne Militir bestehen?

Welche Form das Leben der Menschen annehmen wird, wenn
sie den Mord unterlassen, wissen wir nicht und kénnen es nicht
wissen, eines aber ist sicher: dass es den Menschen, die mit Ver-

232




nunft und Gewissen begabt sind, natiirlicher ist, ihr Leben von
Vernunft und Gewissen lenken zu lassen, als sich knechtisch denen
zu unterwerfen, die das gegenseitige Té6ten anordnen. Und sicher
ist darum auch, dass die Form der gesellschaftlichen Ordnung, die
das Leben der Menschen annehmen wird, wenn sie sich bei ihren
Handlungen nicht von der Gewalt, die auf Todesdrohungen ge
griindet ist, sondern von der Vernunft und vom Wissen leiten las-
sen, jedenfalls nicht schlimmer wird, als das Leben, das sie jetzt
fithren.

Das ist alles, was ich sagen wollte. Es wire mir sehr leid, wenn -
. ich jemanden beleidigt, gekrankt oder bése Gefiihle in ihm erweckt
hatte. Doch ware es fiir mich, einen achtzigjahrigen Greis, der jeden
Augenblick des Todes gewartig ist, eine Schande, nicht ganz ofifen
die Wahrheit zu sagen, wie ich sie verstehe, die Wahrheit, die nach
meiner festen Ueberzeugung allein die Menschheit von den unse-
ligen Drangsalen zu erretten vermag, die der Krieg hervorbringt
und unter denen sie leidet. LeoTolstol.

QGruss an Forster.

Am 2. Juni wird Forster sechzigjiahrig. Gerade einem Mann
wie ihm gegeniiber, der noch so stark in der Fiille und Leidenschait
des Lebens steht, waren vorweggenommene Nekrologe in Form
von Jubiliumsartikeln besonders verfehlt. Aber ein griissender
Zuruf ist freilich einem Manne gegeniiber, der so wie er, weit vor-
aus, einsam, im Schlachtgewiihl steht, besonders am Platze. Wir
griissen ihn darum vor allem als Kam p fe r ohne gleichen. Zwar
ware ja von Forster auch sonst noch genug zu sagen. Es wire da
von zu reden, wie er die Erziehung aus der Herrschaft des Intellek-
tualismus wieder in das Reich des Ethos gefiihrt hat. Es ware davon
zu reden, wie er in seiner Entwicklung ein lebendiges und grosses
Beispiel des Weges gegeben hat, der von der Ethik zu Christus
leitet. Es wére davon zu reden, -wie er, lange vor andern, uns Pro-

testanten und Kindern des neunzehnten Jahrhunderts das Verstand-
nis des Katholizismus erschlossen hat. 'Es wire davon zu reden,
wie er als einer der Ersten, wenn nicht als der Erste, das Problem

des Verhiltnisses von Autoritait und Freiheit in seiner ganzen
heutigen Bedeutung erkannte. Es wire davon zu reden, wie er
in Bezug auf das sexuelle Problem iiber die Schlagworter der Zeit
hinweg Wahrheiten vertrat, die wieder wenig verstanden wurden
jetzt aber zu ihrem Rechte kommen. Und so vieles, vieles der Art,
Davon und noch von vielem anderem wird einmal ausfithrlich ge-
redet werden, wenn man die Nekrologe schreibt.') Aber fiir uns ist

1) Es sei aber bei diesem Anlass an das von Alired D. Miiller her

ausgegebene treffliche Forsterbuch: ,Fr. W. Forster und die wirkliche Welt",
(Rotapfelverlag) erinnert.
233



Mit grosser Sachkenntnis zeigt der Tiibinger Theologieprofessor, von
welch reinem Bemiihen und welch hoher Sittlichkeit viele Stellen des unter
Nichtjuden oft nur verlidsterten, weil bloss nach seinen minderwertigen Ab-
schnitfen eingeschidtzten Talmud erfiillt sind. Ein Beispiel fiir viele: ,,Du
sollst nicht Zorn nachtragen. Was heisst Zorn nachtragen? Wenn einer zu einem
andern sagt: Leihe mir deine Axt, und er leiht sie ihm nicht; morgen aber
sagt jener zu ihm: Leihe mir deine Sichel, und der antwortet: Da hast du
sie; ich bin nicht so wie du zu mir, der du mir deine Axt nicht geliehen hast:
das ist Zorn nachtragen; darum heisst es: Du sollst nicht nachtragen”. Die
Grosse des Judentums ist die ,eigentiimliche Verbindung und Verquickung
von Frommigkeit und Sittlichkeit, die in dieser Weise keine zweite Religion
der Welt kennt“. , Auch die ethischen Forderungen Jesu sind als Einzel-
forderungen auf dem Boden des Judentums grundsatzlich moéglich®, aber von
der ,Wucht ihrer Konzentration und ihrer ,absoluten Intensitit“ wendet sich
der Jude gewdhnlich doch ab. Er sieht darin eine iibersteigerte Strenge, die
,praktisch nicht durchiiihrbar ist“.

An der Bergpredigt Jesu zerbricht jeder Mensch, weil er weiss, dass
er ihre Forderung, der er Recht geben muss, nicht erfiillen kann. Aus dieser
Bedringnis rettet nur die Erkenntnis des Neuen Testamentes, dass Jesus nicht
bloss die unentrinnbare , Wirklichkeit der Siindigkeit auideckt”, sondern ,auch
die Wirklichkeit der Vergebung, die Wirklichkeit der Gnade zeigt”. , Mit der
Bergpredigt etwas anfangen kann nur der, auch als Jude nur der, dem sie der
Wegweiser zum Kreuze des Heilandes wird.” Die Person Jesu ist das Ent-
scheidende. Er ist, wie es der alte Kirchenvater Origenes tiefsinnig gesagt hat,
,autobasileia“, d. h. Jesus selber ist das Reich, das Gottesreich, das, sobald es
von ihm gelést werden und ohne ihn bestehen will, zur sinnlosen Unmoglichkeit,
zur schwirmerischen Idee herabsinkt. | Erst unter dem Kreuze Jesu gewinnt
sein Forderung auch ihre positive, ihre aufbauende Bedeutung: sie wird Gesetz
- derer, die tiglich von ihm sich richten lassen, tdglich von ihm sich vergeben
lassen, tiglich von ihm den Weg neu sich weisen lassen.”

Obschon kein Wort ausdriicklich davon gesagt wird, vermag Kittels vor-
nehme und verdienstvolle Schrift jedem, der sehen kann, die Augen zu o6ffnen
iber die Seichtheit und Oberilachlichkeit des Antisemitismus, wie er gang
und gibe ist. In den Tieten, um die es hier geht, horen die wohlfeilen Schlag-
worte der Judenhasser aul. Und wie von selber stellt sich die Ueberzeugung
ein, dass Juden wie Walter Rathenau, Gustav Landauer, Martin Buber (um
nur diese zu nennen) mehr vom Geiste Jesu erkannt und gelebt haben als die
Masse derer, die sich allein schon wegen ihrer Zugehorigkeit zu einer andern
Rasse fiir bevorzugte Geschopie Gottes halten. Hans Bruppacher.

_ Redaktionelle Bemerkungen.

Wenn der Kampf um den Text und der mit dem Druckiehler mehr oder
weniger siegreich beendet ist, beginnt der mit dem Raum. Wie vieles muss
jedesmal fiir die betreffende Nummer abgewiirgt, d. h. zuriickgestellt oder dau-
ernd weggelassen werden, um dem Prokrustesbett gerecht zu werden! Ich bitte
wieder um Geduld; es kommt alles dran, soweit als moglich, sobald als mog-
lich und wenn moglich im rechten Zusammenhang,

Ich bitte auch die Freunde, in den Ferien das Werben fiir die ,Neuen
Wege" nicht zu vergessen. Sie bieten dafiir oft Gelegenheit. Vielen Dank und
die herzlichsten Wiinsche fiir die Erholungstage. Die Betrachtung ,Lirm und
Stille” ist ein wenig fiir sie geschrieben.

- ' Druckiehler,
Im Maiheit ist auf Seite 227, Z. 5 von unten zu lesen ,Kriegsideo-
logie" statt , Kriegstheologie®, auf S. 254 Z. 13 von unfen ,Sinowiew* statt
Oinowieft”, S, 257 Z. 1 von unten ,wichtigste” statt wichtigsten®.

320



	Du sollst nicht töten : Leo Tolstois Rede gegen den Krieg
	Anhang

