
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 4

Artikel: Die grosse Speisung : Text : Johannes 6, 1-13

Autor: Hubacher, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die grosse Speisung.1)
Text: Johannes 6, 1—13.

Liebe Gemeinde! Wenn wir hier in der Kirche zum Gottesdienst
zusammenkommen, bekennen wir damit demütig, dass wir mit dem'
Leben nicht allein fertig zu werden vermögen. Wir kommen
zusammen als Arme und Suchende, als solche, die einen Mangel
empfinden, den sie nicht selber decken können, die eine Not verspüren,
für welche sie keine Abhilfe wissen. Darum beten wir zu Anfang
unserer Zusammenkunft zu Gott und strecken die Hand aus nach
ihm, weil wir seiner bedürfen in den Freuden und Leiden, in den
Sorgen und Zweifeln des Lebens, in den Wechselfällen unseres
Geschickes. Wir spüren, dass wir irgendwie eingeschlossen sind, von
dicken Mauern umgeben, in ein Gefängnis gesperrt und möchten
nun herauskommen aus diesem Gefängnis, sprengen die Mauern,
die uns einschliessen und von wahrem Leben und von wahrer
Freude trennen, ein Ende machen der traurigen Gefangenschaft, zu
der wir verurteilt sind. Wir spüren die Leere, in der wir stehen
müssen, das Armselige, Unbefriedigende und Kärgliche unseres
Lebens auch dort, wo es am schönsten und besten ist. Wenn wir
in die Kirche kommen, bekennen wir diese Armut, stellen uns als
solche hin, die gesegnet sein möchten und nun diesen Segen suchen,
die von Gott wissen und ihn nun auch erfahren möchten als einen
Befreier und Erlöser aus der Armut. Es ist etwas Ergreifendes,
wenn man an all die Tausende und Hunderttausende denkt, die in
allen Kirchen der Erde ihre Hand ausstrecken nach der grossen
Gabe Gottes. Sie gleichen den Leuten im Evangelium, von denen
es heisst: „Danach ging Jesus weg und es zog ihm viel Volks
nach." Auch heute zieht viel Volks Jesus nach. Es ist ein
unabsehbarer Zug von Männern, Frauen, Kindern, der Jesus nachfolgt
und der von seinem Vater, von Gott und niemand anderem Befreiung

aus seiner Not, das Ende seiner Gefangenschaft, Beseligung
und Heil erwartet.

Denn freilich nicht nur unsere Not und unsere Armut bekennen
wir, wenn wir hier in der Kirche sind, wir bekennen auch unseren
Glauben und unsere feste Zuversicht, dass das nicht so bleiben
müsse, sondern von ihm könne geändert und gewendet werden. Wir
bekennen auch, dass wir in ihm den guten Hirten sehen, welcher
sich der verirrten, zerstreuten und geängstigten Herde erbarmt, sie
sammelt, leitet und versorgt. In der Kirche spüren wir nicht bloss
den Mangel unseres Lebens, da werden wir auch des überschweng-

x) Predigt, am 3. März 1929, dem Tage der Abstimmung über die
Getreidevorlage, in der Friedenskirche zu Bern gehalten.

153



liehen Reichtums bewusst, der ihm verliehen ist und lernen Gottes
Güte sehen und anbeten. Hier wird es uns ein tiefes Bedürfnis, uns
unter diese Güte zu stellen und sprechen wir aus tiefster und innerster

Ueberzeugung aus : „Herr, deine Güte reicht so weit der Himmel

ist und deine Wahrheit so weit die Wolken gehen. Herr, du
* hilfst Menschen und Vieh. Wie teuer ist deine Güte, dass Menschen

unter dem Schatten deiner Flügel Zuflucht haben. Sie werden trunken

von den reichen Gütern deines Hauses und du tränkest sie mit
Wonne wie mit einem Strom, denn bei dir ist die Quelle des Lebens
und in deinem Lichte sehen wir das Licht." In diesen Worten ist
uns Gott, der Vater Jesu Christi, gegeben als unser Vater und
Versorger und die Abhilfe des Mangels und die Wegschaffung der
Not verheissen. Denn solche Worte sind ja nicht bloss Worte,
sondern Kräfte der Zukunit und Worte des ewigen Lebens, die man
eben nur bei Gott selbst findet. Solche Worte gestalten die Dinge
neu und ändern die harten Verhältnisse, an denen gewöhnliche
Menschenworte wirkungslos abprallen. In ihnen beginnt eine neue
Welt aufzusteigen, die ihre Segnungen über die Menschenwelt aus-
giesst. Da werden Worte zu einem Evangelium, das uns dessen
gewiss macht, Gott sei wahrhaftig unser Gott und uns nahe, die
Quelle unseres Lebens und könne Menschen und Tieren helfen,
wenn er nur wolle.

Heute nun werden wir durch unseren Text vom Evangelium
dazu ermutigt, auch in einer Sache von Gott und seinem Geist Hilfe
zu erwarten, wo es am allerschwersten ist, nämlich bei der
Versorgung unseres Leibes mit Nahrung, bei der Beschaffung des
täglichen Brotes. Wir werden hier gelehrt, dass eine unserer Nöte, die
wir in der Kirche fühlen und mit Gott in Zusammenhang bringen
und ihm zur Lösung übergeben sollen, der Hunger unseres Leibes
ist. Gott will, dass alle Menschen sich sollen sättigen und ihren
Hunger stillen können und er entbindet die Kräfte, welche das Brot
schaffen und der leiblichen Not in jeder Form steuern. Wie die jungen

Vögel im Nest ihre Hälse strecken, ihre Schnäbel weit
aufsperren, ungeduldig schreien und auf ihre Mutter warten und wie
die Mutter pfeilschnell herbeifliegt und sie füttert, so sollen wir
Menschen dessen versichert sein, dass uns Gott in unserer
leiblichen Not nicht stecken lässt. Das wusste schon der Sänger des
145. Psalms, als er ausrief: „Aller Augen warten auf dich, dass du
ihnen Speise gebest zu seiner Zeit. Du tust deine Hand auf und
sättigest alles, was da ist, mit Wohlgefallen."

Und wohl gemerkt, wenn der Psalmsänger so redet und von
der Speise spricht, die aus der Hand Gottes kommt und jedem zu
seiner Zeit gegeben wird, so meint er damit nicht etwa bloss die
Seelenspeise, das geistliche Brot, das Brot des Lebens, sondern er
meint wirklich die Nahrung und Notdurft des Leibes, für dessen

154



j-ç^j^W^iw.

Stillung er eine solch herrliche Verheissung gibt. Unser Text
erzählt, dass Jesus auf einen Berg gestiegen sei und dann habe er die
Augen aufgehoben und das viele Volk erblickt, das ihm gefolgt war
und das Erste, was ihm in den Sinn kam, war der Gedanke: Wie
sollen wir sie ernähren? Er fühlt, dass es seine Sache ist, sie mit
Brot zu versorgen, er spürt die Verantwortung. Eine wunderbare
fürsorgliche und väterliche Liebe legt er an den Tag, denn auch ein
Hausvater zeigt sich den Seinigen als das, was er ist nicht allein
dadurch, dass er sie geistig versorgt, indem er ihnen Ratschläge
erteilt, Befehle gibt, Strafen und Lob austeilt, Mahnungen ausspricht
und Trost spendet, sondern dadurch, dass er sie speist. Der Vater
ist der Ernährer, er spendet das Brot, und so ist auch Gott darum
unser Gott und müssen wir auch das in unsern Glauben einbeziehen,

dass er uns unsere Speise gibt zu seiner Zeit. Komme man
uns hier nicht mit dem Hinweis auf das Wort Jesu, das er dem
Satan in der Wüste geantwortet hat, als dieser ihn veranlassen
wollte, Steine in Brot zu verwandeln, mit dem vielgehörten Wort :

„Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, sondern von einem jeglichen

Wort, das aus dem Munde Gottes geht." Jesus hat dieses
Wort gesprochen, als ihn selbst hungerte, als er vierzig Tage
gefastet hatte. Als er dagegen andere hungern sah, hat er sich das
tief zu Herzen gehen lassen und voll Besorgnis gefragt : „Wo sollen
wir Brot für so viele Menschen kaufen?" Gewiss, Brot ist nicht
das Einzige, was wir brauchen, Brot ist vielleicht nicht einmal die
Hauptsache, die wir nötig haben, und ohne Zweifel lebt der Mensch
nicht vom Brot allein, aber dieses schöne und wahre Wort Jesu
wird in unserem Mund zu einer empörenden Phrase, zu einer
Beleidigung und zu grausamem Hohn, wenn wir es, wie es oft genug
vorkommt, gegen andere brauchen, wenn wir es mit kauenden Muskeln

und vollen Backen denen, die nichts haben, zur Belehrung
vorhalten. Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, aber er lebt auch
vom Brot, und wenn uns Jesus im Unservater um das tägliche Brot
bitten lehrt, so bringt er eben damit die Frage unserer Ernährung
mit Gott und seiner Wahrheit in allernächsten Zusammenhang und
zeigt, dass hinter der Frage nach dem Brot die Frage nach Gott
auftaucht und wartet, ja, dass die Brotfrage eine Gottesfrage, eine
Frage von religiöser Würde und Wichtigkeit ist. Wenn wir uns das
recht vergegenwärtigen, verstehen wir vielleicht auch, warum in
diesen Tagen, wo das Schweizervolk über seine Brotversorgung
Entschlüsse fassen soll, die Geister so aufgeregt und die
Leidenschaften so lebendig sind. Ein heisser politischer Kampf ist
entbrannt, aber er spielt sich ab auf einem Hintergrund, von dem die
Politiker nichts wissen. Wenn es so ungeheuer wichtig ist, wie die
Brotversorgung unseres Landes gestaltet wird, so ist es nicht nur
darum wichtig, weil das Brot ein so allgemeines Volksnahrungs-

155



mittel ist und im Haushalt eine umso grössere Rolle spielt, je kleiner
das Einkommen und je grösser die Kinderzahl ist, sondern darum,
weil wir die Verheissung haben, dass Gott seine Hand auftue und
jedem seine Speise gebe zu seiner Zeit und weil uns das Evangelium
um das Brot bitten heisst und uns so glauben lehrt, dass es eine

Gottesgabe ist.
Dass Gott unser Gott ist und sich unser leibliches Wohl

angelegen sein lässt, das zu glauben ist ganz besonders dort schwer,
wo man um die Ernährung in beständiger Sorge sein muss, wo man
wenig oder kein Brot hat. Es gibt keinen Mangel, der den
Menschen seelisch so bedrückt wie der Mangel an Brot. Nichts kann
den Menschen so entmutigen und kann so völlig allen frohen Glauben

zerstören, wie wenn wir in Angst sein müssen um die
ausreichende Ernährung unserer selbst und derer, die uns anvertraut sind.
Wir haben das alle während des Krieges selber erlebt. Die Aelteren
unter euch erinnern sich gewiss noch, was für bange Sorgen in den
Jahren 17 und 18 in unseren Gemütern einzogen, wenn bekannt
wurde, der von der eidgenössischen Getreideverwaltung eingeführte
Vorrat an Brotgetreide reiche nur noch für vierzehn Tage, höchstens

drei Wochen. Da konnten wir nicht viel anderes denken als
an diese Gefahr, an diese entsetzliche Möglichkeit einer ausbrechenden

Hungersnot. Wir sind damals sehr kleinmütig gewesen. Zu
verwundern ist das übrigens nicht, sehen wir doch den gleichen Kleinmut

auch bei den Jüngern Philippus und Andreas in unserer
Erzählung des Evangeliums. Auch sie können in dem Augenblick, wo
sie das viele Volk und die wenigen Brote und Fische sehen, nichts
anderes denken als : es langt nicht. Auch sie, die Jünger des Herrn,
werden durch die Gefahr eines zutagetretenden Nahrungsmangels
gleichsam blind gemacht für die Hilfe, die es in diesem Mangel gibt
und die ihnen so unendlich nahe war. Sie sehen nur die drohende
Not und den Mangel, sie sehen nur die hungrigen Mäuler, mehr
nicht. Sie glauben nicht, sie sind entmutigt und kleingläubig. Luther
sagt hiezu : Wenn die Jünger geglaubt hätten, so hätten sie fröhlich
gesprochen: „Wir haben zwar nur fünf Brote und zwei Fische, das
ist nicht genug für fünftausend Menschen, aber gottlob dass wir
dich bei uns haben, lieber Herr Jesu, denn durch deinen Segen und
Hilfe, ob wir gleich keinen Heller haben und in der Einöde sind,
wollen wir dennoch genug haben."

Wenn es schwer ist, den Glauben an Gott festzuhalten, wenn
der Mangel einkehrt und der Hunger sein Haupt erhebt, um wie
viel schwerer ist es für den, bei dem der Mangel da ist und der den
Hunger nicht nur kommen sieht, sondern ihn leidet. Hunger leidet.
Ich weiss nicht, ob jemand unter uns ist, der weiss, was es heisst,
Hunger zu leiden, wahrscheinlich nicht. Wenn wir von Hunger
reden, meinen wir ja gewöhnlich etwas ganz anderes, etwas viel

156



i .¦IST*--!».', ¦¦

harmloseres, viel gemütlicheres. Es soll einmal ein Richter zu einem
Angeklagten, der wegen Diebstahl vor ihm stand, gesagt haben:
„Was, aus Hunger wollen Sie gestohlen haben und das soll eine
Entschuldigung sein. Schämen Sie sich, ich habe alle Tage, wenns
gegen den Mittag geht, einen wärschaften Hunger, aber deswegen
stehle ich doch nicht." Dieser Richter wusste nicht was Hunger
ist. Hunger ist eben etwas anderes als der gute Appetit, den
wir vor dem Essen alle verspüren, wenn wir gesund sind. Wo
Hunger ist, ist kein Glaube möglich, denn Hunger bedrückt
und entmutigt nicht bloss, er treibt den, der ihn leidet, in
die Verzweiflung. Hunger ist kein guter Nährboden für schöne
Regungen der Seele, kein Acker, auf dem Tugenden wachsen. Wo
Hunger ist, hört der ideale Sinn auf, der Hochflug der Gedanken
ist vorbei, der Sinn klebt am Boden, die Gedanken werden niedrig
und grob, es können die Fäuste sich ballen und auf die Lippen können

Fluchworte steigen. Im Hunger tut der Mensch, was er sonst
niemals tun würde, was er immer gescheut, ja gefürchtet hat, da
lernt er lügen und stehlen, lernt die Gemeinheit. Hunger macht gottlose

Menschen, er trennt den Menschen von Gott. Denn für ihn ist
der Hunger etwas völlig anderes als für das Tier. Das Tier leidet
auch, wenn es hungert, der Hunger presst ihm auch den Schrei des
Schmerzes ab, er tut ihm auch weh und kann sich zur Unerträglich-
keit steigern, der Hunger wird sich in Heisshunger wandeln und
schliesslich zum Tode führen, aber es wird immer alles auf der
gleichen Linie bleiben. Wenn der Mensch hungert, ist es etwas anderes.
Dann hungert einer, dem die Verheissung gegeben worden ist, dass
ihm Gott seine Speise geben werde zu seiner Zeit, einer, der um
das tägliche Brot bitten kann. Ihm tut der Hunger nicht bloss weh,
er beleidigt ihn und bedeutet für ihn Erniedrigung und Entwürdigung.

Darum das Lästerwort auf den Lippen des Darbenden, darum

die Abkehr von Gott, die wir bei denen beobachten, die Hunger
leiden oder deren Leben doch nichts anderes ist als ein beständiger
Kampf um das Allernötigste, ums Brot, das den Hunger stillt und
das Hungergespenst verscheucht.

Nun kommen wir in unserem Text zu dem 10. und 11. Vers,
wo es heisst: „Jesus aber sprach: Schaffet, dass sich das Volk
lagere. Es war viel Gras an dem Ort. Da lagerten sich bei
fünftausend Mann. Jesus aber nahm die Brote, dankte und gab sie den
Jüngern, die Jünger aber denen, die sich gelagert hatten, desgleichen

auch die Fische, so viel sie wollten." In diesen Worten ist es
deutlich ausgesprochen und dargestellt, wie Jesus die Brotfrage,
die Frage nach der Nahrung, löst und dem Mangel abhilft. Mitten
in ihrem armseligen Leben, wo die Einen im Ueberfluss sind und
darum an Gott vorbeikommen und die andern darben und sich darum

von ihm abkehren, dürfen die Menschen glauben an die Schöp-

157



ferkraft desjenigen Gottes, der im Anfang Himmel und Erde
geschaffen hat und das, was aus ihm gekommen ist, auch am Leben
erhalten will. Weil es sich beim Brot und seiner Beschaffung wirklich

um Gott und sein ewiges Reich handelt und es sich am Brot
entscheidet, ob dieses Reich besteht, darum wird er diese Frage
auch lösen und das Brot, wo es nötig ist, geben. Nicht darauf
kommt es an, ob es uns gelingen werde, unsern Bedarf zu decken,
sondern ob es ihm gefällt, uns an seiner Fülle teilnehmen zu lassen
und wenn sich die Menschen an Gott wenden und sehen, wo ihre
eigentliche Not ist, da werden sie auch als Gäste an Gottes Tisch
geladen und von ihm reichlich versorgt. Es wird ihnen zwar nicht
die Arbeit und die Mfühe, unter Umstanden auch nicht der Kampf,
aber die Sorge und der Kummer ums Brot abgenommen, und sie
dürfen es herrlich erfahren, wie wahr es ist, wenn es im Psalm
heisst: „Es ist umsonst, dass ihr früh aufsteht und hernach lange
sitzet und esset euer Brot mit Sorgen. Der Herr gibt es den Seinen
im Schlafe." Das ist freilich nicht leicht festzuhalten und zu glauben,
aber eben zu diesem Glauben sind wir berufen, wenn wir um das
tägliche Brot bitten, zu dem Glauben, in welchem wir nicht bloss
auf unsern Mangel, sondern mit Zuversicht und gewissem Sinn auf
Gottes gebende Hand schauen. Es ist wunderbar, mit welcher Ein-
drücklichkeit uns das heutige Evangelium dies nahe bringt, wie
Jesus hier den Menschen, die ihm in die Einöde gefolgt sind, den
Tisch deckt. Er lässt sie sich lagern und teilt nun aus, nachdem er
gedankt hat, und sein Segen kann bewirken, dass aus dem Wenigen
viel wird. Unter seinen Händen ist das Brot gewachsen und
gemehrt worden, sodass alle bekamen so viel sie wollten, eine
seltsame, unerhörte Art der Brotversorgung. Man nennt es ein Wunder

und doch ist, was hier geschieht, im Grunde nichts anderes als
was wir alle Tage vor Augen haben, wenn Gott in der Natur aus
Kleinem Grosses, aus Wenigem viel werden lässt. Erleben wir es
nicht alle Jahre, dass Gott das Brot der Erde, ihren Ertrag an Nahrung

mehrt, wenn er aus einem Korn hundert Körner, aus einem
Apfelkern einen Baum und neue Aepfel und aus diesen wieder neue
Bäume wachsen lässt und dadurch zeigt, dass sein Wille, zu geben
und zu mehren, wenn wir ihn nur recht verstehen, schier ohne
Grenzen ist? Gewaltig wird uns das gepredigt durch das Evangelium

von der grossen Speisung. Und wenn nun auch wir unsere
Not vor Gott bringen und die Last der Nahrungssorgen als von
ihm uns aufgelegt annehmen, tragen und die Sorge zu wenden
suchen, dann ist uns verheissen, dass er auch bei uns der Not steuern
und die Last abnehmen werde, denn wenn er uns die Gnade gibt,
dass wir den Hunger als einen Hinweis auf ihn empfinden und seine
Barmherzigkeit unser Essbedürfnis benützt, um in uns die Bitte um
seine Gabe zu erwecken, dann wird er diese Gabe auch nicht ver-

158



weigern, sondern wahr machen, was er in einem andern Psalm
verheisst : „Reiche müssen darben und hungern, aber die den Herrn
suchen, haben keinen Mangel an irgend einem Gut." (Psalm 34, 1.)

Und wie uns das Evangelium lehrt, die Güter des Lebens von
Gott zu erhoffen und zeigt, wie sie wirklich von ihm kommen, so
lehrt es uns auch, wenn sie da sind, sie recht brauchen und zu ihnen
Sorge tragen. Wir werden angehalten, was wir nicht haben an
solchen Gütern, von ihm mit Gewissheit des Herzens und froher
Zuversicht zu erwarten und was wir haben, mit Weisheit und kluger
Umsicht zu brauchen und damit an den Tag zu legen, dass wir es
schätzen. Das lehrt uns unser Evangelium dort, wo es uns erzählt,
dass Jesus Befehl gegeben habe, die übrig bleibenden Brocken in
Körbe zu sammeln. Man hätte vielleicht denken können, wenn es
ihm gegeben war, dass das Brot unter seinen Händen gewachsen
war und sich gemehrt hatte, er hätte nun die Resten achtlos liegen
lassen, denn was man im Ueberfluss haben kann, das schätzt man
zuletzt nicht mehr. Das Volk, das vorher gedarbt hatte, bekam ja
jeder so viel er wollte, es schwamm also förmlich in Brot und hatte
Fülle und Ueberfülle, und nichts wäre natürlicher, als dass sich
Jesus weiter um solche Sachen nun nicht mehr gekümmert, sondern
die herumliegenden Reste achtlos liegen gelassen hätte. Aber das
geschieht nicht. Er lässt die Reste sorgfältig zusammentragen, nichts
darf liegen bleiben, nichts vergeudet werden. Dieser Teil unseres
Evangeliums wird gewöhnlich übersehen, auch als ein übrigbleibender

Brocken liegen gelassen. Wir aber wollen auf ihn achten
und auch noch in unsere Körbe sammeln. Da fehlt es uns nämlich
vielfach am rechten Sinn, nämlich so, dass wir Gottes Gaben, wenn
sie uns gegeben sind und wir sie besitzen, nicht zu besitzen und
zu nützen verstehen, sie statt zu brauchen missbrauchen und damit
vergeuden. In meinem elterlichen Hause sind wir Kinder streng
dazu erzogen worden, dass wir am Tisch auch nicht das kleinste
Stückchen Brot durften liegen lassen, obschon meine Eltern immer
genug Brot herbeizuschaffen vermochten, dass man nicht eigentlich
das Brot hätte sparen müssen. Und wir hätten es auch niemals
gewagt, ein Stück Brot auf die Strasse zu werfen, wir hätten das als
ein grosses Unrecht empfunden, wir hätten das Brot damit geschändet.

So ist es uns Kindern in Fleisch und Blut übergegangen, dass
man das Brot nicht schänden darf. Aber gerade dieses Unrecht,
freilich nicht mehr mit dem Stücklein Brot, sondern mit den Gütern
des Lebens überhaupt, ist es, das wir immer wieder begehen. Wie
oft geschieht es, dass die Menschen übermütig werden, wenn es
ihnen wohlergeht. Es wird viel verdient, also wird Viel ausgegeben,
es ist Brot und alles Nötige in genügendem Masse vorhanden, also
schätzt man es nicht mehr. Da Verstössen wir gegen den klaren
Willen Gottes, der uns lehrt, mit dem, was wir seinem Segen zu

159



verdanken haben, haushälterisch umzugehen und die guten Tage
für die bösen Vorsorgen zu lassen. Ich weiss nicht, ob wir das
überhaupt tun würden, ob wir nicht alle Güter verschleudern, die Gaben
Gottes rücksichtslos zertreten und verzetteln würden, wenn uns
nicht schon unsere menschliche Vernunft das abraten würde, die
uns vor Augen hält, dass nach Zeiten des Ueberflusses solche des

Mangels kommen können und es schon darum ratsam ist, zu sparen.
Aber es gibt eine weit schlimmere Art, das Brot zu schänden,

als wenn das Haushalten und Sparen vergessen wird. Es gibt
Menschen, die die Güter der Erde auf eine solche Weise schänden, dass
sie sie zwar nicht vergeuden und verzetteln, sondern treulich
aufbewahren und dann benützen, um sich an ihnen zu mästen. Gerade
mit dem Gut, von dem heute die Rede ist, mit dem Brot oder dem
Brotgetreide, geschieht das oft genug und wir können nicht anders,
als auch auf diese Sache das Licht des Evangeliums fallen lassen und
sie liegt in diesem Lichte sehr einfach und klar, nämlich so: Es gibt
Menschen, die das Brot und das Brotgetreide aufbewahren, aber
nicht, um dem Befehl Gottes zu gehorchen und in den Tagen des
Ueberflusses weise vorzusorgen für die Tage des Mangels, sondern
um aus dem Segen der Erde, den Gott gibt, Nutzen zu ziehen und
an ihm Profit zu machen. Sie sammeln das Brot, das nicht sofort
gegessen werden kann, nicht nur in Körbe, sondern in grosse Scheunen

und mächtige Lagerhäuser, halten es zurück, lassen es rar und
teuer werden und wenn das erreicht, der Preis gestiegen ist, setzen
sie es ab und drücken die Armen. Als Jesus die Brocken aufzuheben
und sorgsam zu sammeln gebot, wollte er offenbar nicht, dass das
Brot dazu diene, die Körbe der Getreidespekulanten zu füllen, die
es dadurch schänden und Gott lästern, indem sie sich an dieser
Gabe bereichern. Das Brot ist heilig, weil es Gott heiligt und allen
Menschen in ausreichendem Masse geben will, aber dann müssen
wir es auch geschehen lassen, dass Gott nicht nur einzelnen
Menschen, wenigen Bevorzugten die Scheunen füllen will, damit sie die
alten abbrechen und neue und grössere bauen und sprechen
können: „Iss und trink und sei guten Mutes, du hast nun einen Vorrat
auf viele Jahre", und daran zu Narren werden, denen doch in der
Nacht die Seele abgefordert wird, sondern dass er allem Volk den
Tisch deckt. Nur wo die Last des Hungers gemeinsam getragen
wird und kein Volksgenosse sich auf die Seite macht, um diese Last
nicht zu tragen, wird Gott sie uns abnehmen und den Mangel in
Fülle verwandeln. Ernst Hubacher.

160


	Die grosse Speisung : Text : Johannes 6, 1-13

