Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 4

Artikel: Die grosse Speisung : Text : Johannes 6, 1-13
Autor: Hubacher, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135860

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die grosse Speisung.')
Text: Johannes 6, 1—13.

Liebe Gemeinde! Wenn wir hier in der Kirche zum Gottesdxenst
zusammenkommen, bekennen wir damit demuhg, dass wir mit dem’
Leben nicht allein fertig zu werden vermoégen. Wir kommen zu-
sammen als Arme und Suchende, als solche, die einen Mangel emp-
finden, den sie nicht selber decken konnen, die eine Not verspiiren,
fiir welche sie keine Abhilfe wissen. Darum beten wir zu Anfang
unserer Zusammenkunft zu Gott und strecken die Hand aus nach
ihm, weil wir seiner bediirfen in den Freuden und Leiden, in den
Sorgen und Zweifeln des Lebens, in den Wechselfdllen unseres Ge-
schickes. Wir spiiren, dass wir irgendwie eingeschlossen sind, von
dicken Mauern umgeben, in ein Gefangnis gesperrt und mdochten
nun herauskommen aus diesem Gefingnis, sprengen die Mauern,
die uns einschliessen und von wahrem Leben und von wahrer
Freude trennen, ein Ende machen der traurigen Gefangenschatit, zu
der wir verurteilt sind. Wir spiiren die Leere, in der wir stehen
missen, das Armselige, Unbefriedigende und Kérgliche unseres
‘Lebens auch dort, wo es am schonsten und besten ist. Wenn wir
in die Kirche kommen bekennen wir diese Armut, stellen uns als
solche hin, die gesegnet sein méchten und nun diesen Segen suchen,
die von Gott wissen und ihn nun auch erfahren mochten als einen
Befreier und Erléser aus der Armut. Es ist etwas Ergreifendes,
wenn man an all die Tausende und Hunderttausende denkt, die in
allen Kirchen der Erde ihre Hand ausstrecken nach der grossen
Gabe Gottes. Sie gleichen den Leuten im Evangelium, von denen
es heisst: ,,Danach ging Jesus weg und es zog ihm viel Volks
nach.“ Auch heute zieht viel Volks Jesus nach. Es ist ein unab-
sehbarer Zug von Mannern, Frauen, Kindern, der Jesus nachfolgt
und der von seinem Vater, von Gott und niemand anderem Befrei-
ung aus seiner Not, das Ende seiner Gefangenschaft, Beseligung
und Heil erwartet. |

Denn freilich nicht nur unsere Not und unsere Armut bekennen
wir, wenn wir hier in der Kirche sind, wir bekennen auch unseren
Glauben und unsere feste Zuversicht, dass das nicht so bleiben
miisse, sondern von ihm koénne geindert und gewendet werden. Wir
bekennen auch, dass wir in ihm den guten Hirten sehen, welcher
sich der verirrten, zerstreuten und geingstigten Herde erbarmt, sie
sammelt, leitet und versorgt. In der Kirche spiiren wir nicht bloss
den Mangel unseres Lebens, da werden wir auch des iiberschweng-

') Predigt, am 3. Mirz 1929, dem Tage der Abstimmung iiber dle Ge-
treidevorlage, in der Friedenskirche zu Bern gehalten.

153 -



lichen Reichtums bewusst, der ihm verliehen ist und lernen Gottes
Giite sehen und anbeten. Hier wird es uns ein tiefes Bediirfnis, uns
unter diese Giite zu stellen und sprechen wir aus tiefster und inner-
ster Ueberzeugung aus: ,,Herr, deine Giite reicht so weit der Him-
me] ist und deine Wahrheit so weit die Wolken gehen. Herr, du
- hilfst Menschen und Vieh. Wie teuer ist deine Giite, dass Menschen
unter dem Schatten deiner Fliigel Zuflucht haben. Sie werden trun-
ken von den reichen Giitern deines Hauses und du trinkest sie mit
Wonne wie mit einem Strom, denn bei dir ist die Quelle des Lebens
und in deinem Lichte sehen wir das Licht.* In diesen Worten ist
uns Gott, der Vater Jesu Christi, gegeben als unser Vater und
Versorger und die Abhilfe des Mangels und die Wegschaffung der
Not verheissen. Denn solche Worte sind ja nicht bloss Worte, son-
dern Krifte der Zukunit und Worte des ewigen Lebens, die man
eben nur bei Gott selbst findet. Solche Worte gestalten die Dinge
neu und iAndern die harten Verhiltnisse, an denen gewohnliche
Menschenworte wirkungslos abprallen. In ihnen beginnt eine neue
Welt aufzusteigen, die ihre Segnungen iiber die Menschenwelt aus-
giesst. Da werden Worte zu einem Evangelium, das uns dessen
gewiss macht, Gott sei wahrhaftig unser Gott und uns nahe, die
Quelle unseres Lebens und konne Menschen und Tieren helfen,
wenn er nur wolle.

Heute nun werden wir durch unseren Text vom Evangelium
dazu ermutigt, auch in einer Sache von Gott und seinem Geist Hilfe
zu erwaiten, wo es am allerschwersten ist, namlich bei der Ver-
sorgung unseres Leibes mit Nahrung, bei der Beschaffung des tag-
lichen Brotes. Wir werden hier gelehrt, dass eine unserer Note, die
wir in der Kirche fiihlen und mit Gott in Zusammenhang bringen
und ihm zur Lésung iibergeben sollen, der Hunger unseres Leibes
ist. Gott will, dass alle Menschen sich sollen sittigen und ihren
Hunger stillen kénnen und er entbindet die Kréfte, welche das Brot
schaffen und der leiblichen Not in jeder Form steuern. Wie die jun-
gen Vogel im Nest ihre Hélse strecken, ihre Schnidbel weit aui-
sperren, ungeduldig schreien und auf jhre Mutter warten und wie
die Mutter pfeilschnell herbeifliegt und sie fiittert, so sollen wir
Menschen dessen versichert sein, dass uns Gott in unserer leib-
lichen Not nicht stecken lasst. Das wusste schon der Sanger des
145. Psalms, als er ausrief: ,,Aller Augen warten auf dich, dass du
thnen Speise gebest zu seiner Zeit. Du tust deine Hand auf und
sattigest alles, was da ist, mit Wohlgefallen. '

Und wohl gemerkt, wenn der Psalmsdnger so redet und von
der Speise spricht, die aus der Hand Gottes kommt und jedem zu
seiner Zeit gegeben wird, so meint er damit nicht etwa bloss die
Seelenspeise, das geistliche Brot, das Brot des Lebens, sondern er
meint wirklich die Nahrung und Notdurft des Leibes, fiir dessen

154




Stillung er eine solch herrliche Verheissung gibt. Unser Text er-
zahlt, dass Jesus auf einen Berg gestiegen sei und dann habe er die
Augen aufgehoben und das viele Volk erblickt, das ihm gefolgt war
und das Erste, was ihm in den Sinn kam, war der Gedanke: Wie
sollen wir sie erndhren? Er fiihlt, dass es seine Sache ist, sie mit
Brot zu versorgen, er spiirt die Verantwortung. Eine wunderbare
fiirsorgliche und vaterliche Liebe legt er an den Tag, denn auch ein
Hausvater zeigt sich den Seinigen als das, was er ist nicht allein
dadurch, dass er sie geistig versorgt, indem er ihnen Ratschlage er-
teilt, Befehle gibt, Strafen und Lob austeilt, Mahnungen ausspricht
und Trost spendet, sondern dadurch, dass er sie speist. Der Vater
ist der Ernéhrer, er spendet das Brot, und so ist auch Gott darum
unser Gott und miissen wir auch das in unsern Glauben einbezie-
hen, dass er uns unsere Speise gibt zu seiner Zeit. Komme man
uns hier nicht mit dem Hinweis auf das Wort Jesu, das er dem
Satan in der Wiiste geantwortet hat, als dieser ihn veranlassen
wollte, Steine in Brot zu verwandeln, mit dem vielgeh6rten Wort:
,Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, sondern von einem jegli-
chen Wort, das aus dem Munde Gottes geht.* Jesus hat dieses
Wort gesprochen, als ihn selbst hungerte, als er vierzig Tage ge-
fastet hatte. Als er dagegen an d e r e hungern sah, hat er sich das
tief zu Herzen gehen lassen und voll Besorgnis gefragt: ,,Wo sollen
wir Brot fiir so viele Menschen kaufen?“ Gewiss, Brot ist nicht
das Einzige, was wir brauchen, Brot ist vielleicht nicht einmal die
Hauptsache, die wir nétig haben, und ohne Zweifel lebt der Mensch
nicht vom Brot allein, aber dieses schéne. und wahre Wort Jesu
wird in unserem Mund zu einer emporenden Phrase, zu einer Be-
leidigung und zu grausamem Hohn, wenn wir es, wie es oft genug
vorkommt, gegen andere brauchen, wenn wir es mit kauenden Mus-
keln und vollen Backen denen, die nichts haben, zur Belehrung vor-
halten. Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, aber er lebt auch
vom Brot, und wenn uns Jesus im Unservater um das tigliche Brot
bitten lehrt, so bringt er eben damit die Frage unserer Erndhrung
mit Gott und seiner Wahrheit in allernichsten Zusammenhang und
zeigt, dass hinter der Frage nach dem Brot die Frage nach Gott
auftaucht und wartet, ja, dass die Brotfrage eine Gotfesfrage, eine
Frage von religioser Wiirde und Wichtigkeit ist. Wenn wir uns das
recht vergegenwartigen, verstehen wir vielleicht auch, warum in
diesen Tagen, wo das Schweizervolk iiber seine Brotversorgung
Entschliisse fassen soll, die Geister so aufgeregt und die Leiden-
schaften so lebendig sind. Ein heisser politischer Kampf ist ent-
brannt, aber er spielt sich ab auf einem Hintergrund, von dem die
Politiker nichts wissen. Wenn es so ungeheuer wichtig ist, wie die
Brotversorgung unseres Landes gestaltet wird, so ist es nicht nur
darum wichtig, weil das Brot ein so allgemeines Volksnahrungs-

155



mittel ist und im Haushalt eine umso grossere Rolle spielt, je kleiner
das Einkommen und je grosser die Kinderzahl ist, sondern darum,
weil wir die Verheissung habten, dass Gott seine Hand auftue und
jedem seine Speise gebe zu seiner Zeit und weil uns das Evangelium
um das Brot bitten heisst und uns so glauben lehrt, dass es eine
Gottesgabe ist.

Dass Gott unser Gott ist und sich unser leibliches Wohl ange-
legen sein lasst, das zu glauben ist ganz besonders dort schwer,
wo man um die Erndhrung in bestandiger Sorge sein muss, wo man
wenig oder kein Brot hat. Es gibt keinen Mangel, der den Men-
schen seelisch so bedriickt wie der Mangel an Brot. Nichts kann
den Menschen so entmutigen und kann so vollig allen frohen Glau-
ben zerstdren, wie wenn wir in Angst sein miissen um die ausrei-
chende Erndhrung unserer selbst und derer, die uns anvertraut sind.
Wir haben das alle wahrend des Krieges selber erlebt. Die Aelteren
unter euch erinnern sich gewiss noch, was fiir bange Sorgen in den
Jahren 17 und 18 in unseren Gemiitern einzogen, wenn bekannt
wurde, der von der eidgendssischen Getreideverwaltung eingefiihrte
Vorrat an Brotgetreide reiche nur noch fiir vierzehn Tage, hoch-
stens drei Wochen. Da konnten wir nicht viel anderes denken als
an diese Gefahr, an diese entsetzliche Mdglichkeit einer ausbrechen-
- den Hungersnot. Wir sind damals sehr kleinmiitig gewesen. Zu ver-
wundern ist das iibrigens nicht, sehen wir doch den gleichen Klein-
mut auch bei den Jiingern Philippus und Andreas in unserer Er-
zahlung des Evangeliums. Auch sie konnen in dem Augenblick, wo
sie das viele Volk und die wenigen Brote und Fische sehen, nichts
anderes denken als: es langt nicht. Auch sie, die Jiinger des Herrn,
werden durch die Gelahr eines zutagetretenden Nahrungsmangels
gleichsam blind gemacht fiir die Hilfe, die es in diesem Mangel gibt
und die ihnen so unendlich nahe war. Sie sehen nur die drohende
Not und den Mangel, sie sehen nur die hungrigen Mauler, mehr
nicht. Sie glauben nicht, sie sind entmutigt und kleinglaubig. Luther
sagt hiezu: Wenn die Jiinger geglaubt hitten, so hatten sie fréhlich
gesprochen: ,,Wir haben zwar nur fiinf Brote und zwei Fische, das
ist nicht genug fiir fiinftausend Menschen, aber gottlob dass wir
dich bei uns haben, lieber Herr Jesu, denn durch deinen Segen und
Hilfe, ob wir gleich keinen Heller haben und in der Einode sind,
wollen wir dennoch genug haben.*

Wenn es schwer ist, den Glauben an Gott festzuhalten, wenn
der Mangel einkehrt und der Hunger sein Haupt erhebt, um wie
viel schwerer ist es fiir den, bei dem der Mangel da ist und der den
Hunger nicht nur kommen sieht, sondern ihn leidet. Hunger leidet.
Ich weiss nicht, ob jemand unter uns ist, der weiss, was es heisst,
Hunger zu leiden, wahrscheinlich nicht. Wenn wir von Hunger
reden, meinen wir ja gewohnlich etwas ganz anderes, etwas viel

156



harmloseres, viel gemiitlicheres. Es soll einmal ein Richter zu einem
Angeklagten, der wegen Diebstahl vor ihm stand, gesagt haben:
,»Was, aus Hunger wollen Sie gestohlen haben und das soll eine
Entschuldigung sein. Schamen Sie sich, ich habe alle Tage, wenns
gegen den Mittag geht, einen wirschaften Hunger, aber deswegen
stehle ich doch nicht.“ Dieser Richter wusste nicht was Hunger
ist. Hunger ist eben etwas anderes als der gute Appetit, den
wir vor dem Essen alle verspiiren, wenn wir gesund sind. Wo
Hunger ist, ist kein Glaube moglich, denn Hunger bedriickt
und entmutigt nicht bloss, er treibt den, der ihn leidet, in
die Verzweiflung. Hunger ist kein guter Nahrboden fiir schéne Re-
gungen der Seele, kein Acker, auf dem Tugenden wachsen. Wo
Hunger ist, h6ért der ideale Sinn auf, der Hochflug der Gedanken
ist vorbei, der Sinn klebt am Boden, 'die Gedanken werden niedrig
und ,qrob es konnen die Fauste sich ballen und auf die Lippen kon-
nen Fluchworte steigen. Im Hunger tut der Mensch, was er sonst
niemals tun wiirde, was er immer gescheut, ja gefurchtet hat, da
lernt er liigen und stehlen lernt die Gemeinheit. Hunger macht gott_—
lose Menschen, er trennt den Menschen von Gott. Denn fiir ihn ist
der Hunger etwas vollig anderes als fiir das Tier. Das Tier leidet
auch, wenn es hungert, der Hunger presst ihm auch den Schrei des
Schmerzes ab, er tut ihm auch weh und kann sich zur Unertraglich-
keit steigern, 'der Hunger wird sich in Heisshunger wandeln und
schliesslich zum Tode fithren, aber es wird immer alles auf der glei-
chen Linie bleiben. Wenn der Mensch hungert, ist es etwas anderes.
Dann hungert einer, dem die Verheissung gegeben worden ist, dass
ihm Gott seine Speise geben werde zu seiner Zeit, einer, der um
das tagliche Brot bitten kann. lhm tut der Hunger nicht bloss weh,
er beleidigt ihn und bedeutet fiir ihn Erniedrigung und Entwiirdi-
gung. Darum das Lasterwort auf den Lippen des Darbenden, dar-
um die Abkehr von Gott, die wir bei denen beobachten, die Hunger
leiden oder deren Leben ‘doch nichts anderes ist als ein bestandiger
Kampi um das Allernétigste, ums Brot, das den Hunger stillt und
das Hungergespenst verscheucht.

Nun kommen wir in unserem Text zu dem 10. und 11. Vers,
wo es heisst: ,,Jesus aber sprach: Schaffet, dass sich das Volk
lagere. Es war viel Gras an dem Ort. Da lagerten sich bei fiinf-
tausend Mann. Jesus aber nahm die Brote, dankte und gab sie den
Jiingern, die Jiinger aber denen, die sich gelagert hatten, desglei-
chen auch die Fische, so viel sie wollten.“ In diesen Worten ist es
deutlich ausgesprochen und dargestellt, wie Jesus die Brotirage,
die Frage nach der Nahrung, 16st und dem Mangel abhilft. Mitten
in ihrem armseligen Leben, wo die Einen im Ueberfluss sind und
darum an Gott vorbeikommen und die andern darben und sich dar-
um von ihm abkehren, diirfen die Menschen glauben an die Schop-

157



ferkraft desjenigen Gottes, der im Anfang Himmel und Erde ge-
schaffen hat und das, was aus ihm gekommen ist, auch am Leben
erhalten will. Weil es sich-beim Brot und seiner Beschaffung wirk-
lich um Gott und sein ewiges Reich handelt und es sich am Brot
entscheidet, ob dieses Reich besteht, darum wird er diese Frage
auch 16sen und das Brot, wo es notig ist, geben. Nicht darauf
kommt es an, ob es uns gelingen werde, unsern Bedarf zu decken,
sondern ob es ihm gefillt, uns an seiner Fiille teilnehmen zu lassen
und wenn sich die Menschen an Gott wenden und sehen, wo ihre
eigentliche Not ist, da werden sie auch als Gaste an Gottes Tisch
geladen und von ihm reichlich versorgt. Es wird ihnen zwar nicht
die Arbeit und die Miihe, unter Umstanden auch nicht der Kampf,
aber die Sorge und der Kummer ums Brot abgenommen, und sie
diirfen es herrlich erfahren, wie wahr es ist, wenn es im Psalm
heisst: , Es ist umsonst, dass ihr frith aufsteht und hernach lange
sitzet und esset euer Brot mit Sorgen. Der Herr gibt es den Seinen
im Schlafe.“ Das ist freilich nicht leicht festzuhalten und zu glauben,
aber eben zu diesem Glauben sind wir berufen, wenn wir um das
tagliche Brot bitten, zu dem Glauben, in welchem wir nicht bloss
auf unsern Mangel, sondern mit Zuversicht und gewissem Sinn auf
Gottes gebende Hand schauen. Es ist wunderbar, mit welcher Ein-
driicklichkeit uns das heutige Evangelium dies nahe bringt, wie Je-
sus hier den Menschen, die ihm in die Einode gefolgt sind, den
Tisch deckt. Er lasst sie sich lagern und teilt nun aus, nachdem er
gedankt hat, und sein Segen kann bewirken, dass aus dem Wenigen
viel wird. Unter seinen Handen ist das Brot gewachsen und ge-
- mehrt worden, sodass alle bekamen so viel sie wollten, eine selt-
same, unerhérte Art der Brotversorgung. Man nennt es ein Wun-
der und doch ist, was hier geschieht, im Grunde nichts anderes als
was wir alle Tage vor Augen haben, wenn Gott in der Natur aus
Kleinem Grosses, aus Wenigem viel werden lasst. Erleben wir es
nicht alle Jahre, dass Golt das Brot der Erde, ihren Ertrag an Nah-
rung mehrt, wenn er aus einem Korn hundert Korner, aus einem
Apfelkern einen Baum und neue Aepfel und aus diesen wieder neue
Baume wachsen lasst und dadurch zeigt, dass sein Wille, zu geben
und zu mehren, wenn wir ihn nur recht verstehen, schier ohne
Grenzen ist? Gewaltig wird uns das gepredigt durch das Evange-
lium von der grossen Speisung. Und wenn nun auch wir unsere
Not vor Gott bringen und die Last der Nahrungssorgen als von
ihm uns aufgelegt annehmen, tragen und die Sorge zu wenden su-
chen, dann ist uns verheissen, dass er auch bei uns der Not steuern
und die Last abnehmen werde, denn wenn er uns die Gnade gibt,
dass wir den Hunger als einen Hinweis auf ihn empfinden und seine
Barmherzigkeit unser Essbediirfnis beniitzt, um in uns die Bitte um
seine Gabe zu erwecken, dann wird er diese Gabe auch nicht ver-

158



weigern, sondern wahr machen, was er in einem andern Psalm
verheisst: ,,Reiche miissen darben und hungern, aber die den Herrn
suchen, haben keinen Mangel an irgend einem Gut.*“ (Psalm 34, 1.)

Und wie uns das Evangelium lehrt, die Giiter des Lebens von
Gott zu erhofien und zeigt, wie sie wirklich von ihm kommen, so
lehrt es uns auch, wenn sie da sind, sie recht brauchen und zu ihnen
Sorge tragen. Wir werden angehalten, was wir nicht haben an sol-
chen Giitern, von ihm mit Gewissheit des Herzens und froher Zu-
versicht zu erwarten und was wir haben, mit Weisheit und kluger
Umsicht zu brauchen und damit an den Tag zu legen, dass wir es
schiatzen. Das lehrt uns unser Evangelium dort, wo es uns erzihlt,
dass Jesus Befehl gegeben habe, die i{ibrig bleibenden Brocken in
Korbe zu sammeln. Man hitte vielleicht denken k&énnen, wenn es
thm gegeben war, dass das Brot unter seinen Handen gewachsen
war und sich gemehrt hatte, er hitte nun die Resten achtlos liegen
lassen, denn was man im Ueberfluss haben kann, das schitzt man
zuletzt nicht mehr. Das Volk, das vorher gedarbt hatte, bekam ja
jeder so viel er wollte, es schwamm also férmlich in Brot und hatte
Fiille und Ueberfulle und nichts wire natiirlicher, als dass sich
Jesus weiter um solche Sachen nun nicht mehr gekummert sondern
die herumliegenden Reste achtlos liegen gelassen hatte. Aber das
geschieht nicht. Er lasst die Reste sorgfiltig zusammentragen, nichts
- darf liegen bleiben, nichts vergeudet werden. Dieser Teil unseres
Evangeliums wird gewohnlich iibersehen, auch als ein iibrigblei-
bender Brocken liegen gelassen. Wir aber wollen auf ihn achten
und auch noch in unsere Kérbe sammeln. Da fehlt es uns namlich
vielfach am rechten Sinn, ndmlich so, dass wir Gottes Gaben, wenn
sie uns gegeben sind und wir sie besitzen, nicht zu besitzen und
zu niitzen verstehen, sie statt zu brauchen missbrauchen und damit
vergeuden. In meinem elterlichen Hause sind wir Kinder streng
dazu erzogen worden, dass wir am Tisch auch nicht das kleinste
Stiickchen Brot durften liegen lassen, obschon meine Eltern immer
genug Brot herbeizuschalfen vermochten, dass man nicht eigentlich
das Brot hitte sparen miissen. Und wir hétten es auch niemals
gewagt, ein Stiick Brot auf die Strasse zu werlen, wir hétten das als
ein grosses Unrecht empfunden wir hitten das Brot damit geschan-
det. So ist es uns Kindern in Fleisch und Blut iibergegangen, dass
man_das Brot nicht schanden darf. Aber gerade dieses Unrecht,
freilich nicht mehr mit dem Stiicklein Brot, sondern mit den Giitern
des Lebens iiberhaupt, ist es, das wir immer wieder begehen. Wie
oft geschieht es, dass die Menschen iibermiitig werden, wenn es
ihnen wohlergeht Es wird viel verdient, also wird viel ausgegeben
es ist Brot und alles Nétige in geniigendem- Masse vorhanden, also -
schitzt man es nicht mehr. Da verstossen wir gegen den klaren
Willen Gottes, der uns lehrt, mit dem, was wir seinem Segen zu

159



verdanken haben, haushalterisch umzugehen und die guten Tage
fiir die bosen vorsorgen zu lassen. Ich weiss nicht, ob wir das iiber-
haupt tun wiirden, ob wir nicht alle Giiter verschleudern, die Gaben
Gottes riicksichtslos zertreten und verzetteln wiirden, wenn uns
nicht schon unsere menschliche Vernunft das abraten wiirde, die
uns vor Augen hilt, dass nach Zeiten des Ueberflusses solche des
Mangels kommen kénnen und es schon darum ratsam ist, zu sparen.

Aber es gibt eine weit schlimmere Art, das Brot zu schénden,
als wenn das Haushalten und Sparen vergessen wird. Es gibt Men-
schen, die die Giiter der Erde auf eine solche Weise schianden, dass
sie sie zwar nicht vergeuden und verzetteln, sondern treulich auf-
bewahren und dann beniitzen, um sich an ihnen zu mésten. Gerade
mit dem Gut, von dem heute die Rede ist, mit dem Brot oder dem
Brotgetreide, geschieht das oft genug und wir kénnen nicht anders,
als auch auf diese Sache das Licht des Evangeliums fallen lassen und
sie liegt in diesem Lichte sehr einfach und klar, namlich so: Es gibt
Menschen, die das Brot und das Brotgetrelde aufbewahren, aber
nicht, um 'dem Befehl Gottes zu gehorchen und in den Tagen des
Ueberflusses weise vorzusorgen fiir die Tage des Mangels, sondern
um aus dem Segen der Erde, den Gott gibt, Nutzen zu ziehen und
an ihm Profit zu machen. Sie sammeln das Brot, das nicht sofort
gegessen werden kann, nicht nur in Korbe, sondern in grosse Scheu-
nen und machtige Lagerhdauser, halten es zuriick, lassen es rar und
teuer werden und wenn das erreicht, der Preis gestiegen ist, setzen
sie es ab und driicken die Armen. Als Jesus die Brocken aufzuheben
und sorgsam zu sammeln gebot, wollte er offenbar nicht, dass das
Brot dazu diene, die Korbe der Getreidespekulanten zu fullen die
es dadurch schanden und Gott lastern, indem sie sich an dieser
Gabe bereichern. Das Brot ist heilig, weil es Gott heiligt und allen
Menschen in ausreichendem Masse geben will, aber dann miissen
wir es auch geschehen lassen, dass Gott nicht nur einzelnen Men-
schen, wenigen Bevorzugten die Scheunen fiillen will, damit sie die
alten abbrechen und neue und grossere bauen und sprechen koén-
nen: ,Iss und trink und sei guten Mutes, du hast nun einen Vorrat
auf viele Jahre“, und daran zu Narren werden, denen doch in der
Nacht die Seele abgefordert wird, sondern dass er allem Volk den
Tisch deckt. Nur wo die Last des Hungers gemeinsam getragen
wird und kein Volksgenosse sich auf die Seite macht, um diese Last
nicht zu tragen, wird Gott sie uns abnehmen und den Mangel in
. Fiille verwandeln. ~ ErnstHubacher.

160



	Die grosse Speisung : Text : Johannes 6, 1-13

