
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 3

Artikel: Schwermut - Anfechtung : auch eine Kierkegaard-Betrachtung

Autor: Hansen, Julia Inger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einander, sondern nur noch miteinander und für einander, das ist
der eigentliche Sinn der Passion Christi, wie seines ganzen Lebens,
das ist aber auch der einzige Sinn unseres Lebens auf dieser
Erde.

Darum Ihm nach, wer ein rechter Jünger ist, in gleichfalls
dienender, helfender, rettender Gottesliebe zu allen Menschen
Nur s o ist das Kreuz Christi aller Welt Hoffnung und Leben. Im
Kreuzeszeichen allein, das ist, in sich hingebender, opferfreudiger,
zu jedem Dienst bereiter Heilandsliebe werden wir auch über alle
widerstrebende, unerlöste Welt siegen. Gott selber gebe uns je und
je Kraft dazu durch den, der uns mächtig macht, Christus

Hans Böhrmger.

Schwermut — Anfechtung.1)
Auch eine Kierkegaard-Betrachtung.

I.
Was Kierkegaard getan haben würde, wenn nicht an jenem

Novembertag im Jahre 1855 der Tod ihm die Augen zugedrückt hätte
— darüber hat man allerlei, zum Teil sehr merkwürdige Vermutungen
aufgestellt. Man hat gemeint, er hätte den Sprung in den Katholizismus

getan, und man hat etwas dem diametral Entgegengesetztes
gemeint : dass er dem Christentum den Rücken gekehrt haben würde,
um Atheist und Christentumsfeind zu werden. Die Frage lässt sich
nicht beantworten, und fruchtbarer scheint es, noch eine andere
Frage aufzuwerfen, die Frage nämlich, was ihn so weit geführt
hatte, dass er sich in seinem Gewissen dazu gezwungen sah,
Minen unter die Kirche zu legen, deren treuer Sohn er gewesen war,
und den Mann anzugreifen, den er sowohl um seinetwillen als
auch aus Pietät dem Vater gegenüber vor allem verehrt hatte. Und
gelingt es einem, die Beweggründe dieses seines letzten Kampfes zu
verstehen, versteht man nicht nur, warum es ging, wie es ging,
sondern auch, dass es gar nicht anders gehen konnte, dass es für Kierkegaard

nur diesen einen Weg gab, dann gelingt es vielleicht auch, die
andere Frage zu beantworten, oder jedenfalls eine Ahnung davon
zu bekommen, in welcher Richtung die Beantwortung liege.

Die Frage, warum Kierkegaard Bischof Münster angriff, trotz
seiner eigenen bis zum Tode des Bischofs dauernden Verehrung und
Liebe für diesen Mann, ist am leichtesten zu beantworten : Er müsste
ihn angreifen, so sehr es ihm weh tat, weil er einsah, dass der
Bischof, christlich und menschlich gesprochen, sich selbst untreu
geworden war, dass er seine besten Möglichkeiten nicht verwirklicht

*) Vergleiche die „Redaktionellen Bemerkungen".

110



hatte. Dadurch war er aber Gott ein Hindernis statt ein Werkzeug
geworden, was umso gefährlicher war, als er auf einem so einflussreichen

und verantwortungsvollen Posten stand. Deshalb hat Kierkegaard

auf seinem Sterbebett Münster eine „Giftpflanze" genannt,
trotzdem er ihm persönlich zugetan war. Er sah in Münster in
seinen letzten Jahren den Vertreter und sozusagen die Verkörperung
der Kirche. Und es war die Kirche, im Gegensatz und Widerspruch

zum Christentum, die er in Bischof Münsters Person
angriff.

Wie war er aber in dem verhältnismässig kurzen Zeitraum von
zehn Jahren (1838—1848) so weit gekommen, dass er die weite
Strecke durchlaufen hatte von dem lutherisch-pietistischen
Christentum, das er von dem Vater und dem Bischof übernommen hatte
und in dem er auch nach seinem persönlichen christlichen Durchbruch

noch lange stehen geblieben war, bis zu der Auffassung,
dass eben dieses Christentum eine Fälschung des Christentums des
Neuen Testaments sei? Es genügt nicht, nur auf seine ungewöhnliche

Begabung hinzuweisen — die intellektuelle Begabung führt
nicht notwendigerweise zur Nachfolge Christi — es muss ein ganz
persönliches Moment vorhanden sein, welches seinem Lebensweg
eben diese besondere Richtung gegeben hat. Es gibt auch ein
solches Moment, und Kierkegaard hat uns in seinen Tagebüchern ganz
unverhüllt diese Wurzel aller „Rätsel seines Lebens" aufgezeigt und
hat uns dadurch selbst den Leitfaden in die Hand gegeben, der es

uns ermöglichen sollte, durch das Labyrint zu dringen, das durch
die neuere Kierkegaardforschung fast schon undurchdringlich
geworden ist, weil diese sich allzusehr damit begnügt, auf die Suche
nach dem „rätselhaften Punkt in Kierkegaards Leben" zu gehen, —
ein Suchen, das, indem es seinen Scheinwerfer fast ausschliesslich

auf das sexuelle Gebiet, von dem wir in Kierkegaards Leben
absolut nichts wissen, richtet, es zu wirklich prachtvollen Resultaten

gebracht hat. Ein Gebiet, von dem man überhaupt nichts
weiss, bietet ja unübersehbare Möglichkeiten, wenn es sich um
„wissenschaftliche" Hypothesen handelt.

Folgen wir lieber Kierkegaard selbst, wenn er in seinen
Tagebüchern immer wieder sagt, dass das Moment, das sein Leben
bestimmte und es von dem Leben der meisten anderen Menschen
verschieden machte, seine Schwermut war. Und die Tagebücher sind
nun einmal „direkte Mitteilung, Rapport für die Geschichte". Ganz
besonders die Tagebücher der letzten Jahre seines Lebens zeigen,
in wie hohem Mass er sich bewusst war, dass sein Leben in einem
Inkognito gelebt wurde, das seinen Zeitgenossen undurchdringlich
war, dass er aber damit rechnete, dass das Geheimnis dieses
Inkognitos nach seinem Tode entschleiert und dadurch seinem Leser,
„jenem Einzelnen", der Schlüssel zu seiner schriftstellerischen Wirk-

111



samkeit gegeben werden würde, den seine eigene Zeit nicht hatte
und den sie der Natur der Sache nach nicht haben konnte.

Diese Schwermut aber, die den „teuren Preis" darstellte, um
welchen Gott ihm die Aufgabe „verkauft" hatte, das Christentum
des Neuen Testaments wieder zu entdecken und seine Zeit dadurch
aufzurütteln (nicht zum Versteher leider — so weit kam er nicht
— aber er brachte doch durch diese „Entdeckung" eine heilsame
Beunruhigung in ihr Leben hinein, und der Schlaf der Christenheit
ist seit Kierkegaard nie wieder so gemütlich, so ungestört geworden,
als er vor ihm war) diese Schwermut. wie sollen wir sie
verstehen? Handelt es sich hier nicht um einen pathologischen Fall,
etwas was in die Interessensphäre der Psychiater gehört, und ist
Kierkegaard nicht am leichtesten und am schnellsten dadurch
abgetan, dass man ihn für „gemütskrank", für einen Melancholiker
erklärt Am leichtesten und sichersten abgetan gewiss — und dieser

Versuch wagt sich auch immer wieder in Dänemark hervor.
Wider diese Tendenz hat jedoch schon eine dänische Kapazität der
Psychiatrie darauf aufmerksam gemacht, dass eines der zwei
Kardinalsymptome der krankhaften Melancholie : die psychische
Hemmung, bei Kierkegaard völlig fehlt; denn seine ganze mächtige

schriftstellerische Wirksamkeit fand innerhalb des kurzen
Zeitraumes von zwölf Jahren statt. (1840—52.)

Wollen wir uns aber die Sache nicht so leicht machen, dass wir
Kierkegaard als „Geisteskranken" oder als „Psychopathen" abfertigen,

sondern fassen wir die Schwermut als ein rein seelisches Leiden
auf, das doch nie die Grenze des Pathologischen überschritt, dann
erhebt sich vor uns als Christen die weit schwierigere Frage: Wie
ist ein so intensives, ununterbrochen, ein ganzes Leben lang dauerndes

seelisches Leiden verständlich, wenn es sich um einen Christen
handelt? Wie verträgt sich eine solche Möglichkeit mit dem Glauben

an den Gott der Liebe, den Vater der Barmherzigkeit und
Gott alles Trostes? Hat Kierkegaards Leben nicht das Hiobs-
problem wieder lebendig gemacht, und erheben sich nicht auch vor
uns furchtbare und nicht wieder zu verbannende Gedanken und
Möglichkeiten, wenn wir das Leben dieses redlichen und aufrichtig
frommen Menschen betrachten?

Es gibt in Kierkegaards Tagebuch vom Jahre 1850 eine Aeusserung,

die für das tiefere Verständnis Kierkegaards so wichtig und
bedeutungsvoll ist, dass sie verdient, einem grösseren Kreis bekannt
zu werden, als den nur sehr wenigen Kierkegaard-Lesern, die in
den Tagebüchern den Kommentar seiner Werke suchen. Sie führt
uns auch mitten in die hier zu untersuchende Sache hinein.

Dass Gott einen Menschen prüft, ja versucht — führe uns nicht
in Versuchung : — diesen Gedanken darf man nicht perhorreszieren.
Der Unterschied besteht nur in der Weise, wie man es betrachtet.

112



Dem Unglauben, der Schwermut wird es sofort angst und bange,
und sie lügen es eigentlich Gott an, dass er das tue, damit der
Mensch unterliegen solle; denn obwohl es durchaus nicht so ist,
dass die schwermütige Angst in einem Menschen etwas derartiges
über Gott sagen will, im tiefsten Sinn sagt sie es eigentlich doch,
jedoch ohne es zu wissen oder sich dessen bewusst zu werden,
gleich wie ein Leidenschaftlicher, von dem gesagt wird, dass er
nicht weiss, was er tut. Der Gläubige dagegen, er greift die Sache
sofort umgekehrt an : er glaubt, Gott tue es, damit er in der Prüfung
bestehen solle. Aber ach — in einem gewissen Sinne kommt es
eben daher, dass Unglaube, Angst, Schwermut etc. gewöhnlich in
der Prüfung unterliegen, weil sie sich im voraus ermüden, und als
Strafe dafür, dass sie so schlecht von Gott denken, während der
Glaube gewöhnlich siegt... Aber es ist eine strenge Erziehung,
die von angeborener Angst bis zum Glauben. Angst ist die furchtbarste

Form der Anfechtung, und ehe dann die Stufe erreicht ist,
wo derselbe Mensch im Glauben eingeübt ist, darin eingeübt, alles
umgekehrt zu betrachten, sodass er mutig und vertrauensvoll wird,
wenn das geschieht, was ihn früher fast dazu brachte, in Ohnmacht
und Angst den Atem aufzugeben, — bis er gelernt hat, sich
vertrauensvoll in das hineinzuwagen, wogegen er früher nur ein
Rettungsmittel wusste : die Flucht...

Der Mensch, in dessen Seele eine angeborene Angst ist, kann
deshalb sehr wohl eine phantastische Vorstellung von der Liebe
Gottes haben. Aber sein Gottesverhältnis kann sich nicht konkret
gestalten, es gelingt ihm nicht. Hat diese Vorstellung von der Liebe
Gottes einen tieferen Grund in ihm und ist er fromm darum
besorgt, diese Vorstellung vor allem aufrecht zu erhalten, so kann sein
Leben in mancherlei Weise und sehr lange Zeit unter diesem
qualvollen Leiden dahingehen, wo er in concreto nicht den Eindruck
hat, dass Gott Liebe ist (denn die Angst ist ihm immer zu
übermächtig und verhindert ihn daran, die Prüfung, die Versuchung
von der rechten Seite zu betrachten: dass sie geschieht, damit er
darin bestehen soll), während er doch umso fester nach dem
Gedanken greift und ihn festhält : Aber Gott ist trotzdem und
dennoch Liebe.

Dies zeugt davon, dass er zum Glauben erzogen wird. Den
Gedanken : Gott ist dennoch Liebe, in dieser Weise festzuhalten, ist die
abstrakte Form des Glaubens und ist der Glaube in abstracto. So
wird das Konkretwerden des Gottesverhältnisses ihm wohl auch
gelingen."

Hier gibt Kierkegaard „direkte Mitteilung" über sich selbst:
Vor uns aber, die wir dieses lesen und etwas davon verstanden

haben, wie unendlich grosse Mühe es diesen redlichen Menschen
kostete, Gottes Liebe als etwas Konkretes, Reelles zu erleben, —

113



und die wir vielleicht dieselbe Schwierigkeit ein wenig aus dem
eigenen Leben kennen — vor uns erhebt sich jetzt, da wir den
Ausgang von Kierkegaards Leben kennen, mit ungeheurer Wucht die
Frage: Warum müsste es so gehen? Warum müsste er unter der
Ausführung seiner von Gott gestellten Aufgabe so unsäglich viel
in Anfechtung, Angst und Seelennot leiden, um endlich mit einer
scheinbaren Niederlage aus diesem Leben zu scheiden? Hätte es
nicht anders gehen können Hat Gott sich wirklich in diesem
Menschenleben als Liebe gezeigt Oder war Kierkegaard tatsächlich

von Gott verlassen, als er im „Augenblick" von Gott als dem
Todfeind des Menschen schrieb? Ist dieser Notschrei nicht einem
anderen Notschrei sehr ähnlich: „Mein Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen?"

II.
Als Kierkegaard starb, waren seine Kräfte wahrscheinlich völlig

erschöpft. Er hatte seine besondere Berufung gehabt: er sollte
das Christentum des Neuen Testamentes wieder entdecken und seine
Zeitgenossen darauf aufmerksam machen, dass das, was sie
Christentum nannten, nicht Christentum war. Er hatte sein eigenes
Leben so verstanden, dass er leiden müsste, um diese Aufgabe
erfüllen zu können, und er hatte das Leiden geduldig auf sich genommen

und sich damit getröstet, dass das Leiden, wenn es auch siebzig

Jahre dauern sollte, doch kurz und vorübergehend sei im
Vergleich mit der Seligkeit, die hinter dem Tode seiner wartete. Kierkegaards

Hoffnung war ganz und gar jenseitig. Von einer
diesseitigen Erlösung wagte man zu seiner Zeit in Dänemark nicht
einmal zu träumen. Und sein Leben wurde ja ganz besonders kurz,
weil so schwere Bürden auf seinen Schultern lagen — er lebte nicht
viel mehr als die Hälfte der siebzig Jahre — starb 42 Jahre alt —
und in der Ewigkeit sollte er dann alle Leiden vergessen und die
Seligkeit erleben, dass Gott doch Liebe ist, trotz allen Hindernissen,

die hier auf Erden einem armen Menschen den Glauben
daran fast unmöglich machen können. Die immer wiederholten
Lobpreisungen der Liebe Gottes in den Tagebüchern aus den späteren
Jahren und in den „Erbaulichen Reden" zeugen, wie das eben
gebrachte Zitat, davon, w i e schwer es ihm fiel, diesen Gedanken
festzuhalten, wie auch seine schwungvollen Lobpreisungen der
Unbekümmertheit der Lilien auf dem Felde und der Vögel unter dem
Himmel als Trostversuche seines gequälten Gemütes in den letzten
Jahren aufzufassen sind, wo die ihm bisher unbekannten ökonomischen

Sorgen ihn fast zu Boden drückten.
Kierkegaard hatte, als er starb, die grobe Arbeit getan, die

getan werden müsste, wenn dem wirklichen Christentum wieder ein
Weg in die Christenheit gebahnt werden sollte. Er hatte die Stirn
gegen die Mauer der Vorurteile seiner Zeit und seiner Kirche ge-

114



rannt, hatte Steine von dem Feld getragen, den Boden tief gegraben
und für die Saat bereitet, und das alles hatte er mit wesentlich
menschlichen Kräften ausgeführt, nicht ohne Trost und Ermutigung
von oben, nicht ohne Hilfe von Gott, aber doch ohne die
ausserordentliche göttliche Kraft, welche die Apostel und mit ihnen die
erste Generation der Christen besässen, die ihnen das Unmögliche
ermöglichte und es ihnen leicht machte, alle Schwierigkeiten zu
überwinden und in dem Kampf bis zum Aeussersten, ja bis in den
Tod hinein auszuhalten, die Kraft, vermittelst welcher ein Paulus
sagen konnte : „Ich vermag alles in Christus, der mich stark macht !"
und die auch hinter den uns so unverständlichen Worten des
Johannes liegt: „Unser Glaube ist der Sieg, der die Welt überwunden
hat" — die Kraft des Heiligen Geistes, die im letzten Jahrhundert
wohl auch die beiden Blumhardt erlebt haben. Und weil Kierkegaard
diese übermenschliche Kraft nicht besass, und nicht einmal wusste,
dass man sie besitzen konnte, deshalb müsste er sich selbst
aufreiben, wollte er trotzdem seine Aufgabe erfüllen; denn sie war
zu gross, um mit menschlichen Kräften gelöst werden zu können.
Und als die grobe Arbeit getan war und der Augenblick gekommen,

wo der Weizen des wiederentdeckten Evangeliums in den
bereiteten Boden gesäet werden sollte, da hatte er den Weizen
nicht; da stand er mit leeren Händen da und mit dem verzweifelten
Ausruf: „Das Christentum des Neuen Testaments existiert gar nicht!
Das Christentum ist gar nicht in die Welt hineingekommen — es
blieb bei dem Vorbild und einigen wenigen Jüngern !" S o ruft nur
ein verzweifelter Mensch

So misslang Kierkegaard, was seinem Zeitgenossen in Deutschland,

dem älteren Blumhardt, so wundervoll gelang: das Christentum

des ersten Jahrhunderts wieder existentiell zu entdecken und
aufleben zu lassen, dadurch, dass es sozusagen wieder Fleisch und
Blut bekam, und durch ein Menschenleben auch anderen, die selbst
nicht so viel erlebt hatten, sichtbar wurde.

Was war denn mit Kierkegaard geschehen? War er, der doch
so grosse Uebung im Leiden besass und auch so viel Leiden
freiwillig auf sich genommen hatte, plötzlich des Leidens überdrüssig
geworden und hatte er sich in Trotz oder Verzweiflung gegen Gott
aufgelehnt? Gewiss nicht! Gott gegenüber hatte Kierkegaard
immer unrecht, und dies war ihm das Erfreuliche. Aber es war
etwas Neues dazu gekommen : die Anfechtung. Bisher hatte es sich
nur um Schwermut und Quälereien von seiten der Menschen
gehandelt, und wenn er dieses auch schwer trug, so trug er es doch,
ohne deshalb an Gott irre zu werden. Dazu kamen in den Jahren
um 1848 die Geldsorgen. Aber die Anfechtung hatte sich
ihm in diesen Jahren noch nicht genähert; er vermochte noch
immer den Glauben, dass Gott „dennoch" Liebe ist, festzuhalten;

115



er ruhte noch immer in Gott. In den letzten Jahren seines Lebens
war es anders: die furchtbarste Qual, die ein Mensch erleben kann,
das Aergernis an Gott, klopfte an, immer aufdringlicher, immer
schwieriger zu überwinden. Der Mann, der den „Augenblick"
schrieb, war gewiss kein „giftiger Ueberpietist" — so urteilt nur
der, der nie selbst diese Qual erlebt hat — er war ein Mensch in
der höchsten seelischen Not. Und in dieser Not antwortete Gott,
als sein Diener die ihm auferlegte Aufgabe erfüllt hatte — oder
jedenfalls den Teil der Aufgabe, der mit menschlichen Kräften
erfüllbar war: er zeigte seine Barmherzigkeit darin, dass er ihn von
dem letzten Stück des Weges, von dem Leiden und dem Leben,
befreite und ihn zu sich rief.

III.
Kierkegaards Tod ein Zeichen von Gottes Barmherzigkeit! Vielen

wird dieser Gedanke fremd und überraschend vorkommen. Aber
die Erzählungen von seinem Krankenlager und Sterbebett zeigen,
dass es sich so verhält. Und dass er auch selbst seinen Tod so auf-
fasste, kam in den Gesprächen mit seinem Jugendfreund, dem Pfarrer

Boesen, der ihn im Krankenhaus besuchte, zum Ausdruck.
Merkwürdig ist es, zu sehen, wie nun jeder Kampf, jede Anfechtung wie
mit einem Schlag verschwunden ist. Kierkegaard war von dem
Momente an, wo die Feder aus seiner Hand fiel und die Krankheit
ihr wahres Gesicht zeigte, wie verwandelt. Er, der durch und durch
Polemische, der furchtlose Kämpfer, der es ganz allein mit seiner
ganzen Zeit aufgenommen hatte, er war von dem Momente an, wo
er wusste, dass es dem Sterben entgegenging, ein Kind, das sich
danach sehnte, nach Hause, zu seinem Vater zu kommen. Ruhig
und milde wartete er den Tod ab. Diejenigen, welche ihn im
Krankenhaus besuchten, empfingen den Eindruck von etwas schon halb
Verklärtem. Bekanntlich fiel er eines Tages während des heftigsten
Kampfes mit den Vertretern der Kirche und des Gewöhnlichen auf
der Strasse um. Er wurde in ein Krankenhaus gebracht, und als
man ihn dort empfing, sagte er nur: „Ich bin hierher gekommen,
um zu sterben." Der Tod liess jedoch mehr als einen Monat auf
sich warten, und er wurde zuletzt völlig gelähmt. Die Krankheit
war eine (vielleicht tuberkulöse) Rückenmarksentzündung, die sich
wahrscheinlich auf traumatischer Basis entwickelt hatte, und
vielleicht einem Fall von einem Baume in seinem sechszehnten Lebensjahre

entstammte. Erkannt wurde die schleichend verlaufende Krankheit

erst bei der Untersuchung im Krankenhaus, aber Kierkegaard
hatte schon jahrelang beträchtlich darunter gelitten.

Seine Nichte erzählt von ihrem ersten Besuch in seinem Krankenzimmer:

„Dass in den Schmerz und die Wehmut auch ein
siegesfreudiges Gefühl gemischt war, davon bekam ich einen Eindruck,
als ich in das kleine Zimmer trat und von dem Lichtschimmer emp-

116



fangen wurde, der von seinem Antlitz ausstrahlte. Nie habe ich in
solcher Weise den Geist seine irdische Hülle durchbrechen und ihr
einen Glanz mitteilen sehen, als sei sie der wirkliche Leib selbst im
Morgenrot der Auferstehung. Diesen Besuch und sein liebevolles
„Lebewohl" vergesse ich nicht."

Und der Historiker Troels-Lund, sein Neffe, schreibt von seinem
Abschied mit Kierkegaard kurz vor dessen Tod: „Er schaute mich
an mit einem Blick, desgleichen ich nie später gesehen habe. Es
strahlte darin ein erhabener, seliger Glanz, der, so kam es mir
vor, das ganze Zimmer erhellte. Alles war in der Lichtquelle dieser
Augen gesammelt: innige Liebe, selige, überwundene Wehmut,
durchschauende Klarheit und ein scherzendes Lächeln. Mir war
es eine himmlische Offenbarung, eine Ausstrahlung von Seele zu
Seele, ein Segen, der mich neu mit Mut, Kraft und Verantwortungsgefühl

erfüllte."
So stirbt gewiss kein „giftiger Ueberpietist!"
Am wenigsten wird vielleicht die Grösse dieses Sterbebettes

von dem Jugendfreund Boesen (der seine Gespräche mit Kierkegaard

aufgezeichnet hat) erkannt. Er ist zu sehr Pfarrer, um
begreifen zu können, dass Kierkegaard, den Tod vor Augen, nicht tief
beklagt und bereut, dass er die Kirche angegriffen hat. Er macht
ihm deshalb Vorstellungen, aber Kierkegaard lehnt sie ruhig ab.
Zuletzt versucht er Seelsorger zu sein : „Aber du vertraust doch im
Tode allein dem Verdienste Jesu?" Und Kierkegaards Antwort
entwaffnet ihn: „Selbstverständlich! Wem sollte ich doch sonst
vertrauen ?"

IV.
Aber, selbst wenn wir Kierkegaards Tod als Zeichen von Gottes

Barmherzigkeit betrachten können, so befriedigt uns diese
Erklärung doch nicht ganz, und vollends nicht, wenn wir verstanden
haben, dass das Christentum, als es in die Welt hineinkam, nicht
Ohnmacht und Niederlage war — wie unser „Christentum" es ist —
sondern Sieg und Erlösung. Und wieder taucht die Frage auf :

Hätte es nicht anders gehen können? Wenn wir versuchen, Kierkegaards

Leben in Uebereinstimmung mit den Worten und Verheissungen

Jesu an seine Jünger, namentlich wie sie uns von Johannes
überliefert sind (Joh. 14—17) zu bringen, dann wird das uns vielleicht
als eine sehr schwierige Aufgabe vorkommen. Denn hier ist, so weit
wir urteilen können, ein Mensch, der sein ganzes Leben lang Gott
und seiner Sache gedient hat, der seine ganze Existenz, sein ganzes
Leben in dieser Welt als Einsatz gegeben hat, um Christus
nachzufolgen, und dem es, weil er es getan hat, auch geschenkt worden
ist, das Christentum neu zu entdecken und so darzustellen, dass
auch Menschen, die es sich nie haben träumen lassen, etwas Aehnliches

zu versuchen, doch dadurch einen Eindruck von der ur-

117



sprünglichen Grösse und Gewalt des Christentums bekommen
haben — hier ist ein Mensch, der mit einem Ernst, einer Unbestechlichkeit,

einer Energie und rücksichtslosen Hingabe des Eigenen
gelebt hat, die wohl jenen Eigenschaften der ersten Christen sehr
nahe kommen. Und doch ist dies Leben ein unglückliches Leben —
doch lebt dieser Mensch in Seelenkrankheit und unnennbaren
Leiden, und wird nur dadurch, dass er rechtzeitig stirbt, von der
grossen Anfechtung bewahrt, in welcher er vielleicht zugrunde
gegangen wäre, die „ewige Seligkeit" verloren hätte, welche Gegenstand

seiner einzigen Hoffnung war, nachdem er schon alle menschlichen

Hoffnungen hatte hergeben müssen.
Merkwürdig, dass nicht längst dieses Problem den Wenigen,

die wirklich Kierkegaard lesen, brennend geworden ist! Unbegreiflich,
dass keiner von den Gelehrten, die Bücher über ihn schreiben,

dieser Schwierigkeit gegenüber still gestanden ist! Oder sind sie
vielleicht still gestanden? Ist dies die Ursache, weshalb sie sich so
sehr in die Begebenheiten seines Jugendlebens vertiefen, über
welches wir doch gar nichts Positives wissen — was ja übrigens noch
nie einem Gelehrten, auch nicht einem Theologen, die Waffen aus
den Händen geschlagen hat — während sie mit einem Hasenfuss
an den so bedeutungsvollen Jahren 1850—55 vorübereilen und
den „Augenblick" kurz damit abfertigen, dass diese Schrift die
„gedankenärmste" unter Kierkegaards Schriften sei.

Die Frage stellt sich doch mit einer zwingenden Notwendigkeit
ein : Wie ist ein solches Leben und ein solcher Ausgang des Lebens
nur möglich? Wie kann es in Uebereinstimmung mit der Verheissung

Jesu, dass seine Jünger, wenn sie ihm treu bleiben, die
vollkommene Freude erleben werden, gebracht werden? Wie ist es

überhaupt möglich, dass ein aufrichtiger Jünger Jesu sein ganzes
Leben im Schatten der Schwermut und des Seelenleids verbringen
muss? Liegt doch in dieser Möglichkeit der furchtbarste Widerspruch

Ein Weg aus diesem Labyrinth lässt sich nur finden, wenn
es einem klar wird, dass die Anfechtung nicht von Gott kommt
und nicht eine Auszeichnung ist, deren man sich rühmen kann. In
unserer religiös und christlich so grenzenlos flachen Zeit ist die
Anfechtung allerdings so selten geworden, dass es beinahe als Zeugnis

einer besonders tiefen Seele aufgefasst wird, wenn ein Mensch
daran leidet.1) Es ist in dieser Auffassung die Wahrheit, dass die
Anfechtung nicht den ganz flachen Seelen nahe tritt — sie
verfallen dem „Gemütlichkeitschristentum" — und auch nicht denen,
die nie einen ernstlichen Versuch gemacht haben, Christus nachzufolgen.

Insofern ist die Anfechtung wirklich — christlich gespro-

Dies gilt jedenfalls Kierkegaards Vaterland, auch nach dem Kriege — in
den kriegsgeschädigten Ländern wird es gewiss anders sein.

118



chen — ein Ehrenzeichen: sie zeigt, dass Ernst in dem Menschen
ist. Nur muss festgehalten werden, dass die Anfechtung nie und
nimmer von Gott kommt, sondern immer von seinem Gegner.
Christlich verstanden ist sie deshalb etwas,
das überwunden werden soll, und zwar durch
dieKraft Gottes.

Anfechtung ist, um es geradeaus zu sagen, die Reaktion
Satans auf den ehrlichen Entschluss eines
Menschen, Christus nachzufolgen! Aber eben deshalb,
weil sie nicht von Gott, sondern von seinem Gegner kommt, ist sie
etwas Vorübergehendes und darf nicht ein permanenter, lebenslanger
Zustand werden. Es ist möglich, dass sich die Anfechtung mehrmals

in einem Menschenleben wiederholen kann, und dies wird
wohl gar das Gewöhnliche sein bei den Menschen, die überhaupt
die Anfechtung erleben, aber ein dauernder Zustand darf und kann
sie nicht werden, wenn das Verhältnis zu Gott in Ordnung ist. Denn
es ist wider Gottes Liebe und Treue, einen Menschen, der sich ihn
als Herrn erwählt hat, in die Hand Satans zu geben. Auch Hiobs
Leiden hatten ein Ende. In den Fällen, wo die Anfechtung länger
dauert und permanent zu werden droht (und das bedeutet, dass sie
sich in die besondere Gemütskrankheit, die wir Melancholie nennen,
verwandelt — womit freilich nicht gesagt werden soll, dass alle
Melancholie diesen Ursprung hat) wird deshalb immer eine
Schuld vorhanden sein. Diese Schuld zu entdecken und sich
durch die Vergebung Gottes davon zu befreien, wird deshalb die
Aufgabe des Angefochtenen sein. Und nur damit die Schuld entfernt
werde, wird die Anfechtung überhaupt von Gott erlaubt. Die
Anfechtung ist dem Menschen, der sich in Gottes Hand gegeben hat,
ein reinigendes Feuer. (Sirach Kap. 2.) Aber sie ist nicht ein Feuer,
das ewig dauern soll. Sie soll nur gerade so lange dauern, als die
Reinigung es notwendig macht, und während der Anfechtung darf
der Gläubige immer mit der Hilfe rechnen, von der Lukas 22, 31

spricht: „Der Herr aber sprach: Simon, Simon, siehe, der Satanas
hat euer begehrt, dass er euch möchte sichten wie den Weizen. Ich
aber habe für dich gebetet, dass dein Glaube nicht aufhöre." Und
nach der Anfechtung soll auch der durch diese stärker Gewordene
„seine Brüder stärken".

Zieht sich aber doch die Anfechtung in die Länge, trotzdem der
Angefochtene sich keiner besonderen unverziehenen Sünde bewusst
ist, und ist es ihm, als ginge es über seine Kraft, als müsse er unter
der Prüfung zugrunde gehen, dann ist es möglich, dass es sich um
eine unbewusste Sünde handelt, um etwas, das sich in seinem
unterbewussten Seelenleben verbirgt. Es kann in einem solchen Falle
eine gar nicht als Sünde erkannte Schuld sein, vielleicht etwas, das
man für seine beste und edelste Tat, für einen rechten Gottesdienst

119



hält und die doch nicht aus ganz lauteren Motiven hervorgegangen
ist, in dem doch das Ich, wenn auch ganz unbewusst, eine Rolle
gespielt hat, eben während man glaubte, Gott ganz zu dienen.
Die Aufgabe des Angefochtenen — wenn also die Anfechtung in
ganz unerklärlicher Weise doch fortdauert, trotz aller Selbstprüfung
— wird dann sein, sich nicht der Verzweiflung hinzugeben, die ihn
immer überwältigen will, sondern den Geist Gottes zu bitten, ihm
auch das Unbewusste seiner Seele zu erleuchten. Dies ist möglich,
weil Jesus uns versprochen hat, dass der Geist uns in alle Wahrheit
leiten soll. Wie die Strahlen eines Scheinwerfers dringt dann nach
einer solchen Bitte das Licht des Geistes in die verborgensten Seelen-
tiefen hinein. Und s o wirksam ist das Heilmittel gegen alle seelische
Krankheit, welches hier dem Gläubigen in die Hand gegeben ist,
dass die Psychiatrie, die qua Wissenschaft nichts von diesen Dingen
wissen kann (obgleich es vorkommt, dass sie etwas von ihren
Wirkungen sieht) sich eine Nachahmung dieser seelischen Therapie,
die nur der Heilige Geist ausüben kann, geschaffen hat in — ihrer
Psychanalyse

Auch die Privatbeichte einem anderen Menschen gegenüber
kann dem Angefochtenen eine grosse Hilfe sein, weil ein anderer
Mensch oft Dinge entdecken kann, die dem Kämpfenden selbst
verborgen sind. Leider ist diese Hilfe in unseren Tagen und unter
protestantischen Verhältnissen fast nie zu glauben, weil wenige,
sehr wenige Christen die Liebe und den Takt haben, welche allein
die Möglichkeit einer solchen Beichte bedingen. Dasselbe gilt von
den Pfarrern, und übrigens haben diese „keine Zeit"! Geredet,
gepredigt muss werden! Das ist nach der Auffassung der meisten
Pfarrer das „Eine, das not tut".

Es gibt aber noch eine dritte Möglichkeit, eine dritte Ursache
der Anfechtung : Ein Mensch kann unter der Sünde Anderer
leiden. Es ist möglich, dass es sich nicht nur um eine Sünde bei
dem einzelnen angefochtenen Menschen handelt, sondern um die
Schuld der ganzen Generation oder vorhergegangener Generationen.

Also nicht nur um eine individuelle Schuld, sondern um eine
angeerbte Schuld der Vorfahren oder um die Gesamtschuld der
Zeitgenossen. Sünde in einer Generation wirkt unvermeidlich
L e i d e n in der nächsten. Es ist möglich, dass eine wichtige christliche

Wahrheit, ein wichtiger Bestandteil des Evangeliums vergessen

oder entstellt worden ist, und dass dieser Mangel die Anfechtung

bei dem Einzelnen verursacht, der eben in dieser vergessenen
oder entstellten Wahrheit das Heilmittel gegen seine Seelenkrankheit

hätte finden sollen. Auch seelisch und geistig wird der Mensch
krank, wenn in seiner Nahrung die Vitamine fehlen, obschon
Kalorien genug da sind.

Und hier stehen wir bei dem entscheidenden Punkt, wenn wir

120



die seelischen Leiden, die wir Schwermut und Anfechtung nennen
und die uns in Kierkegaards Person anschaulich vor Augen
getreten sind, verstehen wollen. Kierkegaards Seelenkrankheit war
eben solch ein komplizierter Fall. Eine Schuld war bei ihm selbst
vorhanden. Sie hatte aber ihre Wurzel teils in der ererbten Schwermut

— die Sünde des Vaters, die an dem Kinde „heimgesucht"
wurde — teils und besonders in der geistigen Armut seiner Zeit,
in der Armut, der Sünde der ganzen protestantischen Kirche und
ihrer Theologie, ja der ganzen „Christenheit". Und Kierkegaards
Anteil an dieser dreifachen Ursache seines Leidens wurde ihm
nie ganz als Schuld bewusst und war wohl auch gering im
Vergleich mit der Schuld der Väter und der Zeitgenossen, die er
mittragen müsste, obgleich er daran persönlich unschuldig war. In
seinen Wirkungen zeigt es sich doch als Schuld, wenn auch
grösstenteils als Krankheit. Wir nennen sie nach den Worten Jesu „Mangel

an Glauben". Denn ein gewöhnlicher Christ darf Kierkegaard
gegenüber nicht von fehlendem Glauben reden — dann schlägt er
sich selbst ins Gesicht.

V.
Kierkegaard war durch die Orthodoxie seiner Zeit gebunden,

und er trug als Erbschaft vom Vater her die dunkle Last der Schwermut,

die es ihm fast unmöglich machte, die Freiheit, die Erlösung
zu ergreifen, die Christus gebracht hat. Viel näher lag es ihm, sich
unter dieses Leid zu beugen und es geduldig und demütig zu
tragen. Denn so lehrt das Luthertum, dass man sich zum Leiden
(d. h. den Wirkungen der Sünde) einstellen soll. Er war
begrenzt und gebunden durch die lutherische Lehre von der
Vergebung der Sünde und der Versöhnung. Denn, trotzdem er in
seinen späteren Jahren mit vielen falschen Auffassungen brach, die er
pietätsvoll von dem Vater und Bischof Münster übernommen und
jahrelang in Ehren gehalten hatte, bis die innere Ueberzeugung ihm
zu mächtig wurde — auf einem Punkte, dem wichtigsten von allen,
verblieb er bis zu seinem Tode lutherisch orthodox.

Im Jahre 1848 schrieb er in seinem Tagebuche: „Der Lehre von
der Vergebung der Sünden muss ich doch immer näher kommen."
Und gewiss bedeuteten ihm Worte wie Gnade und Sündenvergebung

in den letzten Jahren seines Lebens unendlich viel mehr als
in den jüngeren Jahren, aber seine Auffassung war und blieb doch
die scholastisch-lutherische, dass Christus Gott versöhnt habe, dass
er sich zwischen Gott und uns gestellt habe, weshalb Gott, wenn
er uns ansehe, nicht uns und unsere Sünde sehe, sondern Christus,
der die Sünde verberge. Er kam über die Auffassung von der
Vergebung der Sünden nicht hinweg, dass die „Gerechtigkeit Christi"
ein Mantel ist, der die Sünde deckt. Er vermochte nicht zu sehen,
dass Christus nicht nur der Versöhner, sondern auch der E r 1 ö s e r

121



ist, der nicht die Sünde deckt oder verbirgt, sondern die Sünde

tilgt, sodass sie gar nicht mehr da ist, dass er von Gott
die Vollmacht bekommen hat, die Sünde zu töten, weil sein Tod
am Kreuze nicht ein Schauspiel war, das aufgeführt wurde,
um einen zornigen Gott umzustimmen und zu versöhnen, sondern
weil er ein Kampf mit dem Fürsten der Finsternis war, ein Kampf,
dessen Einsatz das Schicksal der Menschen für die Zeit und für die
Ewigkeit, und dessen Siegespreis die Befreiung der Menschheit von
aller Gewalt des Argen, auch von der Gewalt und der Knechtschaft
der Sünde war.

Die lutherische Versöhnungslehre und die davon abhängige Lehre
von der Vergebung der Sünden weiss nichts von einem Sieg
über die Sünde. Der Mensch kann nach Luther nur bis zu der
„getrosten Verzweiflung" gelangen, die allerdings als Theorie
genügt, in der Praxis dagegen sich immer als Verzweiflung allein
zeigt, die dann wieder eine sehr starke Neigung hat, in ihren Gegensatz,

das Gemütlichkeitschristentum oder einen gewissen christlichen
Epikuräismus umzuschlagen. Die Sünde ist allerdings nach Luther
durch die Gerechtigkeit Christi gedeckt, aber sie bleibt, wie der
Schmutz des Körpers trotz der Reinheit der Kleidung bleiben
kann. Der alte Adam muss trotz der Vergebung der Sünden in der
Taufe oder in der „Bekehrung" durch Reue und Busse ersäuft
werden, und „wir sündigen täglich viel". Gewöhnlich verbleibt
denn auch die Sünde im Leben der Christen ganz ungestört durch
die postulierte Sündenvergebung. Davon redet ja auch unser soziales

Elend eine sehr deutliche Sprache, um von einem so grandiosen
Ausschlag der verborgenen Krankheit, wie der grosse Krieg, ganz
zu schweigen. Und es ist nicht ohne Humor, wenn jetzt der letzte
grosse Prophet des Luthertums in seinem Bestreben, neuen Wein
in die alten Schläuche zu giessen, doziert, dass alles ethische Tun
dem echten „Pauliner" nur eine Demonstration zur Ehre Gottes
sein könne. In ihm hat das Luthertum seine höchste Spitze und
zugleich seine Ueberbietung erreicht. Und die Axt, die schon lange
an den Wurzeln des Baumes des Luthertums liegt, wird wohl nicht
lange dort liegen bleiben.

Die Botschaft der Apostel von der Bedeutung des Todes Christi
war eine ganz andere. Sie wussten, dass Christus gekommen war,
um die Werke des Teufels zu zerstören, nicht um sie zu verbergen
und zuzudecken. Ihnen war die Vergebung der Sünden etwas Reelles,

etwas, das den Menschen verwandelte und einen ganz neuen
Menschen schuf, weshalb es auch damals einen guten Sinn hatte,
von einer „Wiedergeburt" zu reden; es war damals eben nicht ein
leeres Wort, sondern der einzige wirklich adäquate Ausdruck für
die eingetretene Veränderung. Die Sünde, die einmal vergeben war,
sie war tot und sollte nicht wieder aufleben. Etwas ganz anderes

122



war es freilich, dass auch der Mensch, der die Gabe der
Sündenvergebung empfangen hatte, „von einer Sünde übereilt" werden
könnte, weshalb auch Jesus seine Jünger zum Wachen und Beten
aufforderte. Die Vergebung der Sünden war aber durch die Taufe
besiegelt und war die Bedingung der Gabe des Heiligen Geistes,
und wo der Heilige Geist war, konnte die Sünde nicht sein. Weil
dieses etwas unfassbar Grosses ist, kann der Verfasser des Hebräerbriefes

die uns schwer verständlichen Worte aussprechen : „Denn es
ist unmöglich, dass die, so einmal Erleuchtete sind, und geschmeckt
haben die himmlische Gabe, und teilhaftig worden sind des Heiligen
Geistes, und geschmeckt haben das gütige Wort Gottes und die
Kräfte der zukünftigen Welt, wo sie abfallen, wiederum zu erneuern
zu Busse, als die ihnen selbst den Sohn Gottes wiederum kreuzigen
und für Spott halten."1) Denn der Umfang des Verbrechens, dessen
sie sich schuldig gemacht haben, wird durch die Grösse der Gabe
bedingt, die sie verschmäht haben. Und derselbe Gedankengang
tritt uns entgegen in den Worten des Johannes : „Wir wissen, dass
wer aus Gott geboren ist, der sündiget nicht, sondern wer aus Gott
geboren ist, der bewahret sich, und der Arge wird ihn nicht
antasten."2) — Worte, die der grossen „Christenheit" und auch dem
grössten Teil der Gläubigen unverständlich geworden sind.

Und weil Kierkegaard diese grösste aller Wahrheiten des
Christentums nicht kannte und nichts davon wusste, dass „die
Sünde stirbt an der Vergebung", dass sie dadurch vernichtet
wird, aufgelöst wie das Metall durch die Säure, deshalb
vermochte er sich nicht von der Bürde der angeerbten Schwermut zu
befreien, sondern müsste darunter, menschlich gesprochen,
zugrunde gehen. Denn die Schwermut war die Folge der Sünde des
Vaters,3) die am Kind „heimgesucht" wurde, und Kierkegaard sah

sich, so lange er lebte, als einen „Pönitierenden"4) an, nicht nur wegen

seiner eigenen Sünde, sondern auch wegen der des Vaters. Und
hätte er verstanden, dass diese Sünde durch die Vergebung getilgt
war, tot und ohnmächtig war, so hätte er dadurch Kraft bekommen,
sich von der Folge dieser Sünde, der Schwermut, zu befreien.

Die Schwermut war aber die Quelle seiner Anfechtung. Und
diese, die an sich ein so schweres Leiden ist, wird vielfach
verdoppelt, wenn sie einen Menschen trifft, der schwermütig ist. Es
entsteht in dieser Weise ein circulus vitiosus, der fast nicht zu
durchbrechen ist. Auch die Schwermut ist ein Rätsel, das uns gewiss die

x) Hebr. 6, 4—6.

-) 1. Joh. 5, 18.

3) Der Gotteslästerung, der er sich als halbwüchsiges Kind schuldig
gemacht hatte und die er selbst für die „unverzeihliche Sünde" hielt,

4) Büssenden.

123



Psychiater nicht lösen können. Nur wer sie erfahren hat, weiss
etwas davon. Und sehr viele Menschen haben in diesen apokalyptischen

Zeiten etwas davon erfahren. Es genügt aber, auf e i n e
Tatsache aufmerksam zu machen: Die psychisch-somatische Grundlage
der Schwermut ist eine unnatürlich gesteigerte Sensibilität der Nerven

und der Seele, eine ungeheure Empfindlichkeit allen Eindrücken
und ganz besonders solchen gegenüber, die schmerzlicher Art sind.
Der Schwermütige bekommt immer Stösse und Schläge — und seine
Haut ist so dünn! Dinge, die bei normalen Menschen überhaupt
keine Reaktion hervorrufen, lösen bei dem Schwermütigen Schwingungen

aus, die noch vibrieren, wenn die Ursache, die sie ausgelöst
hat, längst nicht mehr direkt wirkt. Ist also ein solcher
schwermütiger Mensch gezwungen, in einer Welt zu leben, die nur mittelst
einer phantastischen Uebertreibung gut genannt werden kann —
kann er sich nicht in einem Kloster oder einer Einsiedelei verbergen,
sondern muss an dem Kampf ums Dasein, vielleicht gar am öffentlichen

Leben, teilnehmen, dann wird das blosse Dasein ihm durch
die Einwirkung der Mitmenschen, denen es ja nicht im Traume
einfällt, einen solchen überempfindlichen Menschen zu schonen, ein
einziges Leiden, eine fortgesetzte Qual.

Man hat sich darüber aufgehalten, dass Kierkegaard so sehr
unter dem Lächerlichgemachtwerden durch den „Corsaren"
gelitten hat. Man hat gemeint, er hätte diese Sache mehr überlegen
nehmen sollen. Die, welche so urteilen, beweisen dadurch nur, dass
sie das dicke Fell haben, das eben Kierkegaard fehlte, und — das
er sich so sehr wünschte. Wie seine Seele beschaffen war, konnte er
einfach nicht anders reagieren. Die seelische Ueberempfindlichkeit
machte ihn einerseits zum Dichter — zum willigen Werkzeug der
Inspiration, anderseits aber zu einem unglücklichen Menschen —
zur wehrlosen Beute der Anfechtung.

Denn, wenn ein Mensch trotz seines ehrlichen Willens zur
Nachfolge Christi von dem Leben misshandelt wird, wenn er die
Bewahrung Gottes, den Frieden, die Freiheit und Freude, die den
Jüngern versprochen sind, gar nicht in seinem Leben spürt,
sondern sich als eine wehrlose Beute der Roheit der Menschen fühlt,
dann wird diese Misshandlung, die bei dem schwermütigen,
überempfindlichen Menschen vervielfacht wird, eben weil die Seele ein
so fein empfindendes Instrument ist, unvermeidlich in die Anfechtung

hineinführen. „Wenn Gott Liebe ist, warum lässt er mich dann
so leiden Wenn Christus die Wahrheit ist, warum erfahre ich dann
die Erfüllung seiner Verheissungen nicht?" Solche Gedanken werden

sich immer wieder in die Seele hineindrängen und sind nicht
wieder zu vertreiben. Der grösste Teil des „Augenblicks" ist direkt
aus dieser Verzweiflung geschrieben, zum Beispiel das Stück von
Gott als dem Todfeind des Menschen. Alles müsste aufgeboten

124



werden, um den Gedanken, dass Gott dennoch Liebe ist,
festzuhalten.

Einige Jahre kann es ein Mensch wohl in dieser Qual aushalten,
solange er noch die Hoffnung bewahren kann, dass es doch besser
werden wird. Aber immer in der Qual bleiben, das ist unmöglich.
Die Widerstandskraft der Seele wird zuletzt gebrochen werden, und
die Seelenkrankheit wird chronisch, wird eine Krankheit zum Tode.
Und das bedeutet entweder Geisteskrankheit oder Selbstmord. Kann
es aber mit einem Christen so weit kommen Besteht überhaupt eine
solche Möglichkeit? Die Tatsachen des Lebens scheinen Ja zu
sagen — das Evangelium sagt aber ein entschiedenes Nein. Wie
löst sich dieser Widerspruch?

Liegt die Lösung vielleicht darin, dass das, was w i r Christentum

nennen, etwas anderes ist als das, wovon das Evangelium
redet? Und besteht deshalb eine so furchtbare Möglichkeit, weil
wir zwar die Worte des Evangeliums haben, aber nicht seine
Kraft? Dann lieferte ja eben Kierkegaards Leben und seine Niederlage

den empirischen Beweis für die Wahrheit seiner einzigen
Thesis: „Das Christentum des Neuen Testaments existiert gar
nicht!" Wenn auch Gott in seiner Barmherzigkeit ihn durch seinen
frühen Tod von der letzten furchtbaren Alternative befreit hat.

Können wir uns aber damit zufrieden geben? Erhebt sich nicht
hier die Frage : Muss es denn immer so gehen Gibt es denn für den
schwermütigen Christen keine Möglichkeit der Befreiung von der
Finsternis der Anfechtung? Hat Gott kein anderes Mittel gegen
dieses Elend als den Tod? Dann würden doch die Lebensbedingungen

des Christen viel härter, viel schwerer zu ertragen sein
als die des Nicht-Christen, der doch wenigstens die Not der
Anfechtung nicht kennt, und oft auch mitten in seinem Elend vermag
— um mit Hiob zu reden — „wie ein Tagelöhner sich seines Tags
zu freuen."

E s g i b t eine solche Möglichkeit der Befreiung und Erlösung
Es muss eine solche geben, denn sonst hätte Christus nicht die
Wahrheit gesprochen und wäre also auch nicht die Wahrheit. Wir
rechnen nur mit dieser Möglichkeit nicht, weil wir so entsetzlich
wenig von dem Evangelium erlebt und verstanden haben...

VI.
Betrachten wir das Leben der ersten Christen, wie das Neue

Testament (mit dem spät entstandenen Hebräerbrief als einziger
Ausnahme) es uns vor Augen malt, dann sehen wir, dass die
Anfechtung gar keinen Platz in ihrem Leben hatte. Aeussere Trübsal,
Verfolgung und Leiden gab es genug, das führte sie aber nicht in
die Anfechtung hinein ; denn Jesus hatte sie darauf vorbereitet, dass
es so gehen würde, und Trübsal und Leiden vermochten sie freudig

125



und lächelnd zu tragen, weil sie neben der „lebendigen Hoffnung"
auf die Wiederkunft Christi auch das besässen, was die Christenheit

seit vielen Jahrhunderten nicht mehr besitzt, ja in dem Grade
nicht mehr besitzt, dass ihr nicht einmal in den Sinn kommt, dass
sie es eigentlich nach dem „Wort Gottes" besitzen sollte: den
Heiligen Geist, die übernatürlichen Gotteskräfte, die „Kraft aus
der Höhe". Es fiel doch dem Heiland nicht ein, seine zwölf Jünger
in die Welt hinauszusenden, damit sie ihm diese erobern sollten mit
ihren armen menschlichen Kräften. Wusste doch niemand besser als
er, der mit dem Fürsten dieser Welt in der Wüste, auf dem Oelberg
und an dem Kreuze gerungen hatte, w i e unmöglich eine solche
Aufgabe gewesen wäre. Nein, er stattete sie aus mit der Kraft aus
der Höhe, mit der Vollmacht vom Vater, die Sünden zu vergeben
und auch ihçe Folgen aus Leib und Seele zu entfernen. Er gab
ihnen Macht, die Dämonen auszutreiben — auch die Dämonen der
Schwermut — und alle Krankheit zu heilen. Und angetan mit dieser

Kraft zogen sie aus und eroberten ihm die Welt. Ihnen war die
Anfechtung etwas Unmögliches — konnten sie wohl an ihm zweifeln,

an seiner Wirklichkeit oder an seiner Macht oder an seiner
Liebe, an ihm, der in ihnen lebte und durch sie wirkte? Oder konnten

sie den Argen oder seine Macht fürchten, wenn sie sahen, dass
ein Wort, eine Berührung, ein Nennen des Namens des Auferstandenen

genügte, um das Böse zu vertreiben und den Fürsten der
Finsternis zu entwaffnen?

Der ersten Generation der Christen war die Anfechtung eine
Unmöglichkeit. Denn sie lebten in der Erlösung, die Christus ihr
gebracht hatte. Sie hatten keine Lehre von einer Versöhnung und
Sündenvergebung, sondern sie hatten das Erlebnis der Erlösung

und der tatsächlichen Freiheit von der Sünde und der Macht
des Bösen. Und diese Botschaft von der Erlösung war das
Evangelium, die frohe Botschaft, die sie in die Welt hineintrugen.

Uns, die wir in der Christenheit des 20. Jahrhunderts leben, ist
die Erlösung nur ein Begriff, ein Dogma. Wer aber eine Ahnung
haben will von der Fülle der Freude, die aus der Erfahrung der
Freiheit, der Erlösung, bei den ersten Christen wie eine Quelle
hervorsprudelte, der lese vor allem den ersten Johannesbrief. Oder
auch ein Zeugnis aus der ersten Zeit, welches vor etwa einem De-
zenium eine Auferstehung erlebte nach dem Vergessensein vieler
Jahrhunderte, die sogenannten „Oden Salomos". Wer diese Psalmen

zu lesen vermag, wer ein Ohr für solche Töne hat, wird
unwiderstehlich hingerissen werden von der jubelnden Freude, dem
überwältigenden Gefühl der Freiheit, der Erlöstheit und überströmenden

Dankbarkeit gegen Gott, das sich in diesen Oden einen so
volltönenden Ausdruck gibt. Dieser Lobgesang ist ein in Wahrheit
inspirierter. Die Gelehrten haben allerdings versucht, die Oden

126



wieder totzuschlagen durch ihre Kommentare — ja Harnack hat sie
nicht einmal „christlich" nennen wollen, weil das „spezifisch
christliche": der Gegensatz Sünde-Gnade darin fehlte. Wahrlich — er
fehlt! Denn der Sänger kennt diesen Gegensatz nicht mehr — er
kennt nur die Gnade. Die Sünde ist verschlungen in dem bodenlosen

Abgrund der Gnade.
Die ersten Christen kannten die Anfechtung nicht und konnten

sie nicht kennen. Als aber die erste Liebe der Gemeinde kalt wurde
und die Wirkungen des Heiligen Geistes dementsprechend seltener,
da hielt auch die Anfechtung ihren Einzug in die Kirche. Denn
nun war eine Kirche da, und nicht nur eine Gemeinde. Und sie ist
seitdem da geblieben. Denn die Anfechtung entspringt der O h n"-

macht und entsteht durch die Spannung zwischen den starken
Worten des Evangeliums von den grossen Dingen, die dem Gläubigen

möglich sein sollten und in der ersten Zeit auch möglich
waren, und der unwidersprechlichen Rede der Tatsachen von der
Armut und Kraftlosigkeit, ja Unerlöstheit der Christenheit. Dass
die meisten heutigen Christen trotzdem der Anfechtung entschlüpfen

(denn eigentlich sollten alle daran leiden) gelingt nur dadurch,
dass man das Neue Testament gedankenlos liest oder seine eigenen
traditionellen Auffassungen, sein Luthertum, seinen Calvinismus
hineinliest, statt das Christentum herauszulesen. Und das heisst
wieder, dass man das „Wort Gottes" liest ohne den Geist, der sich
einst in eben diesen Worten Ausdruck gab.

Wer anders liest, wer den Geist des Neuen Testaments auf sich
wirken lässt, der läuft mit Kierkegaard die Gefahr, den Widerspruch
zwischen dem Reichtum der ersten Zeit und der Armut und
Ohnmacht seiner eigenen Zeit zu entdecken. Und er wird in dieselbe
Lage wie Kierkegaard kommen, der aus dieser Spannung und
diesem Widerspruch heraus sein verzweifeltes: „Das Christentum des
Neuen Testaments existiert gar nicht" rief.

VII.
Es geht aus vielen Aeusserungen des Tagebuches Kierkegaards

hervor, dass die Möglichkeit ihm vorgeschwebt hat, dass Gott doch
durch ein direktes Eingreifen, ein Wunder, ihm die Bürde der
Schwermut wegnehmen könne. Ganz besonders aus der Aufzeichnung

vom 11. Mai 1848, worin es heisst: „Alles ist Gott möglich.
Dieser Gedanke ist jetzt im tiefsten Sinn meine Losung geworden
und hat eine Bedeutung für mich genommen, die ich mir nicht möglich

gedacht hätte. Möchte ich mich doch nie vermessen, zu sagen,
dass es für Gott keinen Ausweg gibt, weil ich keinen sehen kann.
Denn das ist die Verzweiflung und das Vermessene: sein bischen
Phantasie und Derartiges mit den Möglichkeiten zu verwechseln,
über welche Gott verfügt."

127



Dass diese Möglichkeit nur eine Möglichkeit blieb und sich nicht
in Wirklichkeit verwandelte, das lag wohl vor allem darin, dass
Kierkegaard das Leiden, die Schwermut sowohl als die Verfolgung,
freiwillig auf sich nahm, weil er darin das Kreuz Christi sah.
Auf die Anfechtung dagegen war er nicht vorbereitet, und erst diese
brach tatsächlich seine Widerstandskraft. Der Weg der Anfechtung
wurde aber durch sein freiwilliges Sich-Beugen unter das Leid
gebahnt. Er vermochte sich eben nicht von der Theorie von dem
„gottgewollten Leiden" freizumachen. Er verstand nicht, wie sein
Zeitgenosse, der ältere Blumhardt, es verstand, dass Gottes Liebe sich
in Heilung, Befreiung, Erlösung im vollsten Sinn des Wortes
offenbaren will. Und dass deshalb ein Mensch im höchsten und eigentlichen

Sinn Gott nicht dient dadurch, dass er sich dem Leiden
hingibt, es geduldig auf sich nimmt, sein Leben im Leiden Gott als
Opfer darbringt, sondern dadurch, dass er im Vertrauen auf
Gott durch das Leiden hindurch zu dem Sieg der vollen Erlösung,
dem Erfülltwerden mit dem Heiligen Geist vordringt. Dass er
sich erst von Gott dienen lassen muss (und nicht nur durch die
Vergebung der Sünden), um ihm dann als Erlöster und Befreiter
selbst dienen zu können.

; Kierkegaard sah selbst jedenfalls bisweilen sein Leiden als eine
Folge davon an, dass er nicht vermochte, zu dem Glauben
durchzudringen, der es Gott möglich macht, Wunder zu tun.
Schon früh, nach dem Bruch mit seiner Braut, hatte er diesen
Mangel eingesehen und zugegeben: „Hätte ich Glauben gehabt,
dann wäre ich bei Regine geblieben." Und doch hatte er weit
mehr Glauben als alle seine Zeitgenossen. Aber sein Glaube war
nicht von' der neutestamentlichen Art. Ein Glaube wie Kierkegaards
befähigt einen Menschen zum Leiden, zum Tragen der Bürden weit
über die Grenze hinaus, wo andere Menschen längst die Sache
aufgegeben haben. Mit dem Glauben aber, der Berge versetzt und das
Reich des Argen zerstört und dadurch die Welt überwindet, dem
siegreichen Glauben, der in der Apostelgeschichte und in den Briefen

zum Ausdruck kommt, hatte sein Glaube keine Aehnlichkeit.
Und wie hätte er auch diesen Glauben bekommen sollen? Es gab
vielleicht in der ganzen Christenheit zu seiner Zeit nur einen
Menschen, der diesen Glauben hatte: Blumhardt in Möttlingen.

Und der Weg Kierkegaards zu diesem Glauben war ja auch
sonst in ganz besonderem Mass mit Hindernissen versperrt. Er
stand unter seinen Zeitgenossen ganz allein mit der Auffassung,
dass Gott alle Dinge, auch das, menschlich gesprochen, Unmögliche

möglich sei, und weil er allein war, vermochte er diese seine
Auffassung nicht festzuhalten, als die Wogen der Leiden über
seinem Kopf zusammenschlugen, sondern beugte sich unter das Leid
und nahm es „aus Gottes Hand" als Ausdruck seines verborgenen

128



Willens, seines unerforschlichen Ratschlusses, als Strafe der Sünde,
sowohl der eigenen als auch der des Vaters. Denn er kannte die
Vergebung ja nur als etwas, das die Sünde deckt, nicht als etwas,
das von der Sünde befreit. Und nur der Gedanke, dass Christus als
der Erlöser die Sünde wegnimmt, macht einem Menschen das Wagnis

des Glaubens möglich, gib,t ihm Mut zu bitten, dass Gott die
Schwermut wegnehme und zu erwarten, dass dies geschehen
werde.

Der Hauptgrund aber, warum es ihm nicht gelang, war die
Tatsache, die Wirklichkeit, die hinter seinem verzweifelten

Ausbruch: „Das Christentum des Neuen Testaments existiert
gar nicht", lag. Ueberall in der Christenheit sah er nur Ohnmacht
und Zufriedenheit mit dieser Ohnmacht. Nur e r sah, dass diese
Ohnmacht die Wirkung eines Abfalls von Ihm war, der versprochen
hatte, mit seinen Jüngern alle Tage zu sein. Und eine sichtbare
Gemeinde, eine Bruderschaft in Christus, an die er sich hätte halten
können, gab es überhaupt nicht. Deshalb vermochte auch er, allein
wie er war, nicht die furchtbaren Wirkungen dieses Abfalls zu
überwinden, sondern müsste selbst an diesem Kampfe zugrunde
gehen. Er vermochte nicht durch die dicke Finsternis sich einen
Weg zu ihm zu bahnen, der allein Licht in die Finsternis geben
könnte, weil er der Gott des Wunders ist und das Reich der Finsternis

gerichtet hat.
Kein Mensch vermag mit voller Kraft auf zwei Fronten zu

kämpfen. Weil Kierkegaards Zeitgenossen sich wie eine Mauer
wider das stellten, das er ihnen bringen sollte, absorbierten sie alle
seine Kräfte; er hatte nicht Kraft genug, um auch den Feind zu
bekämpfen, der seinem eigenen Leben drohte. Und der Vater der
Barmherzigkeit und Gott allen Trostes sah dann für diesen
gequälten Menschen nur den einen Ausweg: ihn von dem letzten
Stück des Weges zu befreien und ihn sterben zu lassen, damit er
doch endlich die Freiheit und den Frieden erreichen könne, nach
denen er sich gesehnt hatte sein ganzes Leben lang. Es gibt
aber einen andern Weg. Julia Inger Hansen.

Aussprache [ Q

1. Katholizismus und Fortschritt.
(Von einem katholischen Arbeiter.)

Wir stehen unzweifelhaft an der Schwelle umwälzender wirtschaftlich-politischer
Ereignisse. Die alte Welt kracht in allen Fugen, ein Neues muss werden.

Nun wird häufig behauptet, dass allem Neuen von katholischer Seite die
grössten Widerstände entgegengesetzt werden. In der Tat sehen wir in unserem

Lande fast bei jedem Abstimmungskampf die sogenannte katholische Volks-

129


	Schwermut - Anfechtung : auch eine Kierkegaard-Betrachtung

