
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 3

Artikel: Vom Sinn der Passion Jesu für die Welt (Markus 10, 35-45)

Autor: Böhringer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn der Passion Jesu für die Welt.1)
Markus 10, 35—45.

Sie gingen schon nach Jerusalem hinauf, der baldigen Entscheidung

entgegen, als sich unsere Szene abspielte. Auch schon zu
dreien Malen hat Jesus versucht, seine Jünger mit seinem
bevorstehenden Leiden und Sterben bekannt und vertraut zu machen. So
hat der Herr alles getan, um seine Allernächsten auf seinen gewaltsamen

Tod vorzubereiten. Und dennoch gelang es ihm nicht.
Sicher war es zunächst die Liebe zu ihrem Meister, die es ihnen
nicht zugeben wollte, sich mit dieser furchtbaren Tatsache innerlich

abzufinden. Wie sollte man aber auch jemanden, an dem man
so sehr hing und dem man sich mit Leib und Seele angeschlossen,
so leicht preisgeben und fahren lassen Schliesslich könnte es, aller
Voraussagen unerachtet, doch noch anders kommen. Sollte sich ihr
Herr nicht auch einmal irren können, zumal in eigener Sache?
Jedenfalls aber haben alle Zwölfe den Herrn in seinem tiefsten Wollen
nicht begriffen, ja nicht einmal von ferne verstanden. Das geht aus
unserm heutigen Textesabschnitt deutlich genug hervor. Und der
Jünger Verhalten später bei der Gefangennahme Jesu und dessen
erstem Verhör zeugt dafür, wie sehr es einfach über ihr Fassungsvermögen

gegangen, dass Jesus von Nazareth als der Christus
Gottes leiden und sterben werde, ja leiden und sterben müsse, wie
er selber gesagt, und nun gar aus eigenem Antrieb leiden und sterben

wolle. Sie alle begriffen ihren Meister in dieser entscheidenden
Sache nicht und gingen darum, ein jeder in seiner Weise, hinter sich.

Nicht dass wir ihnen nun daraus auch nur den leisesten
Vorwurf machen wollten. Wahrlich nicht, das steht uns wirklich nicht
an und liegt uns auch gänzlich fern. Im Gegenteil : indem wir diese
Tatsache des Jüngermissverständnisses und der daraus folgenden
Flucht, Verleugnung und Verrates einfach ruhig als geschichtliches
Ereignis hinnehmen, fragen wir mit allem Ernst nach den letzten
und tiefsten Gründen und Ursachen solchen Verhaltens. Denn,
nicht wahr, wenn überhaupt jemand Jesus hätte begreifen und
sein schweres Ringen und heiliges Wollen hinsichtlich seines
freiwilligen, opferbereiten Sterbens würdigen sollen, so doch die Jünger,

die mit ihrem Herrn und Meister das Leben völlig geteilt.
Warum aber konnten sie es denn nicht? Weshalb war zu allem
übrigen Bittern und Herben der Passion Christi dieses Nichtver-
standenwerden seitens seiner Vertrautesten Jesus als vielleicht Aller-
schwerstes auch noch hinzugetan? Warum?

Ob es sich bei Jesu Tod nicht doch um ein menschlich wirklich
unfassliches Geschehen handelt? Wie, wenn der Mensch als Mensch

x) Eine Predigt.

105



von sich aus nie dazu käme, zum wahren und eigentlichen Sinn
des Heilandslebens und damit auch seines eigenen Lebens
vorzudringen? Wie, wenn hier im Leiden Christi, aber auch schon in dessen

Leben vorher, das ja auch schon um der andern willen gelebt
ward, wie, fragen wir uns, wenn in der Passion Christi, dem Leiden

und Sterben für andere, entgegen aller sonstigen, naturgegebenen
Selbstliebe, das Göttliche, jene andere Welt, in unsere

Menschenwelt herein- und durchbräche Wie, wenn Gott selber hier in
Jesu Opfertod am Kreuz den Sinn des Menschenlebens überhaupt
uns enthüllte?

I.
Menschlich, allgemein-menschlich ist, dass wir einen sichtbaren,

äussern Lohn oder Erfolg für unser Tun und Handeln erwarten.
So müssen wir uns gar nicht wundern, dass auch die Söhne des
Zebedäus, Jakobus und Johannes, sich von Jesus eine Belohnung
ihrer eifrigen Jüngerschaft erbaten. „Meister, wir wollen, dass du
uns tuest, was wir dich bitten werden. Gib uns, dass wir sitzen,
einer zu deiner Rechten, und einer zu deiner Linken in deiner
Herrlichkeit!" Wir müssten uns vielmehr sehr verwundern, wenn sie,
die offenbar ihrem Temperament gemäss von einem stärkern Ehrgeiz

erfüllt waren als die andern, solchen menschlich durchaus
begreiflichen Wunsch nicht gehabt hätten. Oder wo sind denn heute
unter uns die Menschen, die nicht Lohnes wegen ihren verschiedenen

Pflichten und Aufgaben nachkommen? Wo sind beispielshalber
die freiwilligen Helfer und Helferinnen, die gottgeschenkten Kräfte
rn einer christlichen Gemeinde? Und wenn es am Ende da und
dort noch geschieht ohne Hoffnung und Berechnung irdischen Lohnes,

erwartet man dann nicht umsomehr, dass man dafür in seiner
Herrlichkeit einmal zu Ehren komme?

O, glaubt es, das Vergelts Gott spielt, offen ausgesprochen oder
sich selber nicht eingestanden, bei allen Menschen eine gewaltige
Rolle. Gewiss wird ja ein jeder Mensch einmal ernten, was er
gesäet hat, hier oder dort; aber es ist durchaus ein Anderes, ob wir
etwas Gutes tun oder etwas Schlimmes unterlassen aus solchen
selbstischen Beweggründen der Vergeltung. Dabei macht es keinen
so sehr grossen Unterschied mehr, ob wir dann für dieses oder
jenes Leben den Lohn, das Entgelt erwarten. Merken wir denn
wirklich nicht, wie jede an und für sich gute und edle Tat und
Handlungsweise durch jeglichen Haupt- oder auch nur
Nebengedanken an uns selbst gänzlich entwertet wird? Aber eben, das
völlig reine, selbstlose Sichhingeben und Dienen, wobei man gar
nicht mehr an sich denkt, sondern ganz und gar aufgeht im Leben
für andere, scheint nun einmal nicht auf dem Boden unserer gewöhnlichen

Menschennatur zu wachsen. So stammt es halt aus einer
andern Welt.

106



Wenn wir also das Verhalten der beiden Jünger Jesu mit Recht
nicht gerade als fein und vorbildlich empfinden, so lasst uns
zugleich an die eigene Brust schlagen und uns prüfen, ob, wann und
wo immer wir uns einsetzen für andere, sofern wirs überhaupt tun
und nicht nur uns selber leben, ob wir für das Gute und Wahre und
Gerechte, für Gott und sein Reich wirklich in selbstloser Reinheit
kämpfen und uns wehren, oder ob nicht auch bei uns mehr oder
weniger deutlich, uns selber vielleicht nicht so sehr bewusst, die
Hoffnung auf Lohn hier und dort uns antreibt, leitet, erfüllt und
bewegt. Das sogenannte „do, ut des", ich gebe, damit du gibst,
oder anders ausgedrückt, das „was wird mir dafür?" ist ja so sehr
menschlich, nur allzumenschlich; denn wir alle sinnen nicht, was
göttlich, sondern was menschlich ist.

II.
Nun aber konnte und wollte Jesus seinen beiden Jüngern ihre

so sehr menschliche und wohl auch ganz irdisch gedachte Bitte
nicht erfüllen. Wie sollte er auch, da gerade Er uns Menschen von
uns selber, von unserer grossen Selbstsucht und damit von unserer
Menschennatur erlösen, frei machen will! Niemals wird auch Gott
auf solch selbstische, immer nur auf Kosten anderer gehende, uns
selber noch mehr an des Lebens irdische Güter bindende Wünsche
eingehen, schon rein um unser selber willen nicht. Unser
himmlischer Vater ist kein Wunschgott, so wenig als unser Herr und
Heiland eine Wünschelrute. Lohn gibt einmal der gerechte Gott
einem jeden, und er gebe uns allen einen gnädigen Lohn. Wie sagt
doch Jesus in seiner Bergpredigt: „Dein Vater, der ins Verborgene
sieht, wird dirs vergelten." Also überlassen wir nur ganz ruhig und
getrost das Sitzen zur Rechten und zur Linken, das heisst den Lohn,
unserm Gott und bekümmern wir uns ferner nicht darum Erfüllen
wir unsere Pflichten pflichtenhalber, helfen und dienen und lieben
wir aus Mitleid und Bruderschaftsgefühl auf Gottes Geheiss und
getrieben von seinem Geist! Gott wird dann das Seine schon auch
tun. So gilt auch uns unseres Heilandes deutliche Absage an die
bittenden Brüder : „Zu sitzen zu meiner Rechten und zu meiner Linken

stehet mir nicht zu, euch zu geben, sondern welchen es
bereitet ist."

Aber ein wesentlich Anderes bot dafür bei dieser Gelegenheit
der Bitte um die Ehrenplätze in seinem Reich der Herr den beiden
stürmischen, sich allzu sehr vordrängenden Zebedaiden an: „Könnet

ihr den Kelch trinken, den ich trinke, und euch taufen lassen
mit der Taufe, da ich mit getauft werde?" Wenn sie ihm denn
zunächst sein wollen, so mögen sie ihm auch nachfolgen in Leiden
und Tod. Das ist eines echten Jüngers Zeichen, wo einer bis zum
Letzten und Schwersten es nicht anders haben und halten will als

107



sein Herr. „Will hier keine Ehrenkrone tragen, Wo mein Herr die
Dornenkrone trug." Denn der Jünger steht nicht über dem Meister.
Wer in Jesu Gottesreich zuvorderst zu sein begehrt, darf nie etwas
mehr gelten wollen als die übrigen, soll es auch nicht vor allem
schön und bequem haben und was dergleichen irdische Dinge und
Genüsse und Güter sind, im Gegenteil, muss Kreuz und Verfolgung
und Leiden, ja auch den Opfertod nicht scheuen, wenn es eines
Höhern Wille ist.

Leidenskelch und Bluttaufe stellte unser Herr seinen beiden
leidenschaftlichen Jüngern in Aussicht, als sie seine Frage, ob sie
seinen Kelch trinken und sich mit seiner Taufe taufen lassen könnten,

sofort bejahend beantwortet hatten : „Ja, wir können es wohl."
Also diese höchste irdische Jüngerschaft hinter ihm her hat er ihnen
verheissen, und, fügen wir hinzu, haben sie auch als Siegel und
Krone empfangen. Nur diese beiden? Nicht doch, Leidenskelch
und Bluttaufe ward auch noch Tausenden und Abertausenden
zuteil im Laufe der Jahrhunderte bis auf diesen Tag als Zeichen wahrster

Jüngerschaft Christi. Solch Leiden und Sterben um Gottes und
seines Reiches willen aber ist wahrlich nicht mehr menschlich. Darin

offenbart sich schon Gottes Kraft, Gottes Herrschaft, Gottes
Sieg inmitten einer selbstsüchtigen Menschenwelt, die immer noch
nach Ehrenplätzen und Lob und Lohn und Ruhm und Geld und
Macht und Gewalt strebt gleich unsern beiden ehrgeizigen Jüngern;
ob sich diese Welt auch christlich nennt, und die Christen mit Wasser

getauft sind.
III.

Jedoch, was unser Herr den zwei Donnerssöhnen auf ihre
besondere Bitte vorausgesagt, ward zum Ausgangspunkt einer
geradezu entscheidenden, hochwichtigen Erklärung und Mahnung an
alle übrigen Jünger. Denn die zehn andern, die im Herzen nicht
weniger in Hoffnung auf Lohn in Jesu Nachfolge lebten und
deshalb um ihr Entgelt in grösster Angst schwebten, was denn für sie
noch übrig bleiben möchte bei Zusage der Ehrensitze an Jakobus
und Johannes, wurden gar unwillig über ihre beiden Kollegen. Und
so schlichtet der Herr ihren Streit, indem er mit allem Nachdruck
sie alle darauf hinweist, dass unter ihnen als seinen Jüngern
überhaupt eine grundsätzlich neue und andere Ordnung gelten solle.
Mag es in der Welt, die von Christus nichts weiss oder nichts wissen

will, nach ihrer Weise recht irdisch und menschlich her- und
zugehen, „unter euch, meinen Jüngern, soll es nicht also sein." Das
Natürliche, dass Geld und Macht und Name herrschen und regieren
und Gewalt ausüben, ist bei Jesusjüngern oder also Christen von
Gott her in Christus aufgehoben und in ein Uebernatürliches
verwandelt. „Der Grösste und Vornehmste unter euch sei hinfort euer
aller Diener und Knecht." So will es die neue, göttliche Sozialord-

108



f!^Wr iV*v- - ^'^v-^r«T- '

nung im Reiche Gottes, die echte Jüngerschaft Christi. Nicht mehr
tun's Geburts- und Geld- und Bildungsadel, sondern wer inskünftig
vor Gott und Menschen gross und vornehm heissen will, der trete
aus freien Stücken aus seiner natürlichen Bevorzugtheit und
Vorteilen zurück und diene und helfe, wo immer er Menschen durch
selbstlose Liebe nützen und stützen kann.

Damit aber ist ein Ungeheures, eine recht eigentlich neue Welt,
eine Umwertung aller bisanhin gültigen Werte, geradezu eine
Revolution grössten Ausmasses, eine Umschichtung und Umgruppierung

sondergleichen, ein totales Umdenken und entsprechend ein
ebenso völlig umgekehrtes Handeln ausgesprochen, ja mehr als das,
auch in Erscheinung getreten; denn was Jesus in Vollmacht sagt,
hat Kraft und ist Leben. Also nicht mehr sich selber leben, nur an
sich selber denken, allein sich dienen und nützen, wie bisanhin,
sondern andern dienen und für andere leben, oder auf den grössten
Gegensatz gebracht: nicht mehr sich ausleben auf Kosten der
andern, vielmehr sich opfern zu Gunsten der Brüder, welch ein Ziel,
welche Zukunft, welch Himmelsgeschenk, das wahrlich nicht unser
eigen Fleisch und Blut uns eingegeben O fast nur zu gross, zu herrlich,

zu heilig, zu göttlich, um von uns Menschen nur auch im Geist
ganz erfasst, geschweige im Leben im Verkehr mit den Mitmenschen
geübt zu werden. Jawohl, bei den Menschen als nur Menschen
ist es unmöglich, von Gott aus aber, das heisst im Glauben an sein
Wort der Verheissung und Erlösung in Christus, sind auch uns
Menschen alle, auch die schwersten Dinge möglich. Und seht ihr
nicht, wie die Welt ohne diesen Gottesglauben an der Gewalt und
Herrschsucht zugrunde geht? Wo aber dienende Liebe als Höchstes

gilt, und ein opferwilliges Leben für Gerechtigkeit und Frieden
sich Bahn schafft, da ist Reich Gottes, da ist eine Hütte Gottes
bei den Menschen, da ist statt Untergang und Gericht Rettung und
Hilfe der argen Welt.

Und, fragt zum Schluss euch selber, welches wäre denn der
Sinn des Christuslebens und vor allem seines Leidens und Sterbens,
wenn nicht d e r, durch sein einzigartig Beispiel dienender Liebe
bis in den Tod am Kreuz diese Welt der Selbstsucht, des
Geldgeistes und des Gewaltglaubens und der auf diesen Mächten
beruhenden, verschiedenen, einander feindlich entgegengesetzten
Klassen und Stände zu befreien, zu erlösen, zu befrieden, mit einem
Wort, zu retten? Oder, noch einmal, wozu anders sollte Jesus in
diese gottlose Welt gekommen sein, wenn nicht, um in seinem hehren

Vorbild dienender Liebe eben dieser unglückseligen Welt
Leben, Heil und Rettung zu werden? Wenn nur auch die Seinen ihm
als ihrem Herrn nachfolgen und sich nicht mehr wie bis zur Stunde
dienen lassen, sondern gleich ihm einander dienen wollten mit ihrem
Leben bis zum Tod! Hinfort nicht mehr ohne einander und gegen

109



einander, sondern nur noch miteinander und für einander, das ist
der eigentliche Sinn der Passion Christi, wie seines ganzen Lebens,
das ist aber auch der einzige Sinn unseres Lebens auf dieser
Erde.

Darum Ihm nach, wer ein rechter Jünger ist, in gleichfalls
dienender, helfender, rettender Gottesliebe zu allen Menschen
Nur s o ist das Kreuz Christi aller Welt Hoffnung und Leben. Im
Kreuzeszeichen allein, das ist, in sich hingebender, opferfreudiger,
zu jedem Dienst bereiter Heilandsliebe werden wir auch über alle
widerstrebende, unerlöste Welt siegen. Gott selber gebe uns je und
je Kraft dazu durch den, der uns mächtig macht, Christus

Hans Böhrmger.

Schwermut — Anfechtung.1)
Auch eine Kierkegaard-Betrachtung.

I.
Was Kierkegaard getan haben würde, wenn nicht an jenem

Novembertag im Jahre 1855 der Tod ihm die Augen zugedrückt hätte
— darüber hat man allerlei, zum Teil sehr merkwürdige Vermutungen
aufgestellt. Man hat gemeint, er hätte den Sprung in den Katholizismus

getan, und man hat etwas dem diametral Entgegengesetztes
gemeint : dass er dem Christentum den Rücken gekehrt haben würde,
um Atheist und Christentumsfeind zu werden. Die Frage lässt sich
nicht beantworten, und fruchtbarer scheint es, noch eine andere
Frage aufzuwerfen, die Frage nämlich, was ihn so weit geführt
hatte, dass er sich in seinem Gewissen dazu gezwungen sah,
Minen unter die Kirche zu legen, deren treuer Sohn er gewesen war,
und den Mann anzugreifen, den er sowohl um seinetwillen als
auch aus Pietät dem Vater gegenüber vor allem verehrt hatte. Und
gelingt es einem, die Beweggründe dieses seines letzten Kampfes zu
verstehen, versteht man nicht nur, warum es ging, wie es ging,
sondern auch, dass es gar nicht anders gehen konnte, dass es für Kierkegaard

nur diesen einen Weg gab, dann gelingt es vielleicht auch, die
andere Frage zu beantworten, oder jedenfalls eine Ahnung davon
zu bekommen, in welcher Richtung die Beantwortung liege.

Die Frage, warum Kierkegaard Bischof Münster angriff, trotz
seiner eigenen bis zum Tode des Bischofs dauernden Verehrung und
Liebe für diesen Mann, ist am leichtesten zu beantworten : Er müsste
ihn angreifen, so sehr es ihm weh tat, weil er einsah, dass der
Bischof, christlich und menschlich gesprochen, sich selbst untreu
geworden war, dass er seine besten Möglichkeiten nicht verwirklicht

*) Vergleiche die „Redaktionellen Bemerkungen".

110


	Vom Sinn der Passion Jesu für die Welt (Markus 10, 35-45)

