Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 2

Artikel: Blumhardt und wir (Schluss) : Teil 4, 5 und 6
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II.

,, Wisset ihr nicht, dass ich sein muss in deim, was
meines Vaters ist?“ Luk. 2, 44.

Auch hier zieht eine Familie aus einer Stadt fort, Jesu Eltern
kehren vom Osterfest heim. Aber der zwolfjahrige Jesus geht nicht
mit. Sein Herz ist g an z bei dem, was Gottes ist, so muss er im
Tempel bleiben. Da geraten die Priester und Gelehrten ,ausser
~sich“ {iber ihn, und seine Eltern kommen in die grosste Aufregung,
fast in Verzweiflung. ;

Dies war der Anfang zu einem Leben ohne Stitte, da er sein
Haupt hinlegen konnte, zu Taten wie der Tempelreinigung, jener
unerhorten, eigenmichtigen Einmischung in die Kompetenzen der
berufenen Tempelpriester, zu Gethsemane und Golgatha.

Der Weg der Nicht-Halbheit, der Ganzheit, der Absolutheit ist
der Weg zum Kreuz — nur dass das Kreuz kein Ende, sondern nach
der gottlichen Paradoxie des Stirb und Werde ein Anfang ist.

Und noch eins: ,,ganz‘ bedeutet kein vorbereitungsloses ,,So-
fort, Ganzheit nicht Ueberstiirzung. Nach jenem Zuriickbleiben
im Tempel ging Jesus zunichst noch wieder mit seinen Eltern heim,
‘war ihnen untertan und wartete nicht nur bis er erwachsen war,
sondern noch ein ganzes Jahrzehnt langer, dann erst war seine
Stunde gekommen.

Wenn so langes Warten fiir Jesus notig war, der mit zwoli Jah-
ren schon solche Ganzheit besass, wie sollte da nicht erst recht
Zeit notig sein, dass Gott zu unserer Halbheit hinzutue!

A.Bietenholz-Gerhard.

Blumhardt und wir.?)
(Schluss.) ,

4.

Als eine besonders wertvolle Frucht meines Buches betrachte ich
die Herausgabe der Predigten Blumhardts durch Robert Le-
jeune?) Denn ich bilde mir wirklich ein, dass ich durch meinen
Vorstoss stark mitgeholfen habe, die verschlossene Tiire zu diesem
Schatze zu 6ffnen. Mein Buch wollte eigentlich nur Vorlaufer und
Wegbereiter sein. Seine ganze Methode war darauf berechnet.”) Und
es gehort zum Pro meines Lebens, dass ich das Aufgehen jener Tiire

1) Vgl. Nr. 1. | ,

2) Christoph Blumhardt: Eine Auswahl aus seinen Predigten,
Andachten und -Schriften. (Rotapiel-Verlag, Ziirich.) Der zweite (zuerst er-
schienene!) Band enthilt Predigten und Andachten aus den Jahren 1888 bis
1896.

3) Ich habe zum Beispiel auch aus diesem Grunde auf genaue Angabe der
Quellen verzichtet.

58



habe schauen diirfen. Ich betrachte diese Herausgabe der Predigten
und Andachten Blumhardts (soweit diese nicht schon erschienen
sind), dazu des bleibend Wertvollen aus seinen Schriften, als etwas,
was sich einst als ein geistiges Ereignis ersten Ranges erweisen
wird. Freilich habe ich schon in meiner frithern kurzen Bespre-
chung') darauf hingewiesen, dass fiir die richtige Wirkung beson-
ders der Predigten eine Schwierigkeit vorliegt. Wenn man diese
,Predigten und ,,Andachten* horte, dann konnte es, falls man auch
nur ein wenig Empfanglichkeit besass, gar nicht anders sein, als
dass die Wirkung gross war. Denn hier redete Einer, der Vollmacht
hatte und nicht ein Schriitgelehrter. Diese Reden waren nicht wohl
ausgedacht oder- gar ausgearbeitet (wie etwa die Predigten von
Bitzius, um auch etwas in seiner Art Grosses zu nennen), sondern
flossen so wie es der Augenblick und Anlass gebot unmittelbar
aus dem Reichtum Gottes. Gerade das war es natiirlich, was
den méichtigen Eindruck, den Eindruck des Prophetischen oder auch
Apostolischen machte. Aber nun ist nicht sicher, dass das aufge-
schriebene Wort auf nicht besonders vorbereitete Leser die gleiche
Wirkung iibe. Auch ich habe einige Miihe gehabt, in den vorliegen-
den Band hinein zu kommen. Es muss wohl, damit jene volle Wir-
kung zustande kommen konne, eine Vorbedmgung erfiillt sein: dass
Blumhardts Wort dem Leser wieder in den ihm bekannten lebendi-
gen Zusammenhang seiner ganzen Existenz und Bedeutung gestellt
werde. Dann bekommt es seinen urspriinglichen Sinn und seine Voll-
macht wieder, kann es sie wieder bekommen. Doch besteht auch
hier eine Wechselwirkung: diese Predigten werden mithelfen, die
Sache, auf die es Blumhardt ankam, lebendig und zu einer Sache
Vieler zu machen. Es muss also von beiden Seiten her gearbeitet
werden. Inzwischen miussen die Predigten ihren stillen Weg gehen;
ihr voller Tag wird schon kommen. Man wird einst mit gierigen

- Handen nach ihnen greifen.

Der erste Band hat ja bis jetzt nicht gerade einen grossen ,Er-
folg gehabt. Das hiangt nun freilich, ausser mit dem genannten
Umstand, noch mit zwei andern zusammen. Eiriem Ausserlichen zu-
nachst. Der Band ist etwas umfangreich. Man begreiit ja schon, dass
die Auswahl schwer wurde, aber fiir den Anfang wire vielleicht eine
grossere Beschrankung geboten gewesen. Dann fehlt eine Erleich-
terung in Form von Ueberschriften, Gruppierung nach dem Inhalt,
Dingen, die man nicht gern vermisst. Fiir eine neue Auflage und fiir
die weiteren Biande wiirde ich sehr empfehlen, diesen beiden Mén-
geln abzuhelfen.®) Dazu gesellt sich allerdings noch eine andere
Hemmung. Dieser erste Band fithrt uns noch nicht, wenn ich mich
w1eder so atusdriicken darf, an den ganzen Blumhardt heran, son-

1) Vgl Nr. 11, 1925,
2) Das ist auch fatsichlich geschehen.

50



dern bloss in ein Vorstadium des eigentlichen Blumhardt, ireilich
in das, welches dem Durchbruch seines Eigentlichen unmittelbar
vorausgeht. Der Blumhardt dieses Stadiums hat sich zunédchst noch
von pietistischen Eierschalen zu beireien und diese werden manchen
Lesern, vor allem solchen, die aus irgend einem ,,Modernismus*
herkommen, zu schaffen machen. Sie werden vielleicht an diesem
Hindernis hangen bleiben. Auch ist seine Haltung sehr stark nega-
tiv, in dem Sinne, dass er sich mit dusserster Scharfe gegen all das
wendet, was er ,,Fleisch nennt, d. h. gegen allen falschen Anspruch
des Menschlichen, sei es nun weltlicher oder religiéser Art. Das
,yoterbet, auf dass Jesus lebe! ist jetzt die Losung. Dieser gemdss
wird Gottes Anspruch, Gottes Recht, so stark betont, dass alles an-
dere seinen Wert zu verlieren scheint, namentlich alles menschliche
Tun. Der ganze positive Inhalt der Blumhardtschen Botschait
vom Reiche Gottes tritt noch nicht in seiner reichen Fiille hervor.
Er kiindigt sich an, und zwar im Verlaufe des Bandes ganz sichtlich
mehr und mehr; aber der Gottesfriihling, der dann spater hervor-
tritt, zeigt doch bloss das erste Griin und die ersten Blumen; noch
fahren die Stirme immer wieder rauh iiber das Land. Das Wort
vom Gericht iiber alles ,,Fleisch* bleibt der beherrschende Ton.

8.

Hier nun hat Eduard Thurneysen mit seiner Schrift tiber
Btumhardt angekniipit.’) Diese, aus zwei Vortragen entstanden, will
nicht eine Biographie, iiberhaupt nicht eine ausfiihrliche Darstel-
lung, sondern nur eine Wiirdigung, oder wenn man will, Beurtei-
lung, Beleuchtung sein, wie seine Schriit iiber Dostojewski. Es ist
eine geistvolle Auffassung, in vornehmer Form vorgetragen, voll
Ehrfurcht und Warme fiir den grossen Gegerstand. Man liest die
Schrilt mit Spannung, und wer Blumhardt sonst nicht kennt, wird
durch diese Darstellung einen tiefen Eindruck von ihm erhalten.
Auch wer ihn schon kennt, wird im Einzelnen dieser Darstel-
lung durchaus zustimmen konnen. Einer ihrer Vorziige besteht
gerade darin, dass sie sowohl die pietistische wie die quletlstlsche
Auffassung Blumhardts mit kiarer Entschiedenheit ablehnt. - (VgL
S. 44 fi. u. 51 fi.) Das Zweite ist uns besonders wichtig, weil damit,
“soviel ich sehe, etwas beseitigt wird, was uns Andere von der auch
durch Thurneysen vertretenen Denkweise der sogenannten Barth-
Gogartenschen Theologie®) zu trennen schien. Ebenso erfreulich und
Trennungen aufhebend scheint mir das, was Thurneysen (8. 75)
“iiber Blumhardts Betonung des Mensc he n sagt:,,Es ging Blum-
hardt recht eigentlich um den Menschen —freilich' um Gottes
willén, aber um Goltes willen u'm ih n.“” Anders meinen wir ‘es ja
auch nicht und wenn in diesen Worten Thurneysens ein Bekenntnis

1) Verlag von Chr. Kaiser, Miinchen, 1926.
2) Zu deren Haupttragern nun auch Emil Brunner gehort.

60




liegt, so sind wir auch in diesem Hauptpunkte einig. Endlich mochte
ich noch besonders hervorheben, was er iiber das Verhaltnis der
beiden Blumhardt zu einander sagt (S. 59 t):

»Es gehort zum Bilde dieser beiden Méinner, dass sie in der Sache Volhg
Eins gewesen sind. Und so ist hier einmal das Merkwiirdige geschehen, dass
-es nicht zum Konilikt zwischen den Generationen gekommen ist. — — — Wir
Heutigen kennen fast ausschliesslich eine Jugend, die im Proteste gegen ihre
Viter ihre eigentliche jugendliche Lebensbewegung siecht. Aber ist das im
Grunde das Gesunde, das Normale? Vielleicht geh6rt es mit zur Botschait, die
die beiden Blumhardt unserem Geschlechte auszurichten haben, dass sie uns
zeigen, wie ein Jugendleben auch im Anschluss, und gerade im Anschluss an
das viterliche Leben gut und bewegt und 1ebend1g weitergehen kann. Dann
ndmlich, wenn Viter und Sohne, Shne und Viter eins werden in dem, was
iiber Vitern und Sohnen, iiber den Generationen steht.“

Das habe ich, ohne leider mich dieser Stelle in Thurneysens
Schriit zu erinnern, aul die ich mich sonst berufen hatte, gelegent-
lich ebenfalls als Regel des Reiches Gottes erklirt. Mochte sie
unter uns eine Tatsache werden. Denn Thurneysen meint ja das

,Vater und Sohne* sicher nicht bloss im leiblichen Sinne!

So liesse sich an der Thurneysenschen Darstellung noch viel des
Wertvollen hervorheben. Aber es wire wieder unehrlich und ganz
sicher nicht im Sinne Thurneysens, wenn ich meinen Widerspruch
verschwiege. Und so gestehe ich denn offen: Auch das ist nicht
der ganze Blumhardt, es ist, in diesem Sinne, nicht Blumhardt,
wie er wirklich war, sondern Blumhardt im Gewande einer bestimm-
ten Theologie, eben der Theologie, zu deren wichtigsten Tragern
Thurneysen selbst gehort. Anders gesagt: es ist nicht Blumhardt
der Stiirmer und nicht Blumhardt der Weise, nicht Blumhardt der
Held und nicht Blumhardt das Kind, was alles er abwechselnd war,
sondern Blumhardt als geistvoller "und bahnbrechender Theologe
Wenn man mir das Bild erlaubt: dieser Blumhardt tragt mir zu sehr
den Rock, den der Pfarrer oder Professor trigt, den aber der wirk-
liche Blumhardt nicht trug. Oder noch anders: dieser Blumhardt
ist mir zu abgeklart, zu ruhig, zu unanfechtbar, der wirkliche war,
bis zuletzt, ziemlich anders.”)

Dieses Urteil steht nun umsomehr im Widerspruch zu der Schriit
selbst, als diese wie keine andere den Anspruch einer sozusagen
authentischen Darstellung erhebt. Sie erklart, dass sie ,,im Unter
schlede von einigen bisher erschienenen Buchern iiber Blumhardt*

1) Dass Thurneysen das Bild Blumhardts zu einseitig sieht, beweisen auch
Bemerkungen wie die: ,Er hielt keine Vortrige, schrieb keine Biicher, er be-
griindete keine Zeitschrift.“ (5.8.) Er hat sogar sehr viele Vortrige gehalten,
in Deutschland und in der Schweiz, hat Predigten herausgegeben, hat eine Zeit-
schriit geschrieben. Denn die ,,Vertrauhchen Blitter* waren schliesslich doch
auch eine solche. Ebenso halte ich es fiir unrichtig, von einer Abneigung
Blumhardts, des Sohnes, gegen die Offenbarung Johannis zu reden. Sie hat
ihm, so viel ich sehe, stets sehr viel bedeutet, wenn er sie auch mit geistvoller
Fre1he1t verstand. :

61



versuchen wolle, ,,Blumhardts Gedankenwelt aus ihren eigenen Vor-
aussetzungen heraus.... zu entwickeln. Diese Erklirung muss
~ fast notwendig so verstanden werden, dass alle Anderen, die iiber
Blumhardt geschrieben, ihn nicht von seinen eigenen, sondern von
fremden, also willkiirlichen, vielleicht gar tendenzidsen Vorausset-
zungen aus dargestellt hatten.') Dagegen muss von mir selbst-
verstindlich Widerspruch erhoben werden. Wenn ich fiir meine
Person, wie man soeben wieder gesehen hat, durchaus zugebe, dass
das Bild von Blumhardt, das ich entworfen und das in mir lebt,
mein Blumhardtbild und nicht das Blumhardtbild sei, und ich
durchaus bereit bin, einem andern, auch dem von Thurneysen ent-
worfenen, ebenfalls Wahrheit zuzubilligen, so muss ich doch sehr
entschieden darauf bestehen, dass ich nicht Blumhardt tendenzios
zurechtmachen wolite, sondern dass es mir ein heiliges Anliegen
war, ihn getreu darzustellen.

| Ich halte in diesem Sinne an meinem Anspruch durchaus fest.
Und ich behaupte ebenso fest: Blumhardt 1asst sich durchaus nicht
einfach fiir die Barth-Thurneysensche Theologie in Anspruch neh-
men, sondern steht in allen Hauptpunkten sogar eher gegen sie,
wenigstens insofern das in Betracht kommt, was uns Andere von
ihr trennt.

Das ist nun eine, prinzipiell gesprochen, sehr weittragende
These. Es liegt mir daran, von vornherein ihren Sinn zu erlautern.
Es wire ja nicht unmoglich, dass gerade Blumhardt das beste Mit-
tel einer Verstandigung zwischen den zwei ,,Gruppen*, in
welche die religids-soziale Bewegung auseinandergegangen ist -—
hoffentlich nur zeitweilig — bedeuten kénnte. Was ich hier in diesem
Sinne sagen werde, soll also nur ein erstes Wort sein, das nachher
seine Erganzung finden wird..

Es verhalt sich mit der Stellung der beiden ,,Gruppen‘ zu Blum-
hardt genau so, wie iiberall sonst. Thr Unterschied tritt fast ganz,
wenn nicht ganz, zuriick, solange sie einem gemeinsamen Wider-
part, der iiblichen Theolc}gie und Religion, gegeniiberstehen, aber
er tritt sofort hervor und erscheint gross, ja entscheidend, wenn sie
unter sich sind. (Was iibrigens, nebenbei gesagt, auch eine Mah-
nung sein koénnte, iiberhaupt nicht zu sehr bloss ,unter sich® z
sein!) So ist auch ihire gemeinsame Familiendhnlichkeit mit Blum-
hardt gross, wenn sie mit andern geistigen Familien verglichen wer-
den, mag ihnen aber zweifelhaft werden, wenn sie sich miteinander
vergleichen. Dieser Tatsache entsprechend mochte ich sagen: Gewiss
kann sich die sogenannte Barthsche Theologie (wie ich um der
Kurze willen sagen will, ohne die geistige Selbstindigkeit der ubri-

1) Diese Auifassung wird besonders durch eine #drgerliche, sicher nicht
vom Verfasser verschuldete Buchhindler-Anzeige nahegelegt, die gerade diesen
- Anspruch betont, :

62



gen Haupttrager dieser Bewegung antasten zu wollen) fiir fast alle
ihre einzelnen Positionen gegen die traditionelle ,,Theologie® mit
Recht auf Blumhardt berufen; aber ich muss hinzufiigen: man kann
sich aber ebensogut gegen sie selbst als Ganzes auf Blumhardt
berufen. Dafiir den Beweis ausfithrlich anzutreten, bin ich jeder-
zeit bereit.

Um nun wieder speziell zu Thurneysen zu kommen, so muss
ihm zugestanden werden, dass der vorliegende Blumhardtband
seiner Auffassung verhiltnismassig stark entgegenkommt. Insofern
stebe ich nicht an, zu erklaren, dass dieser Unheil angerichtet hat.
Denn er zeigt eben nicht den ganzen Blumhardt; er liefert zu sehr
gerade der sogenannten Barthschen Theologie neues Wasser auf
die ohnehin damit wohl versorgte Miihle. Ich bin, auf Grund mei-
ner Kenntnis sehr vieler Predigten und Andachten aus der folgen-
den Periode, ganz sicher, dass uns aus dem néichsten Band ein an-
derer Blumhardt, ein weiter gekommener Blumhardt, entgegentreten
wird. Dann werden wir wieder miteinander reden miissen.

Vielleicht lasst sich zur Kennzeichnung des Unterschiedes am
besten an ein polemisches Wort Thurneysens ankniipfen, das sehr
wahrscheinlich gegen mich, zum mindesten auch gegen mich, ge-
richtet ist. Er tadelt es (S. 18) lebhaft, dass man ,beliebt habe,
Blumhardt in -den hochsten Tonen neben Aposteln und Reforma-
toren zu nennen‘ und erblickt darin ,,ein Zeichen der unklassischen
Zeit, in der wir leben und die kein Mass und keine Ordnung
kenne“. Dieser Zurechtweisung gegenitber mochte ich erkliren,
dass ich ruhig und fest dabei ‘bleibe, Blumhardt ,,neben Apos’teln
und Reformatoren zu nennen®. Was das Apostohsche betrifft, so
habe ich ihn meines Wissens nie an die Seite der Apostel gestellt —
ich liebe solche Schablonen nicht — wohl aber behauptet, seit den
Tagen der Apostel und Reformatoren sei nie mehr so geredet wor-
den, mit solcher Vollmacht und Urspriinglichkeit. Im {ibrigen bin
ich sogar weiter gegangen und habe merken lassen, dass sich in
diesen Mannern, besonders in Blumhardt dem Jiingern, das Leben
Jesu fiir unsere Tage erneuert habe. Und nun erklare ich in aller
Bescheidenheit und Festigkeit zugleich, dass das nicht ein Urteil
der Mass- und Ordnungslosigkeit ist, sondern ein ganz niichternes
Zeugnis von dem, was ich, als reifer Mann, der ziemlich kritisch
nach Boll kam, gesehen und gehort habe. Schliesslich weiss ich auch
etwas von Aposteln und Reformatoren! Da steht Zeugnis gegen
Zeugnis und das meinige steht wahrhaftig nicht allein. Thurneysen
erlaubt allerdings unserer ,,unklassischen Zeit*“ solche Erfahrungen
nicht. Aber ich muss ihm entgegenhalten, dass mir die Kategorie
,klassisch* und ,,unklassisch*, da wo es sich um die Geschichte des
Reiches Gottes handelt, viel zu literarisch, um nicht zu sagen ,,pa-
pieren* ist. Was fragt Gott nach klas&sch“ und ,,unklassisch® —

63



oder fragt er etwa zuerst die Professoren der Kirchengeschichte um
Erlaubnis, wenn er einen Ort und einen Mann findet, durch den er
seine Wahrheit neu offenbaren kann? Gott ist ein lebendiger Gott,
der immerfort wirkt (Joh. 5,17). Wenn ich meine Bibel recht ver-
stehe, so ist er sehr unklassisch, indem er mit Vorliebe dort er-
scheint, wo die Menschen, besonders die Theologen, ihn am wenig-
sten erwarten. Warum, nebenbei gefragt, redet die sog. Barthsche
Theologie so gern vom Paradox Gottes, wenn sie dann Gott doch
plotzlich wieder in das kirchengeschichtliche Prokrustesbett spannen
will? Und da wir nun bei der Kirchengeschichte sind: wenn ich
Blumhardt mit der Reformation in einen bestimmten Zusammenhang
gebracht habe, so geschah es, wie sofort gezeigt werden soll, in sei-
nem eigenen Sinn und hatte vor allem die Meinung, dass das Aui-
brechen der Reichgotteshoffnung die notwendige und legitime Fort-
setzung dessen sei, was uns die Reformation geschenkt. Dabei bleibe
ich und habe dafiir gute Griinde, seien es klassische oder unklassi-
sche. Und nichts fiir ungut!

Ich will nun aber, so gut es in diesem Aufsatz moglich ist, zu
zeigen versuchen, wie und inwiefern Blumhardt die Cadres der so-
genannten Barthschen Theologie iiberall zerbricht und in dem vorhin
genauer bezeichnetem Sinne an allen Hauptpunkten gegen sie steht.
Und zwar stelle ich nun fest, dass dies sogar von dem vorliegenden
Blumhardtband giit, der, wie gesagt, noch am ehesten fiir Thurn-
eysens These benutzt werden kann. Auch er geht fast von Anfang
an und immer mehr {iber das, was man bisher als das Spezifische
der sogenannten Barthschen Theologie betrachtet, hinaus und wider-
spricht ihm. Ich beschrianke mich darum zur Widerlegung Thurn-
eysens absichtlich auf diesen fiir meine These verhidltnisméssig
ungiinstigen Band.

Da ich mich selbst zu der in den folgenden Blumhardtworten
ausgedriickten Denkweise bekenne, so entwickelt sich nun ein Stiick
,,Gesprach mit der ,neuen Theologie“.

Um gerade mit dem ,Klassischen zu beginnen, so scheint es
freilich auf der Linie der ,,neuen Theologie“ zu liegen, Gottes
Wort auf die Bibel einzuschrinken, das Gegenteil aber, — mit
Berufung auf die Bibel — die offenkundige Leidenschaft Blumhardts.
Lebendige, nein, fortschreitende Offenbarung ist seine Losung, ist
sein Hunger und Durst.
~,Unsere Bibel ist im Himmel. Ein Buchstabe kann uns nichts niitzen, wenn
es nicht von oben gegeben wird.“ (8.10.) ,,Wir koénnen mit lauter Bibel Chri-
stus toten. Was ist grosser: die Bibel oder Christus?“ (S.62.) ,,Oft ist's mir
verwunderlich, dass so viele mir widersprechen, wenn ich sage: Wir bediirfen
der Offenbarung Jesu Christi, wir bediirfen trotz aller Erkenntnis, trotz aller
Bibeln, die wir haben, trotz aller Kirchen und aller Theologie, wir bediirfen

des Herrn Jesu selbst.“ (S.12.) ,Das . .. steht mir fest: eine wirkliche Er-
kenntnis der Schrift ist nicht méglich, ohne dass wir etwas Gottliches vorher

64



erlebt haben. Wir miissen etwas von Gott geschaut haben, wir miissen etwas
von Christus empfunden und betastet haben, wir miissen es ergriffen haben
durch Anschauung — nur auch in etlichen Dmgen muss es anfangen — dann
geht uns auf einmal ein Licht auf fiir alles . . . Es ist nicht die Erklirung der
Schrift die Hauptsache, sondern die Anschauung Gottes ist die Hauptsache
und die Anschauung Christi und die Anschauung des Heiligen Geistes.“ S.
166 und 167.) ,,Zur Griindung der Gemeinde Jesu Christi braucht’s nach der
Schrift Alten und Neuen Testamentes immer wieder Offenbarung. Ein Moses.
kann nicht mit Abraham durchkommen, es muss sich in ihm selber wieder das
offenbaren, was Gott in seiner Zeit leben will. Ein David kann nicht mit
einem Moses durchkommen; es offenbart sich in David das, was in seiner
Zeit leben soll. Spitere Komge, soweit sie das Reich Gottes suchen, haben
viel an der Vergangenheit, aber es bedarf einer Ofifenbarung fiir sie durch
Propheten und Priester fiir das, was in ihrer Zeit Gott leben will. In -
Johannes dem Téufer, in Jesus, in den ersten Aposteln vorerst, dann wieder
im zweiten Teil der apostolischen Geschichte, in Paulus — es muss sich wie-
der und wieder zeitgemiss offenbaren, was heute Gott in Christus leben
will.“ (S.348.)

Das alles klingt anders, als wir es von der ,,neuen Theologie®
hoéren. Damit hangt ein Zweites zusammen. Diese ,,neue Theologie*
betont (gewiss mit gutem Grund) das Objektive der Wahrheit und
bekampit darum den Anspruch einer gewissen Subjektivitat. Sie tut
das besonders auch so, dass sie alles ,Erleben* Gottes per-
horresziert und lacherlich macht. Man wagt darum kaum mehr,
davon zu reden. Blumhardt aber, der Mann der Objektivitit Gottes
ohnegleichen in unserer Zeit, redet ruhig von ,,Erleben Gottes:

,»,90 diirfen wir auf ein unmittelbares Reden Gottes fiir seinen Namen, ein
Reden des Geistes Gottes fiir Christus, unsern Jehova, erwarten, und erfahren
eben dadurch, wie auch durch besondere Erlebnisse, wer Gott "ist.« (S. 309)
,Ohne Erlebnisse aber geht es nicht; wir diirfen ganz dreist sagen: Es ist auch
heute noch Offenbarung noétig, und die Offenbarung ist nicht abgeschlossen mit
der Bibel.“ (S.308.)

Er gehit soc weit — nicht ohne sich auf die Bibel berufen zu diir-
fen (vgl. Jerem. 31, 31 fi.), uns Allen, soweit wir Gott dienen woll’en,
das Propheti sche zuzusprechen das die ,,neue The010g1e
wieder so sehr auf die Bibel beschrinkt:

Es ist ein Zeichen von der Blindheit unserer Augen, dass wir die
Fiden nicht erkennen konnen, an welchen Grosses geschleht und an deren
Ende Grosses liegt. . . . Wir sollten aber der Vergangenheit und der Gegen-
wart und der Zukunft Meister sein, nicht als Gotter, aber als klarblickende
Menschen, die ganz genau wissen: Auf diesen Piaden ist das und das, wie
auf jenen Pladen das und das geworden. Auf diesen Pfaden ist nichts,
auf j e nen ist nichts, hier ist nichts und dort ist nichts, aber da! Da ist etwas!
Dem miissen wir nach. Die Propheten haben das gewusst und das ist mensch-
lich, das zu wissen. Prophetie ist das Menschlichste, was es iiberhaupt gibt.
Ohne Prophetie sind wir keine rechten Menschen; wir sind degradiert, wenn
wir des gottlichen Geistes entbehren. (S.511 und 512.) ,,Dafiir miissen wir
prophetisch werden und das ist nicht so schwer.“ (8. 516.

Wenn Blumhardt auf diese Weise allen Menschen Einiges zu-
spricht, was die ,neue Theologie* ihnen mit besonderer Schirfe ab-
spricht, so spricht er andern ebenso scharf ab, was sie ihnen zu-

05



spricht, namlich den Pfarrern, den berufsmissigen Predigern.
Die ,,neue Theologie® legt grosses Gewicht auf das gepredigte
Wort, und in den Kreisen der jiingeren Pfarrer kann man wohl etwa
horen dass es ihr Beruf sei, ,,das Wort Gottes zu sagen®. Blum-
hardt ist anderer Meinung :

,Nehmet mich nicht als einen Prediger, nehmet nuch als einen, der es
wirklich ernst meint.“ (S.521.) ,Es kommt . . . das, was Gott schafien will,
auch auf dem Boden des Reiches Gottes nicht ganz in die Hand der Menschen.
Es bleibt etwas rein Géttliches, und ein Plarrer darl deswegen nicht sagen, er
rede Wort Gottes, in dem Sinne, wie man es heute sagt. Man sollte sich sehr
genieren, so etwas zu sagen, wie wenn der nichste beste Mensch, der die Bibel
_auslegt, sagen konnte, er rede Wort Gottes. Auch Worte der Schrift sind nicht
an und fiir sich Wort Gottes; erst wenn Gott seinen Engel dazu sendet, ist es
immer wie irisches Brot, anders nicht. . . . Wir sind keine Wort-Gottes-Fabri-
kanten. Das. Wort Gottes lisst sich ﬁberhaupt nicht fabrizieren; denn es ist
personlich; es lduft dahin und dorthin nach dem Betfehl Gottes.“ (S. 571.)

Und dann heisst es wieder vom Erleben:

»Wenn wir merken, dass wir so schauensuntiichtig und erlebensuntiichtig
sind, dass wir Gottliches nicht verstehen, obwohl wir wissen;, dass es unter
uns ist, wenn wir weder Gerichte Gottes recht erkennen, noch Gnaden Gottes
verstehen und benutzen, dann muss es uns doch recht in die Busse treiben und
zum Weinen vor Gott bringen in unsern Siinden und Schulden, dass wir wieder
neugeboren werden und Schauensleute und Erlebensleute werden mochten im
Reiche Gottes.“ (8.190.) ,Gott will erfahren, will erlebt sein, und ehe er
erlebt ist, macht er auch keinen Anspruch auf besondere Treue, mit besonderen
Zielen, wie er sie von seinem Volke tordert, welches ihn erlebt hat.* (8. 306.)

Desto weniger halt Blumhardt auf die Theologie, die leider
auch durch die ,neue Theologie wieder zu Ehren gekommen ist.
Die Dogmatik speziell nennt er eine ,,schlimme Sache“ (S. 199).

,Der Geist Gottes schwebt nicht in philosophischen und theologischen
Systemen herum und spricht nicht aus irgend welchen menschlichen Gedanken
iiber Gott und Christus oder sich selbst, sondern der Geist Gottes will uns zu
Kindern machen.“ (S.417.) ,Mein Herz diirstete ireilich nach Gott, nach dem
lebendigen Gott, aber dass man vorher durch die Schlammwellen der Theo-
logie schreiten miisse, das wollte mir nicht gefallen.“ S.539.)

Wie eine Warnung an die ,neue Theologie®, die ja freiliéh das
auch nicht will und bis heute nicht getan hat, wovor er warnt,
aber schliesslich dahin fithren konnte, klingt es, wenn er sagt:

»Es konnte jemand aus den paulinischen Worten heraus ein geriebenes und
geschniegeltes System austiifteln, und der Apostel kénnte ihm doch mit dem-
selben Eifer entgegentreten, wie er den damaligen Christen entgegengetreten ist,
wenn ein solcher Systemmacher nun meinen sollte, auf diesem Gesetzesweg
werde es gewonnen.* (S.525.)

Nicht weniger trifft Blumhardts Kritik die Kirche, wéahrend
leider die ,,neue Theologie* eher jene neue Kirchlichkeit begiinstigt,
die mit der Reaktion eingesetzt hat und iibrigens, wie ich glaube,
mit ihr vergehen wird. Blumhardts Meinung ist:

»verlasset euch nicht aut eure Kirchen, da purzelt auch noch alles iiber den
Haufen wer darin sein Teil hat, wird alles verlieren. (S.204.) ,,Jetzt macht
man KJrchen rechts und links, und richtet sich ein so gut als moglich und

06



sagt: Wir haben’s ja, wir haben alles! Im Osten, im Westen, im Norden und
Siiden, iiberall sagen sie: Wir haben’s ja! und jauchzen in der Welt herum mit
ihrem Christentum und vergessen: das rechte Beten.“ (S.225.) ,,Wir haben
uns schon lingere Zeit ins Gericht zu geben bemiiht, um uns bewusst zu wer-
den, was uns lieber ist: Gott oder die Welt, Christus oder das Christentum,
Kirche oder Geist.“ (S.439.) ,Ich gestehe offen, dass ich noch nie in einer
Kirche gesessen bin, ohne den Schmerz zu empiinden iiber einer gewissen Ver-
wechslung, welche in den Herzen der meisten Kirchginger sich vorfindet. Was
"die ‘Apostel vom Geist erwartet haben, das erwartet man jetzt von der Kirche.“
(S. 441.) |

Diese Kritik erstreckt sich auf das ganze Christentum, wie
sie ja auch den Unterschied von Reich Gottes und Religion

erstmals herausgearbeitet und diese im Namen von jenem verwor-
fen hat:

~ ,,Wir haben uns . . . auch Miihe gegeben, zu erkennen, dass wir unser
Christentum nicht identifizieren diirfen mit Christus und dass, wenn wir uns
des Christentums riihimen, wir damit noch nicht berechiigt sind, uns Christi
zu rithmen. . .. Wir haben zu erkennen gesucht, wie das Christentum sozu-
sagen eine Nebenwelt geworden ist, in welcher Christus als Gott verehrt wird,
dhnlich wie die Welt von Gott redet. Aber wie die Welt von Goft redet, ohne
gottlich zu werden, so die Nebenwelt, das Christentum, von Christus, ohne
nach Christus zu werden.“ (S.440.) ,,Es gibt jetzt wieder eine christliche Reli-
gion, gerade wie damals eine jiidische. Und nichts ist gefdhrlicher fiir den
Fortschritt des Reiches Gottes, als eine Religion; denn eben damit werden wir
wieder heidnisch.“ (S. 513.) ,,Es ist ein Jammer, dass man die Beziehungen
zu Gott so wenig mehr schiatzt und haben will und statt dessen die Beziehun-
gen zu den Menschen gesetzt hat. Aber es ist auch eine Freude, dass wir
heute in allen unsern menschlichen Religionen zugrunde gehen. Ihr werdet
sehen, dass alles noch in den Staub fillt, was wir an Stelle Gottes gesetzt
haben. Man muss sich endlich einmal den lieben Gott selbst gefallen lassen.”
(S.575.)

Dieser Kritik verfallt auch die Reformation. Gottes Wege
fuhren auch iiber sie hinaus. Wieder etwas, was in eine den gegen-
wartigen Losungen der ,neuen Theologie“ entgegengesetzte Rich-
tung weist. (Ich erinnere an die Auseinandersetzung iiber die
,,klassischen“ und ,,unklassischen* Zeiten.)

~ ,,Die Reformation hat die Kirche auseinandergesprengt, dass sie nun da-
liegt, wie einige einzelne dreissig Splitter, und jeder dieser Splitter trigt die
Eigenart des Ganzen an sich, in jedem Splitter ist der Charakter des alten Ge-
steins zu erkennen und es ist nichts gewonnen! | . .Nein, nein, das sind alles
Iocherichte Brunnen, damit ist nichts gewonnen.“ (S.184.) ,So mochte ich
auch nicht um die Konfessionen eifern, obwohl in allen Konfessionen Wahres
und Richtiges ausgesprochen ist und wir ihnen dankbar sein miissen, dass sie
so vieles konserviert haben, was vielleicht sonst verloren gegangen wire. Aber
nicht die’ Konfessionen sind es, welche aut die Dauer mit Gewalt festgehalten
werden miissen; denn es ist eine menschliche Herrschaft und diese ist gefihr-
licher fiir das Reich. Gottes als viele andere Dinge in der Welt.“ (8.339.) ,;Auf
dem festen Grund Jesus Christus gehen wir vollkommeneren Gestaltungen ent-
gegen, als diejenigen sind, welche sowohl die alte romische Kirche als die
reformatorischen Kirchen uns gebracht haben.“ (S.362.) , Auch ein Mann wie
Luther, der fiir.seine Zeit die von Gott gewollte Wahrheit persénlich bezeu-
gen soll, kann fiir anderes Geschriebenes, welches fiir se in e Zeit keine Bedeu-
tung hatte, keinen Sinn haben; es regiert eben Gott und sein Geist, nicht ein
Bibelspruch.“ (8. 535.) '

07



Zu dem, was Luther nach Blumhardt nicht gesehen hat, gehort
ohne Zweifel die Botschaft vom kommenden Reiche Gottes, die
Hoffnung. Dafiir hat die Rechtfertigung durch den
Glauben allein eine Stellung bekommen, die nicht der Wahr-
heit der g an z e n Bibel entspricht und die heute einer Berichtigung
und Erganzung bedarf. An dieser Stelle wird Blumhardts Wider-
spruch gegen die ,,neue Theologie* mit ihrer Erneuerung der Recht-
fertigungslehre besonders scharf und fundamental. So wenig als.
wir -bestreitet er deren Kern und Wahrheit, aber er weist ihr eine
andere Stellung in der g an z en Wahrheit an.

,»90 ist mehr bei uns das Bestreben aufgekommen, selig zu werden, als das
Bestreben, das Reich Gottes zu sehen, und durch alles hindurch ist das als
oberstes Verlangen und Sehnen in den Herzen gewesen: O nur selig, nur selig!

. Es ist dieses Sehnen entschuldbar, . . . aber doch miissen wir es von uns
wegbinden lassen, die Binde von unseren Augen, dass wir vor allem erkennen:
das Reich Gottes ist’s, das wir erstreben sollen, und im Reich Gottes erst
haben wir die rechte Seligkeit. Wollen wir zuer st die Seligkeit und dann
das Reich Gottes, so wird keine Klarheit werden auf Erden, sondern des Jam-
mers wird immer mehr werden und der Dunkelheit wird nicht gewehrt . . .
Darum hat Gott eine neue Anregung gegeben und hat unser Herz bewegt, dass
wir hinfort laut in die Welt hinausrufen: Nein, liebe Christen, wir wollen
jetzt nicht an unsere Seligkeit denken, wir wollen nicht das Gute zuerst fiir
uns suchen; wir wollen Knechte sein, wir wollen seine Seligkeit suchen,
seine Ehre, sein Reich! Dann wird uns schon das Unserige zufallen. Denn
wir wollen nicht uns zunidchst in Sicherheit bringen und dann zufrieden sein,
sondern wir wollen es uns zu Herzen gehen lassen, das Seuizen der ganzen
Kreatur, das Jammern und Stthnen unzdhliger Menschen — denen mit unserem
Sehgsem wahrlich nicht geholien ist — wenn wir rufen und beten: ,,Dein Reich
komme!“ und wenn wir es mit heissem Kimpfen und Ringen und mit Drein-
gabe unseres eigenen Wohlseins, ja selbst unserer Seligkeit, erlangen, dass Gott
dreinsieht und iiber aller Schopfung in Christo Jesu hervorleuchten ldsst das
Licht des neuen Anfangs, mit dem Feuer, das den Boden dieser Welt durch-
fressen wird, dass das Fleisch und das Siindenwesen dieser Zeit vergeht und
der Geist aufkommt in der Ruhe, welche verheissen ist.“ (S. 88 und 89.) ,Es
ist ungemein deprimierend, wie ein.ganz kleines Wortchen solche Verwirrung
auf Jahrhunderte hinaus anrichten kann. Weil Luther gesagt hat: Meine Ge-

rechtigkeit suche ich im Glauben, hat die ganze lutherische Kirche einen fal-
schen Weg eingeschlagen.“1) (S. 147.) yDarum rufe ich euch allen zu: Ver-
gesset euch selbst und gedenket des Reiches Gottes!® (S
99.) ,,Die Gerechtlgkelt Gottes muss in die Welt hinein, sonst nutzt alles Chri-
stentum nichts.“ (S.436.) ,Nun aber antworten mir aber gleich viele Leute:
Sehet einmal den an! Jetzt soll man wieder Werke tun! Der ist ja katholisch
geworden! — und wie die Leute reden, die immer nur den Sonntagsrock an-
haben wollen. Aber rede einer, wie er w111 der Arbeitskittel muss doch wie-
der her, und gottlob, es gibt viele Leute, denen die Sonntagsarbeit nicht mehr
geniigt, die wir doch nur zu unserem Vorteil haben. Es wacht ein neuer
Geist auf, und vxele Menschen haben schon den Drang in sich — wenn sie es
auch noch nicht wissen, wie sie es treiben sollen —; aber sie wollen doch Got-
tes Vorteil suchen . . Und wer Augen hat, der sieht es und besinnt sich, wie er
mit Hingabe an das Relch Gottes sich selbst zunichst vergisst und brennend

1) Thurneysen meint, Blumhardt habe Luther in diesem Punkte missver-
standen. Das ist mir schon zweifelhaft; sicher aber hat er das Luthertum, in
dessen Mitte er lebte, nicht mlssverstanden

68



wird auf das Kommende Gottes hin, fiir das auch er eine Berufung hat.“ (S.
503.) ,Wenn ich konnte, wiirde ich das Wort ,selig“ einmal hundert Jahre
lang ausrotten, damit man einmal nur hundert Jahre lang das Wort nicht mehr
iinde, nachdem man es zweitausend Jahre gebraucht hat; denn es muss sich
in unserem Kopf etwas dndern, sonst kommen wir auf keinen gescheiten Ge-
danken.“ (S.578.) ,,Willst du dich da nicht endlich, endlich umkehren, du dum-
mer Mensch? Willst du nicht endlich einmal denken: Gerade umgekehrt muss
es sein, nicht Gott fiir mich, sondern ich fiir den lieben Gott! Und wenn ich in
die Holle muss, so soll es mir recht sein, wenn mich der liebe Gott hinein-
schickt.“ (S.563.) ,

Es ist begreiflich, dass bei dieser Stimmung Blumhardt das Wort
von der Gnade fast ebensowenig hoéren mag, wie das von der
Seligkeit, obschon er seine Wahrheit selbstverstindlich nicht ver-
kennt. ’

oIn Zion [d. h. in der wahren Gottesgemeinde] ist alles auf Gerechtig-
k e it bedaciit; es ist also ein anderer Oit, als die Christen haben. Die Christen
sehen immer nur auf Gnade, die Zionsleute auf Gerechtigkeit. Das ist ein Un-
terschied. In Zion will alles Volk Gericht und Gerechtigkeit, das ist die Freude
der Zionsleute; man sucht zun#chst fiir sich nichts Gutes, man sucht nur das
Recht Gottes.“ (8.572.) ,Wie ist's moglich, dass man jahrhundertelang von
Gnade reden mag, als ob Gnade das Ziel der Wege Gottes wire.“ (S.125.)

,Was soll ich dir, mein Gott, fiir Opfer schenken?
Ich will mich ganz in deine Gnad’ versenken.“

In diesem Vers ist die wichtigste Frage ausgedriickt, auf die es ankommt: ,,Was
sollen wir opfern?“ Aber die Antwort hier ist falsch; denn das ist kein Opier:
sich in die Gnade versenken. Das ist gerade, wie wenn man zu einem guten
Freund sagen wiirde: ,Lieber Freund! Was soll ich dir opfern? Ich will mich
in dein Haus selzen und mich recht giitlich darin tun!“ (S.149.)

Es liegt selbstverstindlich auf dieser Linie, wenn Blumhardt die
Bedeutung des Menschen und des menschlichen
Tuns fiir das Reich Gottes ganz anders einschatzt, als die soge-
nannte Barthsche Theologie, die leidenschaitlich drauf aus ist, sie
zu vernichten :

,Wir wollen ihm [d. h. Christus] helfen, wir wollen keine Faulenzer sein
als Christen, die nichts wollen, als |geistlich] schmausen, sondern wir wollen
arbeiten, wir wollen leiden, wir wollen dulden, ja wir wollen auch sterben in
unserm Herrn Jesus, und unsere einzige Sorge sei nur die, dass sein Werk
fortgehe, dass die Ehre Gottes ausgebreitet werde iiber alle Himmel, iiber alle
Menschen und iiber alle Tiefe.“ (S.36.) ,,Es darf uns ein Druck sein und eine
Beschwernis, wenn sich fiir das Volk Gottes auf Erden nichts zum Tun
machen will, durch welches man mit der ganzen Person Gott entgegenkommt;
denn man spiirt es wohl, dass auch unsere Hofinung zu Gott in Christo auf die
Erlésung der Schopfung von ihrem Seufzen nur dann gleichsam emporsteigt,
wenn wir auf solchem Wege sind.“ (S.134.) ,Im Himmel macht es immer
grosse Freude, wenn jemand etwas tut, sei’s auch etwas ganz Kleines, wenn
man nur sieht: der denkt an nichts anderes, als dass er allezeit und iiberall
gehorsam werde irgend einer Wahrheit von Gott, gehorsam einem richtigen
Wort, welches ihm ins Herz fillt. Ich méchte sagen: Der ganze Himmel spannt
darauf, solche Jiinger zu haben; Beter hat er genug, Andichtler hat er genug;
Disputierer und Rechthaber hat er iibergenug, aber T 4 ter hat er nicht genug.“
(S.249.) ,Sie meinen, da komme einmal etwas vom Himmel her, wodurch mit
einemmal wie mit einem Zauberschlag alles anders werde, und unterdessen sei
es erlaubt, das Leben so gehen zu lassen, wie es eben geht, wenn man nur

69



dabei seine geistlichen Verrichtungen beibehalte. Da kommt es dann soweit,
dass man hochst geistliche Leute antrifft, welche in schauerlich unwahren Ver-
hiltnissen und ungerechten Lebenslagen sich befinden, ohne eine Hand zu
rithren, hierin etwas zu dndern. Deren Glaube koénnte aber einmal als Schwin-
del bezeichnet werden miissen . . . Soweit wir an uns etwas recht machen
konnen und in aller Einfachheit . . . nur arbeitend aufs Gute gerichtet sind,
bereiten wir ihm den Weg.“ (S.348.) ,Ich weiss wohl, es ist heutzutage ein
wenig ermiidend, praktisch sich herzugeben, weil es erst neu erkannt werden
muss; der ganze Boden dieses Schaffens fiir das Reich Gottes ist uns gleichsam
verloren gegangen. . . . Man meint, mit Kirchen und Predigten und Abend-
mahl sei es getan; damit ist's aber nicht getan.“ (S.253.) ,Wo ihr in eurem
Leben das Rechte tut und das Unrechte verleugnet, da ist das Reich Gottes,
sonst nirgends.“ (S.254.) ,,Wollte Gott, ich konnte gar nichts mehr von Theo- .
logie und hitte bloss Beweise des Lebens, nur auch in meinem Haus, so dass
es konnte auch den Einfiltigen und den Hungernden und Diirstenden mehr
noch offenbar werden, dass Jesus nicht mit Ansichten die Welt erneuern will,
sondern mit Taten.“ (S. 375.) ,,Alle Welt spannt jetzt darauf, dass das Christen-
tum auch etwas leiste in den brausenden Wellen der menschlichen Gesellschait.
Aber was ist Christentum? Christus soll etwas zu sagen haben, und wer
Glauben hat, der richte sich auf Christus, der zum tatsdchlichen Leben fiir
Gott fiihren will.“ (S.255.) ,Faulenzer ziehen den Schlairock an. Wer arbeiten
will, der zieht womoglich seinen Rock aus, macht sich hemdarmelig, um recht
gewandt, frisch und lebendig bei der Sache zu sein. Es gibt Arbeit fiir Gott,
die muss ausgerichtet sein mit gegiirteten Lenden, nicht im Sonntagsrock . . .
Beiriedigung gibt doch nur die eigene Arbeit fiir Gott, und das ist Werktags-
arbeit, fiir welche wir gegiirtet sein miissen, um mit Anstrengung, oft gegen
die ganze Wucht der Welt, etwas zu tun, was nach dem Sinne Gottes ist. Es
gibt eine Ausrichtung praktischer Dinge, die der Wahrheit und Gerechtigkeit
des Reiches Gottes aufhelien, und dafiir miissen wir mit dem ganzen Menschen
zur Hand sein.“ (S. 498.) ,Nehmet euch selber wichtig; . . . wenn keine Leute
da sind, in denen Jesus leben kann . . . da ist an uns die Schuld, wenn's ins
Stocken kommt und nicht richtig lduit.“ (S.194.) , Es gehort auch zur Regie-
rung Gottes, wenn es . . . durch menschliche Krifte ein wenig Tag wird.“
(S.231.) ,Es sagen mir viele: ,,Du meinst immer, wir konnten etwas machen;
was konnen wir Menschen machen? Das Reich Gottes kommt von selbst.“ Da
weise ich aber auf das Wort hin: ,,Dein Glaube! . . . Dein Glaube hat dir
geholfen, der bricht durch; den miissen wir finden.“ (S.297.) ,Wir geben uns
oft der Meinung hin, Gottes Sache laufe immer gleich fort, das sei ganz einer-
lei, wie wir uns benehmen. ... An die Moglichkeit eines Stillstandes der gan-
zen Sache, wenn die Berufenen nicht richtig stehen, denken wenig Leute.“ (S.
337.) ,Es ist [mit dem Tun der Menschen fiir das Reich Gottes] gerade wie
wenn eine Festung, die in Feindeshand ist, wiedererobert und dem Vaterland
- zuriickgegeben werden soll. Wenn nun in dieser Festung Leute sind, die im
Stillen immer auf die Erlosung warten, auf den Sieg des Vaterlandes, so helfen
diese durch ihr blosses Dasein, durch den Geist, in dem sie da sind, mit, dass
der Platz dem Vaterlande doch gleichsam gehort. Durch ihre Trinen und ihre
Sehnsucht, durch ihren Hunger und ihre Armut, wihrend der Feind im Lande
ist, helfen sie geistig mit und sind Vaterlandsireunde.“ (S.484.) , Mit Bezie-
hung auf unsere Rettung ist der liebe Gott sozusagen gebunden. Was wir ihm
nicht in die Hand geben, kann er nicht tun“ (S.580.) ,Das, meine lieben
Freunde, muss uns heute ans Herz gelegt werden: Ihr seid Mithelfer Gottes
ggéi ;hr werdet elend zugrunde gehen, wenn ihr nicht wollt mithelfen.“ (S.
" _ :

1) Wenn man uns einen Vorwurf daraus macht, dass wir etwa davon reden,
wir sollen ,Mitarbeiter“ Gottes sein, dann ist also Blumhardt in .der
gleichen Verdammmis. T : :

70



Wir gelangen damit zuletzt zu dem Hauptpunkt, worin der Un-
terschied zwischen Blumhardt und der ,,neuen Theologie*“ hervor-
tritt:esistdasVerhaltniszwischenGottund Welt.

~ Hier liegt nun das ganze Pathos — und sagen wir auch sofort: das
ganze grosse R e c h t jener Theologie in der Behauptung der ,,Trans-
cendenz‘, der Weltgeschiedenheit und Welterhabenheit Gottes, seines
 ,,Ganzanderseins*, aber die ganze Leidenschait und die ganze
Eigentiimlichkeit Blumhardts am entgegengesetzten Pol: in der Be-
hauptung der , Immanenz‘ Gottes, (diese als Z i el verstanden) des
Kommens Gottes in die W elt, seines Eingehens in die Welt, im
Sinne des: ,,Das Wort ward Fleisch, in der Wirklichkeit Gottes
auf Erden durch sein Reich. Zwar wiederhole ich gerade an diesem
Hauptpunkte auch, dass in der Periode, die dieser Blumhardtband
mit seinem Grundmotiv: ,Sterbet, auf dass Jesus lebe‘, wieder-
-spiegelt, auch die Grundtendenz jener Theologie bei Blumhardt
stark zur Geltung kommt, wie sie denn iiberall und immer die
Voraussetzung seines nach der andern Richtung verlaufen-
den Denkens und Wollens bildet; aber diese Richtun g ist eben
schon hier ganz anders. Ich lasse wieder Blumhardt selbst reden.

,,Durch Israel soll die Erde Gottes Land werden, ein viterliches Erbe den
Kindern, welche daraus alle Gaben des Lebens nehmen konnten. Von oben und
von unten, sozusagen vom Himmel und der Erde her war dieser Jehova zu er-
warten als der Schopfer Himmels und der Erde. Es gehort zur Wahrheit Got-
tes, dass das Leben der Menschen auf Erden nach allen Richtungen hin sich
gottlich erweise. Das irdische Leben in irdischem Treiben und Arbeiten soll
nicht weniger gottlich wahr und berechtigt sein, als die innerlichen Schwin-
gungen des Geistes . . . Darin besteht die Vollendung des Reiches Gottes, wenn
auf Erden Gottes Wille geschieht wie im Himmel.“ (8. 301.) ,,Das Reich Gottes
muss zunidchst in den Sumpf der Welt hinein. Da wollen wir Pfihle schlagen
und darauf hinstehen, da wollen wir Bretter darauf legen und dann dort woh-
nen. Und wenn alles wogt und braust um uns her und dngstlich aussieht — in

- den Sumpf der Welt hinein wollen wir das Reich Gottes bauen helfen und emsig
sein darin, bis Gott den Sumpf festgriindet, auch unter unserm Schreien .
und wenn’s gerade iiber der Hélle ist und iiber dem Tod — mitten darauf wol-
len wir das Reich Gottes pflanzen, und siegreich muss es sein, mag’s kosten, was
es will.“ (S. 327.) ,,Die stindigen Glieder [unseres Hauses] sind darin einig, dass
wir nicht durch viel Anhoren von Predigt und Andachten Gott vornehmlich
dienen konnen, vielmehr durch ein besseres Tun, das ins einfache Leben hinein-
reicht. Denn nicht ein Erklimmen von geistigen Hohen in Worten und Gedan-
ken soll Gottesdienst heissen bei uns, sondern das Leuchten der Herzen im
Leibesleben und das brennende Bemiihen, da wo gelebt wird, Gottes Ehre zu
bezeugen; das sei unser Gottesdienst. So miissen wir uns allerdings gleichsam
umdrehen und eine andere Richtung einschlagen, und zwar diejenige, die von
Anfang gemeint war, als Boll gegriindet wurde. Da sollte nicht eine neue Pre-
digtstation, sondern eine neue Lebensstation gegriindet werden.“ (S.
445) ,,Es handelt sich [jetzt] darum, Netze zu spinnen, um die Men-
schen zu fangen, aber wohlverstanden: nicht, um sie zu bekehren —
bekehren werden sie  sich nie — aber um die Menschheit zu um-
klammern, dass sie gleichsam in Zwang und Eisen geschlagen wird. Jetzt
muss es ein Christusvolk geben, das alle die Ratten und Mduse, die Tiger und
die Raubvigel der Menschenwelt zu umklammern versteht, um ihnen zu sagen:

71



Jetzt haben wir euch. . .. Es geht aufs Gericht los, aui die Krisis, nicht zur
Verdammnis — das ist auch so verkehrt, dass wir Gericht und Verdammnis
immer verwechseln! — sondern auf eine Krisis, in welcher es sich darum han-
delt: entweder horst du, Menschheit, auf fiir die Erde, oder du ldssest dich um-
wandeln fiir die Zwecke Gottes.“ (S 515.) ,Alle Fragen, in welchen wir .

in unserer Zeit stehen und durch welche wir bewegt werden, gipfeln in der
Frage: Haben wir einen wahrhaitigen Gott oder nicht?“ (8. 291.) ,Der Geist, der
Jesus und die Herrlichkeit Gottes in Jesus auf Erden — dick unterstrichen:
auf Erden — totet und nicht leiden will, der muss erst iiberwunden wer-
den.“ (8.390.) ,,Wir miissen aui d e n Boden, auf den Jesus getreten ist, und
das ist der Boden dieses irdischen Lebens.“ (S.4160.) ,Hiite dich vor einem
Winkel! Hiite dich vor deiner Kleinlichkeit und suche die Welt — in der Welt
ist Jesus zu finden.“ (S.500.) ,,Wir haben nichts anderes zu tun, als uns in
dem zu stirken: Wir wollen die Verpilichtungen auf uns nehmen die uns in
der Nachiolge Jesu Christi auferlegt sind, dass wir der. Menschen welt
den Krieg erkliren, an uns und an anderen damit wir in die Gottes welt
hineinkommen — nicht in den Himmel — der geht uns zunichst nichts an —
sondern hier, auf Erden.“ (S.507 und 508.) ,Es ist ein Wort vom Himmel:
Jesus soll leben und zwar hier auf Erden!¥ (S.541 und 542)) , Nehmet’s
wichtig! Unser Tun und Leben gehort der Erde, und mit jedem Atemzug, mit
ganzer Lust und Freude sollen wir ihn angehoren Sie ist kein so verzweifelter
Boden, wie man immer meint. Hier kann viel gearbeitet werden; mehr kann
hsler fiir Gott geschehen, als wenn hunderttausend selige Menschen sterben.
(S.194.)

Freilich erlebt Blumhardt damit, was Andere, die diesen Weg
gehen.

,,Wenn man heute mit warmem Herzen dem Reiche Gottes Vorschub lei-
sten will und den Menschen begegnen mit hofinungsvollen Gedanken: , Euer
Gott kommt, denn er lebt! . . . dann heisst man einen einen ,,Optimisten® (man
muss ja einen Namen haben) oder heisst einen einen »ochwarmer“ oder heisst
einen einen ,falschen Propheten“ oder gibt einem wer weiss welche Namen.1)

Aber, ihr Lieben, reisset euch los von diesem Unglauben, denn es ist das
eigenthch ein Tribut, welchen wir der Siinde und dem Tod zahlen Tag fiir
Tag. ... Es ist die grosste Schmach, die wir unserem Gotte antun konnen,
wenn wir sagen: ,Hier auf dieser Frde wird ewig nichts.“ (S.385 und 386)

,Das Gottliche ist allezeit bereit, es fragt sich aber, ob du bereit bist.“ (8. 556.)

So wird das Wort Flelsch wird Gott Herr und Wirklichkeit auf
Erden — in Jesus! Das ist der Sinn der Losung: Jesus! Jesus
ist der Christus. Darum ist das Motiv des ganzen Predigtbandes:
,,oterbet, damit Jesus lebe!“ Denn in ihm ward das Wort Fleisch,
wohnte unter uns und will, dass die Erde voll werde von Gottes
Herrlichkeit. Das ist vielleicht der allerentscheidendste Punkt:
Jesus ists, der Jesus, von dem uns die Evangelien melden, nicht
einabstrakter Christus — Jesus als der Mensch, in dem uns
Gott offenbar wird, der Jesus, der seinen Fuss auf diese Erde setzte,
der unter Kranken, Armen, Zo6llnern und Siindern wandelte, das
Brot und die Fische vermehrte — Gott unter den Menschen. Hier
tut sich der letzte, tiefste Unterschied zwischen Blumhardt und uns
und der ,,neuen Theologie* auf: Soll in letzter Linie Jesus oder
Paulus gelten? Damit werden wir freilich auf die weitern Stadien
Blumhardts gewiesen. :

1) Z. B. ,,Ideahst“ oder ,,Evolutionist®.

72



6.

Schon diese Stellen aber beweisen, wie mir scheint, klar genug,
dass der Geist Blumhardts denn doch ein anderer ist, als der, wel-
cher in der sogenannten Barthschen Theologie lebt, und dass diese
{sjmhf auf keinen Fall etwa gegen uns Andere auf Blumhardt berufen

ar

Das ist, wie ich zu Beginn dieser Erorterung bemerkt, in mei-
nen Augen von grosser Tragweite. Doch mochte ich noch einmal
zu erlautern versuchen, wie ich es meine.

Einmal: iiber Recht und Wert der sogenannten Barthschen Theo-
logie soll damit kein Urteil gefallt werden. Es ist ja wohl nicht
ihre Aufgabe sich vor Blumhardt zu rechtfertigen. Sie mag gerade
so wie sie ist, ihren guten Sinn haben. Dem will und kann ich hier
nicht weiter nachgehen Was sie meiner Ansicht nach vermeiden
sollte, ist bloss der Versuch, gewissen Gestalten der Vergangenheit,
heissen sie nun Kierkegaard, Dostojewski, Blumhardt oder Paulus
und Calvin, ihr Kleid umzulegen. Eine ehrfiirchtige Auseinander-
setzung mit ithnen wire sicher viel fruchtbarer, wahrend in solchen
Methoden etwas Gewalttatiges liegt, das sich rachen kann.')

Ich mochte aber noch einmal feststellen, dass auch wir Andern
es vermeiden miissen, Blumhardt gerade fiir unsere besondere Art
in Anspruch zu nehmen. Wir diirfen uns gewiss auf ihn berufen,
aber nicht im Sinne der Ausschliesslichkeit, nicht im Sinne eines
gewissen Dogmatismus und Methodismus. Vielmehr mochte ich
mir, eine frithere Andeutung auinehmend, den Vorschlag erlauben,
dass wir versuchen sollten, uns gerade im Namen unserer gemein-
samen geistigen Abstammung von Blumhardt (die sich ja weit-
gehend auch mit der Abstammung von Kierkegard und Calvin ver-
bindet: im Reiche des Geistes gibt es vielfache Vaterschaft!) zusam-
menzufinden, im Bewusstsein einer Einheit, die schliesslich doch
viel wesentlicher ist, als die Unterschiede. Wenn wir alle auf die-
sem Boden stehen, soliten wir dann Grund haben, einander zu be-
kdmpfen ? Freilich nur dann nicht, wenn wir alle bereit sind, leben-
dig zu bleiben und gerade auch von diesem Meister immer wie-
der zu lernen. Oder sollte uns nicht gerade er gross genug sein,

1) Fast richtiger, ireilich viel weniger sympathisch, als Thurneysens Me-
thode erscheint mir darum Giinther Dehns direkter Angriff aut die Blum-
hardt in der Form, dass er sie, nicht mit diesem Ausdruck, aber der Sache nach,
des Tifanismu s beschuldigt. Titanismus ist ja eines der Stichworte fiir
Ketzer, die in dieser Schule eine Rolle spielen. Es konnte nicht anders sein,
als dass sich diese Wendung einstellte. In der Tat: Wenn irgend jemand, so
musste Blumhardt von dieser Seite des Titanentums beschuldigt werden. (Vgl
Neuwerk, Februar 1026: Giinther Dehn: Christoph Blumhardts Kampf
um Gott.) Nur glaube ich, dass in diesem Vorwurf sich mehr eine Schwiche
der Theologie, die ihn erhebt, kundtut, als eine Schwiche der Sache oder Per-

son Blumhardts. Ganz sicher konnte man jenen Vorwurt auch noch ganz an-
derswohin richten — wenn man einmal auf diesem falschen Wege ist!

73



dass wir durch den Aufblick zu ihm uns in der Demut vor Gott be-
starken liessen? Konnten wir nicht immer wieder von ihm lernen,
uns von ihm zurechtbringen lassen? Miissten wir nicht gerade an
ihm jene grossartige W e ite spiiren, die am Herzen Gottes gelernt
wird ? Ware das nicht eine Erlésung fiir uns alle, eine Erlosung be-
sonders vom Fluch der Theologie zu Gott hin?

Es steht nicht im Widerspruch damit, wenn ich den Wunsch
ausspreche, dass wir alle auch wieder uns von Blumhardt be-
freien milssen. Denn das geschieht in seinem eigensten Sinne.
Nichts ware ihm schmerzlicher gewesen, als ein, wenn moglich noch
in sich selbst zerrissener, Blumhardtismus, eine Blumhardttheologie,
in ,,Gruppen‘ zerfallend, ein Streit um die rechte Blumhardtausle-
gung. Ich kénnte mir denken, dass er, wenn er das erleben miisste,
mit einem jener sehr derben Worte, die ihm bei solchen Anlassen
zur Verfiigung standen, dazwischen fithre. Wir wollen darum auch
ihm zuliebe von allem Streit um die rechte Auffassung Blum-
hardts lassen, wir alle, die wir irgendwie mit seirner Sache verbun-
den sind. Was er selbst wollte, war ja am allerwenigsten seine eigene
Person oder gar Theologie, sondern die Sache Gottes in der Welt.
Gott war ihm so gross, dass es ihm Bediirinis, ja Zwang war, in
allem Leben irgendwie eine Bewegung auf seine Wahrheit und
sein Reich hin zu erkennen und gelten zu lassen — was selbst-
verstindlich ein kraftiges, ja scharfes Nein am rechten Orte nicht
ausschloss. Vor allem war es ihm das innigste Anliegen, die Frei-
heit Gottes aus der Gebundenheit der Welt herauszukdmpfen. Ich
weiss, wie er einmal in bezug auf ein bestimmtes Gebiet dieser
Freiheit erklarte, dass er dafiir mit blutigem Schweiss gekampit
habe.”) Er liebte nicht Anhanger, sondern Freie. Es war ihm durch-
aus klar, dass Menschen, die von der gleichen Gesinnung getragen
seien, anderswo stehend ganz anders wirken miissten als er. ]Ja,
er war froh dariiber, dass es solche gab, denn er war sich, wie ich
genau auch wieder aus seinem eigenen Munde weiss, gerade in der
letzten Periode der Schranken seines Wirkens schmerzhch bewusst.
Fs muss ja auch zugestanden werden, dass er iiberhaupt seine
Schranken hatte. So z. B. im politischen Urteil, worin wir uns dar-
um am allerwenigsten an ihn binden diirfen, aber auch in viel wich-
tigeren, fundamentaleren Dingen. Er war Wahrheit, aber nicht die
Wahrheit. Darum wire es ganz verkehrt, wenn wir bei unserem
Tun und Lassen allzu angstlich fragen wollten, was Blumhardt dazu
sagen wiirde. Wir sollen in Freiheit G o t t fragen, und gerade wenn
wir das tun, gehen wir am treuesten in Blumhardts Fusstapfen. So

1) Wenn Karl Barth im Romerbrief von einem Hauch philisterhafter Ge-
miitlichkeit spricht, die von den Blumhardt ausgegangen sei, so ist jedenfalls zu
betonen, dass ihr eigenes Leben gerade alles Andere eher war, als ,gemiit-
lich®, um vom , Philisterhaften” zu schweigen!

74



lehne ich es denn bei aller Dankbarkeit und Verehrung gegen ihn
gerade in seinem Namen entschieden ab, irgendwie auf ihn festgelegt
zu werden. Ich gehe meinen Weg und verantworte ihn selber.
Auch fiihle ich das Bediirinis, die Erklarung abzulegen, dass es mir
ganz ausserordentlich gleichgiiltig ist, ob eine gewisse Blumhardt-
orthodoxie mich als ,,echt’“ anerkenne oder nicht. Ich beziehe meine
Legitimation nicht von ihr. Kurz: ich habe immer Wert darauf ge-
legt, reichsunmittelbar zu sein und gedenke dabei zu bleiben.

Auch darum hielte ich es fiir falsch, wenn wir uns dariiber streiten
wollten, wer am kompetentesten sei, Blumhardt richtig auszulegen
und sein Erbe zu hiiten. Auf das ,,Erbe‘ kommt es natiirlich am
wenigsten an. Nichts ist der Sache der Grossen im Reiche Gottes
je und je hinderlicher gewesen, als ein solches sei’s mehr sei’s
weniger berufenes Hiiten ihres Erbes.  Nirgends pflegt ihr Geist
starker vergewaltigt zu werden, ais in solchem Streit um das Erbe.
Solche Menschen haben iiberhaupt keine Erben. Gerade hier voll-
zieht sich eine rein geistige Zeugung und diese auf sehr paradoxe
Weise. Es kommt am allerwenigsten darauf an, ob man Blumhardt
»hnach dem Fleisch* gekannt, ob man mehr oder weniger oft und
lang in Boll gewesen sei und anderes derart. Dass Gottes Sache Boll
zerbreche und dariiber hinaus weit und frei in die Welt gehe, war
beider Blumhardt grosse Sehnsucht.

Also lassen wir den Streit um sie. Schliessen wir uns, jeder so
gut er kann, um ihre Sache zusammen. Fiihren wir ihren Kampf
weiter. Ringen wir um das von ihnen Ersehnte. Seien wir treue
Arbeiter. Helfen wir einander dabei, statt uns zu befehden. Werden
wir klein, auf dass Gott gross werde.

Aber das freilich steht mir fest: in diesem weiten, unperson-
lichen Sinne verstanden bedeutet Blumhardt den Weg, der ganze
Blumhardt — den Weg selbstverstandlich nicht in dem Sinne, dass
er an die Stelle dessen treten sollte, der spricht: ,Ich bin der Weg,
die Wahrheit und das Leben,” nein, selbstverstandlich nur in dem
Sinne, dass er den Weg weist, die Wegrichtung, worauf heute die

-Sache Gottes sich vorwarts bewegt. Dass er aber das bedeutet,

dessen bin ich fiir meine Person ganz sicher. L.Ragaz.

E e © D e d

I I Aussprache : {y i
Die Presse.

1. Eine Zeitung ohne Inserate.

Ich mochte zu der Aussprache iiber die Presse gern auch einen Artikel
von Dr. Erich Schairer, dem Redaktor und Herausgeber der in Stuttgart (Tii-
binger-Strasse 18) erscheinenden ,Sonntagszeitung®, abdrucken, der den Titel:

75



	Blumhardt und wir (Schluss) : Teil 4, 5 und 6

