
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 23 (1929)

Heft: 2

Artikel: Blumhardt und wir (Schluss) : Teil 4, 5 und 6

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II.
„Wisset ihr nicht, dass ich sein muss in dem, was

meines Vaters ist?" Luk. 2, 44.

Auch hier zieht eine Familie aus einer Stadt fort, Jesu Eltern
kehren vom Osterfest heim. Aber der zwölfjährige Jesus geht nicht
mit. Sein Herz ist ganz bei dem, was Gottes ist, so muss er im
Tempel bleiben. Da geraten die Priester und Gelehrten „ausser
sich" über ihn, und seine Eltern kommen in die grösste Aufregung,
fast in Verzweiflung.

Dies war der Anfang zu einem Leben ohne Stätte, da er sein
Haupt hinlegen konnte, zu Taten wie der Tempelreinigung, jener
unerhörten, eigenmächtigen Einmischung in die Kompetenzen der
berufenen Tempelpriester, zu Gethsemane und Golgatha.

Der Weg der Nicht-Halbheit, der Ganzheit, der Absolutheit ist
der Weg zum Kreuz — nur dass das Kreuz kein Ende, sondern nach
der göttlichen Paradoxie des Stirb und Werde ein Anfang ist.

Und noch eins: „ganz" bedeutet kein vorbereitungsloses
„Sofort", Ganzheit nicht Ueberstürzung. Nach jenem Zurückbleiben
im Tempel ging Jesus zunächst noch wieder mit seinen Eltern heim,
war ihnen Untertan und wartete nicht nur bis er erwachsen war,
sondern noch ein ganzes Jahrzehnt länger, dann erst war seine
Stunde gekommen.

Wenn so langes Warten für Jesus nötig war, der mit zwölf Jahren

schon solche Ganzheit besass, wie sollte da nicht erst recht
Zeit nötig sein, dass Gott zu unserer Halbheit hinzutue!

A. Bietenholz-Gerhard.

Blumhardt und wir.1)
(Schluss.)

4.

Als eine besonders wertvolle Frucht meines Buches betrachte ich
die Herausgabe der Predigten Blumhardts durch Robert L e -

j e u n e.2) Denn ich bilde mir wirklich ein, dass ich durch meinen
Vorstoss stark mitgeholfen habe, die verschlossene Türe zu diesem
Schatze zu öffnen. Mein Buch wollte eigentlich nur Vorläufer und
Wegbereiter sein. Seine ganze Methode war darauf berechnet.3) Und
es gehört zum Pro meines Lebens, dass ich das Aufgehen jener Türe

i) Vgl. Nr. 1.

2) Christoph Blumhardt: Eine Auswahl aus seineu Predigten,
Andachten und Schriften. (Rotapfel-Verlag, Zürich.) Der zweite (zuerst
erschienene!) Band enthält Predigten und Andachten aus den Jahren 1888 bis
1896.

3) Ich habe zum Beispiel auch aus diesem Grunde auf genaue Angabe der
Quellen verzichtet.

58



habe schauen dürfen. Ich betrachte diese Herausgabe der Predigten
und Andachten Blumhardts (soweit diese nicht schon erschienen
sind), dazu des bleibend Wertvollen aus seinen Schriften, als etwas,
was sich einst als ein geistiges Ereignis ersten Ranges erweisen
wird. Freilich habe ich schon in meiner frühern kurzen
Besprechung1) darauf hingewiesen, dass für die richtige Wirkung besonders

der Predigten eine Schwierigkeit vorliegt. Wenn man diese
„Predigten" und „Andachten" hörte, dann konnte es, falls man auch
nur ein wenig Empfänglichkeit besass, gar nicht anders sein, als
dass die Wirkung gross war. Denn hier redete Einer, der Vollmacht
hatte und nicht ein Schriftgelehrter. Diese Reden waren nicht wohl
ausgedacht oder gar ausgearbeitet (wie etwa die Predigten von
Bitzius, um auch etwas in seiner Art Grosses zu nennen), sondern
flössen so wie es der Augenblick und Anlass gebot unmittelbar
aus dem Reichtum Gottes. Gerade das war es natürlich, was
den mächtigen Eindruck, den Eindruck des Prophetischen oder auch
Apostolischen machte. Aber nun ist nicht sicher, dass das
aufgeschriebene Wort auf nicht besonders vorbereitete Leser die gleiche
Wirkung übe. Auch ich habe einige Mühe gehabt, in den vorliegenden

Band hinein zu kommen. Es muss wohl, damit jene volle
Wirkung zustande kommen könne, eine Vorbedingung erfüllt sein : dass
Blumhardts Wort dem Leser wieder in den ihm bekannten lebendigen

Zusammenhang seiner ganzen Existenz und Bedeutung gestellt
werde. Dann bekommt es seinen ursprünglichen Sinn und seine
Vollmacht wieder, kann es sie wieder bekommen. Doch besteht auch
hier eine Wechselwirkung: diese Predigten werden mithelfen, die
Sache, auf die es Blumhardt ankam, lebendig und zu einer Sache
Vieler zu machen. Es muss also von beiden Seiten her gearbeitet
werden. Inzwischen müssen die Predigten ihren stillen Weg gehen;
ihr voller Tag wird schon kommen. Man wird einst mit gierigen
Händen nach ihnen greifen.

Der erste Band hat ja bis jetzt nicht gerade einen grossen
„Erfolg" gehabt. Das hängt nun freilich, ausser mit dem genannten
Umstand, noch mit zwei andern zusammen. Einem äusserlichen
zunächst. Der Band ist etwas umfangreich. Man begreift ja schon, dass
die Auswahl schwer wurde, aber für den Anfang wäre vielleicht eine
grössere Beschränkung geboten gewesen. Dann fehlt eine Erleichterung

in Form von Ueberschriften, Gruppierung nach dem Inhalt,
Dingen, die man nicht gern vermisst. Für eine neue Auflage und für
die weiteren Bände würde ich sehr empfehlen, diesen beiden Mängeln

abzuhelfen:2) Dazu gesellt sich allerdings noch eine andere
Hemmung. Dieser erste Band führt uns noch nicht, wenn ich mich
wieder so ausdrücken darf, an den ganzen Blumhardt heran, son-

i) Vgl. Nr. 11, 1925.
2) Das ist auch tatsächlich geschehen.

59



dem bloss in ein Vorstadium des eigentlichen Blumhardt, freilich
in das, welches dem Durchbruch seines Eigentlichen unmittelbar
vorausgeht. Der Blumhardt dieses Stadiums hat sich zunächst noch
von pietistischen Eierschalen zu befreien und diese werden manchen
Lesern, vor allem solchen, die aus irgend einem „Modernismus"
herkommen, zu schaffen machen. Sie werden vielleicht an diesem
Hindernis hängen bleiben. Auch ist seine Haltung sehr stark negativ,

in dem Sinne, dass er sich mit äusserster Schärfe gegen all das
wendet, was er „Fleisch" nennt, d. h. gegen allen falschen Anspruch
des Menschlichen, sei es nun weltlicher oder religiöser Art. Das
„Sterbet, auf dass Jesus lebe !" ist jetzt die Losung. Dieser gemäss
wird Gottes Anspruch, Gottes Recht, so stark betont, dass alles
andere seinen Wert zu verlieren scheint, namentlich alles menschliche
Tun. Der ganze positive Inhalt der Blumhardtschen Botschaft
vom Reiche Gottes tritt noch nicht in seiner reichen Fülle hervor.
Er kündigt sich an, und zwar im Verlaufe des Bandes ganz sichtlich
mehr und mehr; aber der Gottesfrühling, der dann später hervortritt,

zeigt doch bloss das erste Grün und die ersten Blumen; noch
fahren die Stürme immer wieder rauh über das Land. Das Wort
vom Gericht über alles „Fleisch" bleibt der beherrschende Ton.

5.
Hier nun hat EduardThurneysen mit seiner Schrift über

Blumhardt angeknüpft.1) Diese, aus zwei Vorträgen entstanden, will
nicht eine Biographie, überhaupt nicht eine ausführliche Darstellung,

sondern nur eine Würdigung, oder wenn man will, Beurteilung,

Beleuchtung sein, wie seine Schrift über Dostojewski. Es ist
eine geistvolle Auffassung, in vornehmer Form vorgetragen, voll
Ehrfurcht und Wärme für den grossen Gegenstand. Man liest die
Schrift mit Spannung, und wer Blumhardt sonst nicht kennt, wird
durch diese Darstellung einen tiefen Eindruck von ihm erhalten.
Auch wer ihn schon kennt, wird im Einzelnen dieser Darstellung

durchaus zustimmen können. Einer ihrer Vorzüge besteht
gerade darin, dass sie sowohl die pietistische wie die quietistische
Auffassung Blumhardts mit klarer Entschiedenheit ablehnt. (Vgl.
S. 44 ff. u. 51 ff.) Das Zweite ist uns besonders wichtig, weil damit,
soviel ich sehe, etwas beseitigt wird, was uns Andere von der auch
durch Thurneysen vertretenen Denkweise der sogenannten Barth-
Gogartenschen Theologie2) zu trennen schien. Ebenso erfreulich und
Trennungen aufhebend scheint mir das, was Thurneysen (S. 75)
über Blumhardts Betonung des Menschen sagt: „Es ging Blumhardt

recht eigentlich um den Menschen —' freilich um Gottes
willen, aber um Goites willen u m i h n." Anders meinen wir es ja
auch nicht und wenn in diesen Worten Thurneysens ein Bekenntnis

Verlag von Chr. Kaiser, München, 1926.
2) Zu deren Hauptträgern nun auch Emil Brunner gehört.

60



liegt, so sind wir auch in diesem Hauptpunkte einig. Endlich möchte
ich noch besonders hervorheben, was er über das Verhältnis der
beiden Blumhardt zu einander sagt (S. 59 f.):

„Es gehört zum Bilde dieser beiden Männer, dass sie in der Sache völlig
Eins gewesen sind. Und so ist hier einmal das Merkwürdige geschehen, dass
es nicht zum Konflikt zwischen den Generationen gekommen ist. Wir
Heutigen kennen fast ausschliesslich eine Jugend, die im Proteste gegen ihre
Väter ihre eigentliche jugendliche Lebensbewegung sieht. Aber ist das im
Grunde das Gesunde, das Normale? Vielleicht gehört es mit zur Botschaft, die
die beiden Blumhardt unserem Geschlechte auszurichten haben, dass sie uns
zeigen, wie ein Jugendleben auch im Anschluss, und gerade im Anschluss an
das väterliche Leben gut und bewegt und lebendig weitergehen kann. Dann
nämlich, wenn Väter und Söhne, Söhne und Väter eins werden in dem, was
über Vätern und Söhnen, über den Generationen steht."

Das habe ich, ohne leider mich dieser Stelle in Thurneysens
Schrift zu erinnern, auf die ich mich sonst berufen hätte, gelegentlich

ebenfalls als Regel des Reiches Gottes erklärt. Möchte sie
unter uns eine Tatsache werden. Denn Thurneysen meint ja das
„Väter und Söhne" sicher nicht bloss im leiblichen Sinne!

So Hesse sich an der Thurneysenschen Darstellung noch viel des
Wertvollen hervorheben. Aber es wäre wieder unehrlich und ganz
sicher nicht im Sinne Thurneysens, wenn ich meinen Widerspruch
verschwiege. Und so gestehe ich denn offen: Auch das ist nicht
der ganze Blumhardt, es ist, in diesem Sinne, nicht Blumhardt,
wie er wirklich war, sondern Blumhardt im Gewände einer bestimmten

Theologie, eben der Theologie, zu deren wichtigsten Trägern
Thurneysen selbst gehört. Anders gesagt: es ist nicht Blumhardt
der Stürmer und nicht Blumhardt der Weise, nicht Blumhardt der
Held und nicht Blumhardt das Kind, was alles er abwechselnd war,
sondern Blumhardt als geistvoller und bahnbrechender Theologe.
Wenn man mir das Bild erlaubt: dieser Blumhardt trägt mir zu sehr
den Rock, den der Pfarrer oder Professor trägt, den aber der wirkliche

Blumhardt nicht trug. Oder noch anders: dieser Blumhardt
ist mir zu abgeklärt, zu ruhig, zu unanfechtbar, der wirkliche war,
bis zuletzt, ziemlich anders.1)

Dieses Urteil steht nun umsomehr im Widerspruch zu der Schrift
selbst, als diese wie keine andere den Anspruch einer sozusagen
authentischen Darstellung erhebt. Sie erklärt, dass sie „im
Unterschiede von einigen bisher erschienenen Büchern über Blumhardt"

Dass Thurneysen das Bild Blumhardts zu einseitig sieht, beweisen auch
Bemerkungen wie die: „Er hielt keine Vorträge, schrieb keine Bücher, er
begründete keine Zeitschrift." (S. 8.) Er hat sogar sehr viele Vorträge gehalten,
in Deutschland und in der Schweiz, hat Predigten herausgegeben, hat eine
Zeitschrift geschrieben. Denn die „Vertraulichen Blätter" waren schliesslich doch
auch eine soiche. Ebenso halte ich es für unrichtig, von einer Abneigung
Blumhardts, des Sohnes, gegen die Offenbarung Johannis zu reden. Sie hat
ihm, so viel ich sehe, stets sehr viel bedeutet, wenn er sie auch mit geistvoller
Freiheit verstand.

61



versuchen wolle, „Blumhardts Gedankenwelt aus ihren eigenen
Voraussetzungen heraus.... zu entwickeln." Diese Erklärung muss
fast notwendig so verstanden werden, dass alle Anderen, die über
Blumhardt geschrieben, ihn nicht von seinen eigenen, sondern von
fremden, also willkürlichen, vielleicht gar tendenziösen Voraussetzungen

aus dargestellt hätten.1) Dagegen muss von mir
selbstverständlich Widerspruch erhoben werden. Wenn ich für meine
Person, wie man soeben wieder gesehen hat, durchaus zugebe, dass
das Bild von Blumhardt, das ich entworfen und das in mir lebt,
mein Blumhardtbild und nicht das Blumhardtbild sei, und ich
durchaus bereit bin, einem andern, auch dem von Thurneysen
entworfenen, ebenfalls Wahrheit zuzubilligen, so muss ich doch sehr
entschieden darauf bestehen, dass ich nicht Blumhardt tendenziös
zurechtmachen wollte, sondern dass es mir ein heiliges Anliegen
war, ihn getreu darzustellen.

Ich halte in diesem Sinne an meinem Anspruch durchaus fest.
Und ich behaupte ebenso fest: Blumhardt lässt sich durchaus nicht
einfach für die Barth-Thurneysensche Theologie in Anspruch
nehmen, sondern steht in allen Hauptpunkten sogar eher gegen sie,
wenigstens insofern das in Betracht kommt, was uns Andere von
ihr trennt.

Das ist nun eine, prinzipiell gesprochen, sehr weittragende
These. Es liegt mir daran, von vornherein ihren Sinn zu erläutern.
Es wäre ja nicht unmöglich, dass gerade Blumhardt das beste Mittel

einer Verständigung zwischen den zwei „Gruppen", in
welche die religiös-soziale Bewegung auseinandergegangen ist —
hoffentlich nur zeitweilig — bedeuten könnte. Was ich hier in diesem
Sinne sagen werde, soll also nur ein erstes Wort sein, das nachher
seine Ergänzung finden wird.

Es verhält sich mit der Stellung der beiden „Gruppen" zu Blumhardt

genau so, wie überall sonst. Ihr Unterschied tritt fast ganz,
wenn nicht ganz, zurück, solange sie einem gemeinsamen Widerpart,

der üblichen Theologie und Religion, gegenüberstehen, aber
er tritt sofort hervor und erscheint gross, ja entscheidend, wenn sie
unter sich sind. (Was übrigens, nebenbei gesagt, auch eine
Mahnung sein könnte, überhaupt nicht zu sehr bloss „unter sich" zu
sein!) So ist auch ihre gemeinsame Familienähnlichkeit mit Blumhardt

gross, wenn sie mit andern geistigen Familien verglichen werden,

mag ihnen aber zweifelhaft werden, wenn sie sich miteinander
vergleichen. Dieser Tatsache entsprechend möchte ich sagen : Gewiss
kann sich die sogenannte Barthsche Theologie (wie ich um der
Kürze willen sagen will, ohne die geistige Selbständigkeit der übri-

Diese Auffassung wird besonders durch eine ärgerliche, sicher nicht
vom Verfasser verschuldete Buchhändler-Anzeige nahegelegt, die gerade diesen
Anspruch betont.

62



gen Hauptträger dieser Bewegung antasten zu wollen) für fast alle
ihre einzelnen Positionen gegen die traditionelle „Theologie" mit
Recht auf Blumhardt berufen; aber ich muss hinzufügen: man kann
sich aber ebensogut gegen sie selbst als Ganzes auf Blumhardt
berufen. Dafür den Beweis ausführlich anzutreten, bin ich jederzeit

bereit.
Um nun wieder speziell zu Thurneysen zu kommen, so muss

ihm zugestanden werden, dass der vorliegende Blumhardtband
seiner Auffassung verhältnismässig stark entgegenkommt. Insofern
stehe ich nicht an, zu erklären, dass dieser Unheil angerichtet hat.
Denn er zeigt eben nicht den ganzen Blumhardt; er liefert zu sehr
gerade der sogenannten Barthschen Theologie neues Wasser auf
die ohnehin damit wohl versorgte Mühle. Ich bin, auf Grund meiner

Kenntnis sehr vieler Predigten und Andachten aus der folgenden

Periode, ganz sicher, dass uns aus dem nächsten Band ein
anderer Blumhardt, ein weiter gekommener Blumhardt, entgegentreten
wird. Dann werden wir wieder miteinander reden müssen.

Vielleicht lässt sich zur Kennzeichnung des Unterschiedes am
besten an ein polemisches Wort Thurneysens anknüpfen, das sehr
wahrscheinlich gegen mich, zum mindesten auch gegen mich,
gerichtet ist. Er tadelt es (S. 18) lebhaft, dass man „beliebt habe,
Blumhardt in den höchsten Tönen neben Aposteln und Reformatoren

zu nennen" und erblickt darin „ein Zeichen der unklassischen
Zeit, in der wir leben und die kein Mass und keine Ordnung
kenne". Dieser Zurechtweisung gegenüber möchte ich erklären,
dass ich ruhig und fest dabei bleibe, Blumhardt „neben Aposteln
und Reformatoren zu nennen". Was das Apostolische betrifft, so
habe ich ihn meines Wissens nie an die Seite der Apostel gestellt —•
ich liebe solche Schablonen nicht — wohl aber behauptet, seit den
Tagen der Apostel und Reformatoren sei nie mehr so geredet worden,

mit solcher Vollmacht und Ursprünglichkeit. Im übrigen bin
ich sogar weiter gegangen und habe merken lassen, dass sich in
diesen Männern, besonders in Blumhardt dem Jüngern, das Leben
Jesu für unsere Tage erneuert habe. Und nun erkläre ich in aller
Bescheidenheit und Festigkeit zugleich, dass das nicht ein Urteil
der Mass- und Ordnungslosigkeit ist, sondern ein ganz nüchternes
Zeugnis von dem, was ich, als reifer Mann, der ziemlich kritisch
nach Boll kam, gesehen und gehört habe. Schliesslich weiss ich auch
etwas von Aposteln und Reformatoren! Da steht Zeugnis gegen
Zeugnis und das meinige steht wahrhaftig nicht allein. Thurneysen
erlaubt allerdings unserer „unklassischen Zeit" solche Erfahrungen
nicht. Aber ich muss ihm entgegenhalten, dass mir die Kategorie
„klassisch" und „unklassisch", da wo es sich um die Geschichte des
Reiches Gottes handelt, viel zu literarisch, um nicht zu sagen
„papieren" ist. Was fragt Gott nach „klassisch" und „unklassisch" —

63



oder fragt er etwa zuerst die Professoren der Kirchengeschichte um
Erlaubnis, wenn er einen Ort und einen Mann findet, durch den er
seine Wahrheit neu offenbaren kann? Gott ist ein lebendiger Gott,
der immerfort wirkt (Joh. 5,17). Wenn ich meine Bibel recht
verstehe, so ist er sehr unklassisch, indem er mit Vorliebe dort
erscheint, wo die Menschen, besonders die Theologen, ihn am wenigsten

erwarten. Warum, nebenbei gefragt, redet die sog. Barthsche
Theologie so gern vom Paradox Gottes, wenn sie dann Gott doch
plötzlich wieder in das kirchengeschichtliche Prokrustesbett spannen
will? Und da wir nun bei der Kirchengeschichte sind: wenn ich
Blumhardt mit der Reformation in einen bestimmten Zusammenhang
gebracht habe, so geschah es, wie sofort gezeigt werden soll, in
seinem eigenen Sinn und hatte vor allem die Meinung, dass das
Aufbrechen der Reichgotteshoffnung die notwendige und legitime
Fortsetzung dessen sei, was uns die Reformation geschenkt. Dabei bleibe
ich und habe dafür gute Gründe, seien es klassische oder unklassische.

Und nichts für ungut
Ich will nun aber, so gut es in diesem Aufsatz möglich ist, zu

zeigen versuchen, wie und inwiefern Blumhardt die Cadres der
sogenannten Barthschen Theologie überall zerbricht und in dem vorhin
genauer bezeichnetem Sinne an allen Hauptpunkten gegen sie steht.
Und zwar stelle ich nun fest, dass dies sogar von dem vorliegenden
Blumhardtband gilt, der, wie gesagt, noch am ehesten für Thurneysens

These benutzt werden kann. Auch er geht fast von Anfang
an und immer mehr über das, was man bisher als das Spezifische
der sogenannten Barthschen Theologie betrachtet, hinaus und
widerspricht ihm. Ich beschränke mich darum zur Widerlegung Thurneysens

absichtlich auf diesen für meine These verhältnismässig
ungünstigen Band.

Da ich mich selbst zu der in den folgenden Blumhardtworten
ausgedrückten Denkweise bekenne, so entwickelt sich nun ein Stück
„Gespräch" mit der „neuen Theologie".

Um gerade mit dem „Klassischen" zu beginnen, so scheint es

freilich auf der Linie der „neuen Theologie" zu liegen, Gottes
Wort auf die Bibel einzuschränken, das Gegenteil aber, — mit
Berufung auf die Bibel — die offenkundige Leidenschaft Blumhardts.
Lebendige, nein, fortschreitende Offenbarung ist seine Losung, ist
sein Hunger und Durst.

„Unsere Bibel ist im Himmel. Ein Buchstabe kann uns nichts nützen, wenn
es nicht von oben gegeben wird." (S. 10.) „Wir können mit lauter Bibel Christus

töten. Was ist grösser: die Bibel oder Christus?" (S. 62.) „Oft ist's mir
verwunderlich, dass so viele mir widersprechen, wenn ich sage: Wir bedürfen
der Offenbarung Jesu Christi, wir bedürfen trotz aller Erkenntnis, trotz aller
Bibeln, die wir haben, trotz aller Kirchen und alter Theologie, wir bedürfen
des Herrn Jesu selbst." (S. 12.) „Das steht mir fest: eine wirkliche
Erkenntnis der Schrift ist nicht möglich, ohne dass wir etwas Göttliches vorher

64



i 7^gms«ï«rç"î^y>»

erlebt haben. Wir müssen etwas von Gott geschaut haben, wir müssen etwas
von Christus empfunden und betastet haben, wir müssen es ergriffen haben
durch Anschauung — nur auch in etlichen Dingen muss es anfangen — dann
geht uns auf einmal ein Licht auf für alles Es ist nicht die Erklärung der
Schrift die Hauptsache, sondern die Anschauung Gottes ist die Hauptsache
und die Anschauung Christi und die Anschauung des Heiligen Geistes." S.
166 und 167.) „Zur Gründung der Gemeinde Jesu Christi braucht's nach der
Schrift Alten und Neuen Testamentes immer wieder Offenbarung. Ein Moses
kann nicht mit Abraham durchkommen, es muss sich in ihm selber wieder das
offenbaren, was Gott in seiner Zeit leben will. Ein David kann nicht mit
einem Moses durchkommen; es offenbart sich in David das, was in seiner
Zeit leben soll. Spätere Könige, soweit sie das Reich Gottes suchen, haben
viel an der Vergangenheit, aber es bedarf einer Offenbarung für sie durch
Propheten und Priester für das, was in ihrer Zeit Gott leben will. In
Johannes dem Täufer, in Jesus, in den ersten Aposteln vorerst, dann wieder
im zweiten Teil der apostolischen Geschichte, in Paulus — es muss sich wieder

und wieder zeitgemäss offenbaren was heute Gott in Christus leben
will." (S.348.)

Das alles klingt anders, als wir es von der „neuen Theologie"
hören. Damit hängt ein Zweites zusammen. Diese „neue Theologie"
betont (gewiss mit gutem Grund) das Objektive der Wahrheit und
bekämpft darum den Anspruch einer gewissen Subjektivität. Sie tut
das besonders auch so, dass sie alles „Erleben" Gottes per-
horresziert und lächerlich macht. Man wagt darum kaum mehr,
davon zu reden. Blumhardt aber, der Mann der Objektivität Gottes
ohnegleichen in unserer Zeit, redet ruhig von „Erleben" Gottes:

„So dürfen wir auf ein unmittelbares Reden Gottes für seinen Namen, ein
Reden des Geistes Gottes für Christus, unsern Jehova, erwarten, und erfahren
eben dadurch, wie auch durch besondere Erlebnisse, wer Gott ist." (S. 309.)
„Ohne Erlebnisse aber geht es nicht; wir dürfen ganz dreist sagen: Es ist auch
heute noch Offenbarung nötig, und die Offenbarung ist nicht abgeschlossen mit
der Bibel." (S. 308.)

Er geht so weit — nicht ohne sich auf die Bibel berufen zu dürfen

(vgl. Jerem. 31, 31 ff.), uns Allen, soweit wir Gott dienen wollen,
das Prophetische zuzusprechen, das die „neue Theologie"
wieder so sehr auf die Bibel beschränkt:

Es ist ein Zeichen von der Blindheit unserer Augen, dass wir die
Fäden nicht erkennen können, an welchen Grosses geschieht und an deren
Ende Grosses liegt. Wir sollten aber der Vergangenheit und der Gegenwart

und der Zukunft Meister sein, nicht als Götter, aber als klarblickende
Menschen, die ganz genau wissen: Auf diesen Pfaden ist das und das, wie
auf jenen Pfaden das und das geworden. Auf diesen Pfaden ist nichts,
auf j e n e n ist nichts, hier ist nichts und dort ist nichts, aber da D a ist etwas
Dem müssen wir nach. Die Propheten haben das gewusst und das ist menschlich,

d a s zu wissen. Prophétie ist das Menschlichste, was es überhaupt gibt.
Ohne Prophétie sind wir keine rechten Menschen; wir sind degradiert, wenn
wir des göttlichen Geistes entbehren." (S. 511 und 512.) „Dafür müssen wir
prophetisch werden und das ist nicht so schwer." (S. 516.)

Wenn Blumhardt auf diese Weise allen Menschen Einiges
zuspricht, was die „neue Theologie" ihnen mit besonderer Schärfe
abspricht, so spricht er andern ebenso scharf ab, was sie ihnen zu-

65



spricht, nämlich den Pfarrern, den berufsmässigen Predigern.
Die „neue Theologie" legt grosses Gewicht auf das gepredigte
Wort, und in den Kreisen der jüngeren Pfarrer kann man wohl etwa
hören, dass es ihr Beruf sei, „das Wort Gottes zu sagen". Blumhardt

ist anderer Meinung:
„Nehmet mich nicht als einen Prediger, nehmet mich als einen, der es

wirklich ernst meint." (S. 521.) „Es kommt das, was Gott schaffen will,
auch auf dem Boden des Reiches Gottes nicht ganz in die Hand der Menschen.
Es bleibt etwas rein Göttliches, und ein Pfarrer darf deswegen nicht sagen, er
rede Wort Gottes, in dem Sinne, wie man es heute sagt. Man sollte sich sehr
genieren, so etwas zu sagen, wie wenn der nächste beste Mensch, der die Bibel
auslegt, sagen könnte, er rede Wort Gottes. Auch Worte der Schrift sind nicht
an und für sich Wort Gottes; erst wenn Gott seinen Engel dazu sendet, ist es
immer wie frisches Brot, anders nicht. Wir sind keine Wort-Gottes-Fabri-
kanten. Das Wort Gottes lässt sich überhaupt nicht fabrizieren; denn es ist
persönlich; es läuft dahin und dorthin nach dem Befehl Gottes." (S. 577.)

Und dann heisst es wieder vom Erleben:
„Wenn wir merken, dass wir so schauensuntüchtig und erlebensuntüchtig

sind, dass wir Göttliches nicht verstehen, obwohl wir wissen, dass es unter
uns ist, wenn wir weder Gerichte Gottes recht erkennen, noch Gnaden Gottes
verstehen und benutzen, dann muss es uns doch recht in die Busse treiben und
zum Weinen vor Gott bringen in unsern Sünden und Schulden, dass wir wieder
neugeboren werden und Schauensleute und Erlebensleute werden möchten im
Reiche Gottes." (S. 190.) „Gott will erfahren, will erlebt sein, und ehe er
erlebt ist, macht er auch keinen Anspruch auf besondere Treue, mit besonderen
Zielen, wie er sie von seinem Volke fordert, welches ihn erlebt hat." (S. 306.)

Desto weniger hält Blumhardt auf die T h e o 1 o g i e, die leider
auch durch die „neue Theologie" wieder zu Ehren gekommen ist.
Die Dogmatik speziell nennt er eine „schlimme Sache" (S. 199).

„Der Geist Gottes schwebt nicht in philosophischen und theologischen
Systemen herum und spricht nicht aus irgend welchen menschlichen Gedanken
über Gott und Christus oder sich selbst, sondern der Geist Gottes will uns zu
Kindern machen." (S. 417.) „Mein Herz dürstete freilich nach Gott, nach dem
lebendigen Gott, aber dass man vorher durch die Schlammwellen der Theologie

schreiten müsse, das wollte mir nicht gefallen." S. 539.)

Wie eine Warnung an die „neue Theologie", die ja freilich das
auch nicht will und bis heute nicht getan hat, wovor er warnt,
aber schliesslich dahin führen könnte, klingt es, wenn er sagt:

„Es könnte jemand aus den paulinischen Worten heraus ein geriebenes und
geschniegeltes System austüfteln, und der Apostel könnte ihm doch mit
demselben Eifer entgegentreten, wie er den damaligen Christen entgegengetreten ist,
wenn ein solcher Systemmacher nun meinen sollte, auf diesem Gesetzesweg
werde es gewonnen." (S. 525.)

Nicht weniger trifft Blumhardts Kritik die Kirche, während
leider die „neue Theologie" eher jene neue Kirchlichkeit begünstigt,
die mit der Reaktion eingesetzt hat und übrigens, wie ich glaube,
mit ihr vergehen wird. Blumhardts Meinung ist:

„Verlasset euch nicht auf eure Kirchen, da purzelt auch noch alles über den
Haufen; wer darin sein Teil hat, wird alles verlieren." (S. 204.) „Jetzt macht
man Kirchen, rechts und links, und richtet sich ein so gut als möglich und

66



¦¦ ' "^"'^y*^'^ ¦ y™ v-vïxw-^~v?~.:5i?<r:*

sagt: Wir haben's ja, wir haben alles! Im Osten, im Westen, im Norden und
Süden, überall sagen sie: Wir haben's ja! und jauchzen in der Welt herum mit
ihrem Christentum und vergessen: das rechte Beten." (S. 225.) „Wir haben
uns schon längere Zeit ins Gericht zu geben bemüht, um uns bewusst zu werden,

was uns lieber ist: Gott oder die Welt, Christus oder das Christentum,
Kirche oder Geist." (S. 439.) „Ich gestehe offen, dass ich noch nie in einer
Kirche gesessen bin, ohne den Schmerz zu empfinden über einer gewissen
Verwechslung, welche in den Herzen der meisten Kirchgänger sich vorfindet. Was
die Apostel vom Geist erwartet haben, das erwartet man jetzt von der Kirche."
(S.441.)

Diese Kritik erstreckt sich auf das ganze Christentum, wie
sie ja auch den Unterschied von Reich Gottes und Religion
erstmals herausgearbeitet und diese im Namen von jenem verworfen

hat:
„Wir haben uns auch Mühe gegeben, zu erkennen, dass wir unser

Christentum nicht identifizieren dürfen mit Christus und dass, wenn wir uns
des Christentums rühmen, wir damit noch nicht berechtigt sind, uns Christi
zu rühmen. Wir haben zu erkennen gesucht, wie das Christentum
sozusagen eine Nebenwelt geworden ist, in welcher Christus als Gott verehrt wird,
ähnlich wie die Welt von Gott redet. Aber wie die Welt von Gott redet, ohne
göttlich zu werden, so die Nebenwelt, das Christentum, von Christus, ohne
nach Christus zu werden." (S. 440.) „Es gibt jetzt wieder eine christliche
Religion, gerade wie damals eine jüdische. Und nichts ist gefährlicher für den
Fortschritt des Reiches Gottes, als eine Religion; denn eben damit werden wir
wieder heidnisch." (S. 513.) „Es ist ein Jammer, dass man die Beziehungen
zu Gott so wenig mehr schätzt und haben will und statt dessen die Beziehungen

zu den Menschen gesetzt hat. Aber es ist auch eine Freude, dass wir
heute in allen unsern menschlichen Religionen zugrunde gehen. Ihr werdet
sehen, dass alles noch in den Staub fällt, was wir an Stelle Gottes gesetzt
haben. Man muss sich endlich einmal den lieben Gott selbst gefallen lassen."
(S. 575.)

Dieser Kritik verfällt auch die Reformation. Gottes Wege
führen auch über sie hinaus. Wieder etwas, was in eine den
gegenwärtigen Losungen der „neuen Theologie" entgegengesetzte Richtung

weist. (Ich erinnere an die Auseinandersetzung über die
„klassischen" und „unklassischen" Zeiten.)

„Die Reformation hat die Kirche auseinandergesprengt, dass sie nun
daliegt, wie einige einzelne dreissig Splitter, und jeder dieser Splitter trägt die
Eigenart des Ganzen an sich, in jedem Splitter ist der Charakter des alten
Gesteins zu erkennen und es ist nichts gewonnen! .Nein, nein, das sind alles
löcherichte Brunnen, damit ist nichts gewonnen." (S. 184.) „So möchte ich
auch nicht um die Konfessionen eifern, obwohl in allen Konfessionen Wahres
und Richtiges ausgesprochen ist und wir ihnen dankbar sein müssen, dass sie
so vieles konserviert haben, was vielleicht sonst verloren gegangen wäre. Aber
nicht die Konfessionen sind es, welche auf die Dauer mit Gewalt festgehalten
werden müssen; denn es ist eine menschliche Herrschaft und diese ist gefährlicher

für das Reich Gottes als viele andere Dinge in der Welt." (S. 339.) „Auf
dem festen Grund Jesus Christus gehen wir vollkommeneren Gestaltungen
entgegen, als diejenigen sind, welche sowohl die alte römische Kirche als die
reformatorischen Kirchen uns gebracht haben." (S. 362.) „Auch ein Mann wie
Luther, der für seine Zeit die von Gott gewollte Wahrheit persönlich bezeugen

soll, kann für anderes Geschriebenes, welches für seine Zeit keine Bedeutung

hatte, keinen Sinn haben; es regiert eben Gott und sein Geist, nicht ein
Bibelspruch." (S. 535.)

67



Zu dem, was Luther nach Blumhardt nicht gesehen hat, gehört
ohne Zweifel die Botschaft vom kommenden ReicheGottes, die
Hoffnung. Dafür hat die Rechtfertigung durch den
Glauben allein eine Stellung bekommen, die nicht der Wahrheit

der g a n z e n Bibel entspricht und die heute einer Berichtigung
und Ergänzung bedarf. An dieser Stelle wird Blumhardts Widerspruch

gegen die „neue Theologie" mit ihrer Erneuerung der
Rechtfertigungslehre besonders scharf und fundamental. So wenig als
wir bestreitet er deren Kern und Wahrheit, aber er weist ihr eine
andere Stellung in der ganzen Wahrheit an.

„So ist mehr bei uns das Bestreben aufgekommen, selig zu werden, als das
Bestreben, das Reich Gottes zu sehen, und durch alles hindurch ist das als
oberstes Verlangen und Sehnen in den Herzen gewesen: O nur selig, nur selig!

Es ist dieses Sehnen entschuldbar, aber doch müssen wir es von uns
wegbinden lassen, die Binde von unseren Augen, dass wir vor allem erkennen:
das Reich Gottes ist's, das wir erstreben sollen, und im Reich Gottes erst
haben wir die rechte Seligkeit. Wollen wir zuerst die Seligkeit und dann
das Reich Gottes, so wird keine Klarheit werden auf Erden, sondern des
Jammers wird immer mehr werden und der Dunkelheit wird nicht gewehrt
Darum hat Gott eine neue Anregung gegeben und hat unser Herz bewegt, dass
wir hinfort laut in die Welt hinausrufen: Nein, liebe Christen, wir wollen
jetzt nicht an unsere Seligkeit denken, wir wollen nicht das Gute zuerst für
uns suchen; wir wollen Knechte sein, wir wollen seine Seligkeit suchen,
seine Ehre, sein Reich! Dann wird uns schon das Unserige zufallen. Denn
wir wollen nicht uns zunächst in Sicherheit bringen und dann zufrieden sein,
sondern wir wollen es uns zu Herzen gehen lassen, das Seufzen der ganzen
Kreatur, das Jammern und Stöhnen unzähliger Menschen — denen mit unserem
Seligsein wahrlich nicht geholfen ist — wenn wir rufen und beten : „Dein Reich
komme!" und wenn wir es mit heissem Kämpfen und Ringen und mit Dreiii-
gabe unseres eigenen Wohlseins, ja selbst unserer Seligkeit, erlangen, dass Gott
dreinsieht und über aller Schöpfung in Christo Jesu hervorleuchten lässt das
Licht des neuen Anfangs, mit dem Feuer, das den Boden dieser Welt
durchfressen wird, dass das FJeisch und das Sündenwesen dieser Zeit vergeht und
der Geist aufkommt in der Ruhe, welche verheissen ist." (S. 88 und 89.) „Es
ist ungemein deprimierend, wie ein ganz kleines Wörtchen solche Verwirrung
auf Jahrhunderte hinaus anrichten kann. Weil Luther gesagt hat: Meine
Gerechtigkeit suche ich im Glauben, hat die ganze lutherische Kirche einen
falschen Weg eingeschlagen."1) (S. 147.) „Darum rufe ich euch allen zu:
Vergesset euch selbst und gedenket des Reiches Gottes!" (S.
99.) „Die Gerechtigkeit Gottes muss in die Welt hinein, sonst nutzt alles
Christentum nichts." (S. 436.) „Nun aber antworten mir aber gleich viele Leute:
Sehet einmal den an! Jetzt soll man wieder Werke tun! Der ist ja katholisch
geworden! — und wie die Leute reden, die immer nur den Sonntagsrock
anhaben wollen. Aber rede einer, wie er will, der Arbeitskittel muss doch wieder

her, und gottlob, es gibt viele Leute, denen die Sonntagsarbeit nicht mehr
genügt, die wir doch nur zu unserem Vorteil haben. Es wacht ein neuer
Geist auf, und viele Menschen haben schon den Drang in sich — wenn sie es
auch noch nicht wissen, wie sie es treiben sollen —; aber sie wollen doch Gottes

Vorteil suchen Und wer Augen hat, der sieht es und besinnt sich, wie er
mit Hingabe an das Reich Gottes sich selbst zunächst vergisst und brennend

Thurneysen meint, Blumhardt habe Luther in diesem Punkte missverstanden.

Das ist mir schon zweifelhaft; sicher aber hat er das Luthertum, in
dessen Mitte er lebte, nicht missverstanden.

68



wird auf das Kommende Gottes hin, für das auch er eine Berufung hat." (S.
503.) „Wenn ich könnte, würde ich das Wort „selig" einmal hundert Jahre
lang ausrotten, damit man einmal nur hundert Jatire lang das Wort nicht mehr
lande, nachdem man es zweitausend Jahre gebraucht hat; denn es muss sich
in unserem Kopf etwas ändern, sonst kommen wir auf keinen gescheiten
Gedanken." (S. 578.) „Willst du dich da nicht endlich, endlich umkehren, du dummer

Mensch? Willst du nicht endlich einmal denken: Gerade umgekehrt muss
es sein, nicht Gott für mich, sondern ich für den lieben Gott! Und wenn ich in
die Hölle muss, so soll es mir recht sein, wenn mich der liebe Gott
hineinschickt." (S.563.)

Es ist begreiflich, dass bei dieser Stimmung Blumhardt das Wort
von der Gnade fast ebensowenig hören mag, wie das von der
Seligkeit, obschon er seine Wahrheit selbstverständlich nicht
verkennt.

„In Zion [d. h. in der wahren Gottesgemeinde] ist alles auf Gerechtigkeit
bedacht; es ist also ein anderer Ort, als die Christen haben. Die Christen

sehen immer nur auf Gnade, die Zionsleute auf Gerechtigkeit. Das ist ein
Unterschied. In Zion will alles Volk Gericht und Gerechtigkeit, das ist die Freude
der Zionsleute; man sucht zunächst für sich nichts Gutes, man sucht nur das
Recht Gottes." (S. 572.) „Wie ist's möglich, dass man jahrhundertelang von
Gnade reden mag, als ob Gnade das Ziel der Wege Gottes wäre." (S. 125.)

„Was soll ich dir, mein Gott, für Opfer schenken?
Ich will mich ganz in deine Gnad' versenken."

In diesem Vers ist die wichtigste Frage ausgedrückt, auf die es ankommt: „Was
sollen wir opfern?" Aber die Antwort hier ist falsch; denn das ist kein Opfer:
sich in die Gnade versenken. Das ist gerade, wie wenn man zu einem guten
Freund sagen würde: „Lieber Freund! Was soll ich dir opfern? Ich will mich
in dein Haus setzen und mich recht gütlich darin tun!" (S. 149.)

Es liegt selbstverständlich auf dieser Linie, wenn Blumhardt die
Bedeutung des Menschen und des menschlichen
Tuns für das Reich Gottes ganz anders einschätzt, als die
sogenannte Barthsche Theologie, die leidenschaftlich drauf aus ist, sie
zu vernichten :

„Wir wollen ihm [d. h. Christus] helfen, wir wollen keine Faulenzer sein
als Christen, die nichts wollen, als [geistlich] schmausen, sondern wir wollen
arbeiten, wir wollen leiden, wir wollen dulden, ja wir wollen auch sterben in
unserm Herrn Jesus, und unsere einzige Sorge sei nur die, dass sein Werk
fortgehe, dass die Ehre Gottes ausgebreitet werde über alle Himmel, über alle
Menschen und über alle Tiefe." (S. 36.) „Es darf uns ein Druck sein und eine
Beschwernis, wenn sich für das Volk Gottes auf Erden nichts zum Tun
machen will, durch welches man mit der ganzen Person Gott entgegenkommt;
denn man spürt es wohl, dass auch unsere Hoffnung zu Gott in Christo auf die
Erlösung der Schöpfung von ihrem Seufzen nur dann gleichsam emporsteigt,
wenn wir auf solchem Wege sind." (S. 134.) „Im Himmel macht es immer
grosse Freude, wenn jemand etwas tut, sei's auch etwas ganz Kleines, wenn
man nur sieht: der denkt an nichts anderes, als dass er allezeit und überall
gehorsam werde irgend einer Wahrheit von Gott, gehorsam einem richtigen
Wort, welches ihm ins Herz fällt. Ich möchte sagen: Der ganze Himmel spannt
darauf, solche Jünger zu haben; Beter hat er genug, Andächtler hat er genug;
Disputierer und Rechthaber hat er übergenug, aber T ä t e r hat er nicht genug."
(S. 249.) „Sie meinen, da komme einmal etwas vom Himmel her, wodurch mit
einemmal wie mit einem Zauberschlag alles anders werde, und unterdessen sei
es erlaubt, das Leben so gehen zu lassen, wie es eben geht, wenn man nur

69



dabei seine geistlichen Verrichtungen beibehalte. Da kommt es dann soweit,
dass man höchst geistliche Leute antrifft, welche in schauerlich unwahren
Verhältnissen und ungerechten Lebenslagen sich befinden, ohne eine Hand zu
rühren, hierin etwas zu ändern. Deren Glaube könnte aber einmal als Schwindel

bezeichnet werden müssen Soweit wir an uns etwas recht machen
können und in aller Einfachheit nur arbeitend aufs Gute gerichtet sind,
bereiten wir ihm den Weg." (S. 348.) „Ich weiss wohl, es ist heutzutage ein
wenig ermüdend, praktisch sich herzugeben, weil es erst neu erkannt werden
muss; der ganze Boden dieses Schaffens für das Reich Gottes ist uns gleichsam
verloren gegangen. Man meint, mit Kirchen und Predigten und Abendmahl

sei es getan; damit ist's aber nicht getan." (S. 253.) „Wo ihr in eurem
Leben das Rechte tut und das Unrechte verleugnet, da ist das Reich Gottes,
sonst nirgends." (S. 254.) „Wollte Gott, ich könnte gar nichts mehr von Theologie

und hätte bloss Beweise des Lebens, nur auch in meinem Haus, so dass
es könnte auch den Einfältigen und den Hungernden und Dürstenden mehr
noch offenbar werden, dass Jesus nicht mit Ansichten die Welt erneuern will,
sondern mit Taten." (S. 375.) „Alle Welt spannt jetzt darauf, dass das Christentum

auch etwas leiste in den brausenden Wellen der menschlichen Gesellschaft.
Aber was ist Christentum? Christus soll etwas zu sagen haben, und wer
Glauben hat, der richte sich auf Christus, der zum tatsächlichen Leben für
Gott führen will." (S. 255.) „Faulenzer ziehen den Schlafrock an. Wer arbeiten
will, der zieht womöglich seinen Rock aus, macht sich hemdärmelig, um recht
gewandt, frisch und lebendig bei der Sache zu sein. Es gibt Arbeit für Gott,
die muss ausgerichtet sein mit gegürteten Lenden, nicht im Sonntagsrock
Befriedigung gibt doch nur die eigene Arbeit für Gott, und das ist Werktagsarbeit,

für welche wir gegürtet sein müssen, um mit Anstrengung, oft gegen
die ganze Wucht der Welt, etwas zu tun, was nach dem Sinne Gottes ist. Es
gibt eine Ausrichtung praktischer Dinge, die der Wahrheit und Gerechtigkeit
des Reiches Gottes aufhelfen, und dafür müssen wir mit dem ganzen Menschen
zur Hand sein." (S. 498.) „Nehmet euch selber wichtig; wenn keine Leute
da sind, in denen Jesus leben kann da ist an uns die Schuld, wenn's ins
Stocken kommt und nicht richtig läuft." (S. 194.) „Es gehört auch zur Regierung

Gottes, wenn es durch menschliche Kräfte ein wenig Tag wird."
(S. 231.) „Es sagen mir viele: „Du meinst immer, wir könnten etwas machen;
was können wir Menschen machen? Das Reich Gottes kommt von selbst." Da
weise ich aber auf das Wort hin: „Dein Glaube! Dein Glaube hat dir
geholfen, der bricht durch; den müssen wir finden." (S. 297.) „Wir geben uns
oft der Meinung hin, Gottes Sache laufe immer gleich fort, das sei ganz einerlei,

wie wir uns benehmen. An die Möglichkeit eines Stillstandes der ganzen

Sache, wenn die Berufenen nicht richtig stehen, denken wenig Leute." (S.
337.) „Es ist [mit dem Tun der Menschen für das Reich Gottes] gerade wie
wenn eine Festung, die in Feindeshand ist, wiedererobert und dem Vaterland
zurückgegeben werden soll. Wenn nun in dieser Festung Leute sind, die im
Stillen immer auf die Erlösung warten, auf den Sieg des Vaterlandes, so helfen
diese durch ihr blosses Dasein, durch den Geist, in dem sie da sind, mit, dass
der Platz dem Vaterlande doch gleichsam gehört. Durch ihre Tränen und ihre
Sehnsucht, durch ihren Hunger und ihre Armut, während der Feind im Lande
ist, helfen sie geistig mit und sind Vaterlandsfreunde." (S. 484.) „Mit Beziehung

auf unsere Rettung ist der liebe Gott sozusagen gebunden. Was wir ihm
nicht in die Hand geben, kann er nicht tun." (S. 580.) „Das, meine lieben
Freunde, muss uns heute ans Herz gelegt werden: Ihr seid Mithelfer Gottes
und ihr werdet elend zugrunde gehen, wenn ihr nicht wollt mithelfen." (S.
508.1)

Wenn man uns einen Vorwurf daraus macht, dass wir etwa davon reden,
wir sollen „Mitarbeiter" Gottes sein, dann ist also Blumhardt in der
gleichen Verdammnis.

70



Wir gelangen damit zuletzt zu dem Hauptpunkt, worin der
Unterschied zwischen Blumhardt und der „neuen Theologie" hervortritt

:esistdasVerhältniszwischenGottundWelt.
Hier liegt nun das ganze Pathos — und sagen wir auch sofort : das
ganze grosse Recht jener Theologie in der Behauptung der „Trans-
cendenz", der Weltgeschiedenheit und Welterhabenheit Gottes, seines
„Ganzanderseins", aber die ganze Leidenschaft und die ganze
Eigentümlichkeit Blumhardts am entgegengesetzten Pol: in der
Behauptung der „Immanenz" Gottes, (diese als Ziel verstanden) des
Kommens Gottes in die Welt, seines Eingehens in die Welt, im
Sinne des: „Das Wort ward Fleisch", in der Wirklichkeit Gottes
auf Erden durch sein Reich. Zwar wiederhole ich gerade an diesem
Hauptpunkte auch, dass in der Periode, die dieser Blumhardtband
mit seinem Grundmotiv: „Sterbet, auf dass Jesus lebe",
wiederspiegelt, auch die Grundtendenz jener Theologie bei Blumhardt
stark zur Geltung kommt, wie sie denn überall und immer die

Voraussetzung seines nach der andern Richtung verlaufenden

Denkens und Wollens bildet; aber diese Richtung ist eben
schon hier ganz anders. Ich lasse wieder Blumhardt selbst reden.

„Durch Israel soll die Erde Gottes Land werden, ein väterliches Erbe den
Kindern, welche daraus alle Gaben des Lebens nehmen konnten. Von oben und
von unten, sozusagen vom Himmel und der Erde her war dieser Jehova zu
erwarten als der Scfiöpfer Himmels und der Erde. Es gehört zur Wahrheit Gottes,

dass das Leben der Menschen auf Erden nach allen Richtungen hin sich
göttlich erweise. Das irdische Leben in irdischem Treiben und Arbeiten soll
nicht weniger göttlich wahr und berechtigt sein, als die innerlichen Schwingungen

des Geistes Darin besteht die Vollendung des Reiches Gottes, wenn
auf Erden Gottes Wille geschieht wie im Himmel." (S. 301.) „Das Reich Gottes
muss zunächst in den Sumpf der Welt hinein. Da wollen wir Pfähle schlagen
und darauf hinstehen, da wollen wir Bretter darauf legen und dann dort wohnen.

Und wenn alles wogt und braust um uns her und ängstlich aussieht — in
den Sumpf der Welt hinein wollen wir das Reich Gottes bauen helfen und emsig
sein darin, bis Gott den Sumpf festgründet, auch unter unserm Schreien
und wenn's gerade über der Hölle ist und über dem Tod — mitten darauf wollen

wir das Reich Gottes pflanzen, und siegreich muss es sein, mag's kosten, was
es will." (S. 327.) „Die ständigen Glieder [unseres Hauses] sind darin einig, dass
wir nicht durch viel Anhören von Predigt und Andachten Gott vornehmlich
dienen können, vielmehr durch ein besseres Tun, das ins einfache Leben hineinreicht.

Denn nicht ein Erklimmen von geistigen Höhen in Worten und Gedanken

soll Gottesdienst heissen bei uns, sondern das Leuchten der Herzen im
Leibesleben und das brennende Bemühen, da wo gelebt wird, Gottes Ehre zu
bezeugen; das sei unser Gottesdienst. So müssen wir uns allerdings gleichsam
umdrehen und eine andere Richtung einschlagen, und zwar diejenige, die von
Anfang gemeint war, als Boll gegründet wurde. Da sollte nicht eine neue
Predigtstation, sondern eine neue Lebensstation gegründet werden." (S.
445.) „Es handelt sich [jetzt] darum, Netze zu spinnen, um die
Menschen zu fangen, aber wohlverstanden: nicht, um sie zu bekehren —
bekehren werden sie sich nie — aber um die Menschheit zu
umklammern, dass sie gleichsam in Zwang und Eisen geschlagen wird. Jetzt
muss es ein Chnstusvolk geben, das alle die Ratten und Mäuse, die Tiger und
die Raubvögel der Menschenweit zu umklammern versteht, um ihnen zu sagen:

71



Jetzt haben wir euch. Es geht aufs Gericht los, auf die Krisis, nicht zur
Verdammnis — das ist auch so verkehrt, dass wir Gericht und Verdammnis
immer verwechseln! — sondern auf eine Krisis, in welcher es sich darum
handelt: entweder hörst du, Menschheit, auf für die Erde, oder du lassest dich
umwandeln für die Zwecke Gottes." (S. 515.) „Alle Fragen, in welchen wir
in unserer Zeit stehen und durch welche wir bewegt werden, gipfeln in der
Frage: Haben wir einen wahrhaftigen Gott oder nicht?" (S. 291.) „Der Geist, der
Jesus und die Herrlichkeit Gottes in Jesus auf Erden — dick unterstrichen:
auf Erden — tötet und nicht leiden will, der muss erst überwunden
werden." (S. 390.) „Wir müssen auf den Boden, auf den Jesus getreten ist, und
das ist der Boden dieses irdischen Lebens." (S. 416.) „Hüte dich vor einem
Winkel! Hüte dich vor deiner Kleinlichkeit und suche die Welt — in der Welt
ist Jesus zu finden." (S. 506.) ,,Wir haben nichts anderes zu tun, als uns in
dem zu stärken: Wir wollen die Verpflichtungen auf uns nehmen, die uns in
der Nachfolge Jesu Christi auferlegt sind, dass wir der Menschen weit
den Krieg erklären, an uns und an anderen, damit wir in die Gottes weit
hineinkommen — nicht in den Himmel — der geht uns zunächst nichts an —
sondern hier, auf Erden." (S. 507 und 508.) „Es ist ein Wort vom Himmel:
Jesus soll leben, und zwar hier auf Erden!" (S. 541 und 542.) „Nehmet's
wichtig! Unser Tun und Leben gehört der Erde, und mit jedem Atemzug, mit
ganzer Lust und Freude sollen wir ihn angehören. Sie ist kein so verzweifelter
Boden, wie man immer meint. Hier kann viel gearbeitet werden; mehr kann
hier für Gott geschehen, als wenn hunderttausend selige Menschen sterben."
(S.194.)

Freilich erlebt Blumhardt damit, was Andere, die diesen Weg
gehen.

„Wenn man heute mit warmem Herzen dem Reiche Gottes Vorschub
leisten will und den Menschen begegnen mit hoffnungsvollen Gedanken: „Euer
Gott kommt, denn er lebt! dann heisst man einen einen „Optimisten" (man
muss ja einen Namen haben) oder heisst einen einen „Schwärmer" oder heisst
einen einen „falschen Propheten" oder gibt einem wer weiss welche Namen.1)

Aber, ihr Lieben, reisset euch los von diesem Unglauben, denn es ist das
eigentlich ein Tribut, welchen wir der Sünde und dem Tod zahlen Tag für
Tag. Es ist die grösste Schmach, die wir unserem Gotte antun können,
wenn wir sagen: „Hier auf dieser Erde wird ewig nichts." (S. 385 und 386.)
„Das Göttliche ist allezeit bereit, es fragt sich aber, ob du bereit bist." (S. 556.)

So wird das Wort Fleisch, wird Gott Herr und Wirklichkeit auf
Erden — in J e s u s Das ist der Sinn der Losung : Jesus Jesus
ist der Christus. Darum ist das Motiv des ganzen Predigtbandes:
„Sterbet, damit Jesus lebe!" Denn in ihm ward das Wort Fleisch,
wohnte unter uns und will, dass die Erde voll werde von Gottes
Herrlichkeit. Das ist vielleicht der allerentscheidendste Punkt:
Jesus ists, der Jesus, von dem uns die Evangelien melden, nicht
ein a b s t r a k t e r Christus — Jesus als der Mensch, in dem uns
Gott offenbar wird, der Jesus, der seinen Fuss auf diese Erde setzte,
der unter Kranken, Armen, Zöllnern und Sündern wandelte, das
Brot und die Fische vermehrte — Gott unter den Menschen. Hier
tut sich der letzte, tiefste Unterschied zwischen Blumhardt und uns
und der „neuen Theologie" auf: Soll in letzter Linie Jesus oder
Paulus gelten? Damit werden wir freilich auf die weitern Stadien
Blumhardts gewiesen.

Z. B. „Idealist" oder „Evolutionist".

72



/

6.

Schon diese Stellen aber beweisen, wie mir scheint, klar genug,
dass der Geist Blumhardts denn doch ein anderer ist, als der,
welcher in der sogenannten Barthschen Theologie lebt, und dass diese
sich auf keinen Fall etwa gegen uns Andere auf Blumhardt berufen
darf.

Das ist, wie ich zu Beginn dieser Erörterung bemerkt, in meinen

Augen von grosser Tragweite. Doch möchte ich noch einmal
zu erläutern versuchen, wie ich es meine.

Einmal : über Recht und Wert der sogenannten Barthschen Theologie

soll damit kein Urteil gefällt werden. Es ist ja wohl nicht
ihre Aufgabe, sich vor Blumhardt zu rechtfertigen. Sie mag gerade
so wie sie ist, ihren guten Sinn haben. Dem will und kann ich hier
nicht weiter nachgehen. Was sie meiner Ansicht nach vermeiden
sollte, ist bloss der Versuch, gewissen Gestalten der Vergangenheit,
heissen sie nun Kierkegaard, Dostojewski, Blumhardt oder Paulus
und Calvin, ihr Kleid umzulegen. Eine ehrfürchtige Auseinandersetzung

mit ihnen wäre sicher viel fruchtbarer, während in solchen
Methoden etwas Gewalttätiges liegt, das sich rächen kann.1)

Ich möchte aber noch einmal feststellen, dass auch wir Andern
es vermeiden müssen, Blumhardt gerade für unsere besondere Art
in Anspruch zu nehmen. Wir dürfen uns gewiss auf ihn berufen,
aber nicht im Sinne der Ausschliesslichkeit, nicht im Sinne eines
gewissen Dogmatismus und Methodismus. Vielmehr möchte ich
mir, eine frühere Andeutung aufnehmend, den Vorschlag erlauben,
dass wir versuchen sollten, uns gerade im Namen unserer gemeinsamen

geistigen Abstammung von Blumhardt (die sich ja
weitgehend auch mit der Abstammung von Kierkegard und Calvin
verbindet : im Reiche des Geistes gibt es vielfache Vaterschaft
zusammenzufinden, im Bewusstsein einer Einheit, die schliesslich doch
viel wesentlicher ist, als die Unterschiede. Wenn wir alle auf
diesem Boden stehen, sollten wir dann Grund haben, einander zu
bekämpfen Freilich nur dann nicht, wenn wir alle bereit sind, lebendig

zu bleiben und gerade auch von diesem Meister immer wieder

zu lernen. Oder sollte uns nicht gerade er gross genug sein,
Fast richtiger, freilich viel weniger sympathisch, als Thurneysens

Methode erscheint mir darum Günther Dehns direkter Angriff auf die Blumhardt

in der Form, dass er sie, nicht mit diesem Ausdruck, aber der Sache nach,
des Titanismus beschuldigt. Titanismus ist ja eines der Stichworte für
Ketzer, die in dieser Schule eine Rolle spielen. Es konnte nicht anders sein,
als dass sich diese Wendung einstellte. In der Tat: Wenn irgend jemand, so
müsste Blumhardt von dieser Seite des Titanentums beschuldigt werden. (Vgl.
Neuwerk, Februar 1926: Günther Dehn: Christoph Blumhardts Kampf
um Gott.) Nur glaube ich, dass in diesem Vorwurf sich mehr eine Schwäche
der Theologie, die ihn erhebt, kundtut, als eine Schwäche der Sache oder Person

Blumhardts. Ganz sicher könnte man jenen Vorwurf auch noch ganz
anderswohin richten — wenn man einmal auf diesem falschen Wege ist!

73



dass wir durch den Aufblick zu ihm uns in der Demut vor Gott
bestärken Hessen? Könnten wir nicht immer wieder von ihm lernen,
uns von ihm zurechtbringen lassen? Müssten wir nicht gerade an
ihm jene grossartige Weite spüren, die am Herzen Gottes gelernt
wird? Wäre das nicht eine Erlösung für uns alle, eine Erlösung
besonders vom Fluch der Theologie zu Gott hin?

Es steht nicht im Widerspruch damit, wenn ich den Wunsch
ausspreche, dass wir alle auch wieder uns von Blumhardt b e -

freien müssen. Denn das geschieht in seinem eigensten Sinne.
Nichts wäre ihm schmerzlicher gewesen, als ein, wenn möglich noch
in sich selbst zerrissener, Blumhardtismus, eine Blumhardttheologie,
in „Gruppen" zerfallend, ein Streit um die rechte Blumhardtausle-
gung. Ich könnte mir denken, dass er, wenn er das erleben müsste,
mit einem jener sehr derben Worte, die ihm bei solchen Anlässen
zur Verfügung standen, dazwischen führe. Wir wollen darum auch
ihm zuliebe von allem Streit um die rechte Auffassung
Blumhardts lassen, wir alle, die wir irgendwie mit seiner Sache verbunden

sind. Was er selbst wollte, war ja am allerwenigsten seine eigene
Person oder gar Theologie, sondern die Sache Gottes in der Welt.
Gott war ihm so gross, dass es ihm Bedürfnis, ja Zwang war, in
allem Leben irgendwie eine Bewegung auf seine Wahrheit und
sein Reich hin zu erkennen und gelten zu lassen — was
selbstverständlich ein kräftiges, ja scharfes Nein am rechten Orte nicht
ausschloss. Vor allem war es ihm das innigste Anliegen, die F r e i -

h e i t Gottes aus der Gebundenheit der Welt herauszukämpfen. Ich
weiss, wie er einmal in bezug auf ein bestimmtes Gebiet dieser
Freiheit erklärte, dass er dafür mit blutigem Schweiss gekämpft
habe.1) Er liebte nicht Anhänger, sondern Freie. Es war ihm durchaus

klar, dass Menschen, die von der gleichen Gesinnung getragen
seien, anderswo stehend ganz anders wirken müssten als er. Ja,
er war froh darüber, dass es solche gab, denn er war sich, wie ich
genau auch wieder aus seinem eigenen Munde weiss, gerade in der
letzten Periode der Schranken seines Wirkens schmerzlich bewusst.
Es muss ja auch zugestanden werden, dàss er überhaupt seine
Schranken hatte. So z. B. im politischen Urteil, worin wir uns darum

am allerwenigsten an ihn binden dürfen, aber auch in viel
wichtigeren, fundamentaleren Dingen. Er war Wahrheit, aber nicht d i e

Wahrheit. Darum wäre es ganz verkehrt, wenn wir bei unserem
Tun und Lassen allzu ängstlich fragen wollten, was Blumhardt dazu
sagen würde. Wir sollen in Freiheit Gott fragen, und gerade wenn
wir das tun, gehen wir am treuesten in Blumhardts Fusstapfen. So

Wenn Karl Barth im Römerbrief von einem Hauch philisterhafter
Gemütlichkeit spricht, die von den Blumhardt ausgegangen sei, so ist jedenfalls zu
betonen, dass ihr eigenes Leben gerade alles Andere eher war, als „gemütlich",

um vom „Philisterhaften" zu schweigen!

74



.; ¦

lehne ich es denn bei aller Dankbarkeit und Verehrung gegen ihn
gerade in seinem Namen entschieden ab, irgendwie auf ihn festgelegt
zu werden. Ich gehe meinen Weg und verantworte ihn selber.
Auch fühle ich das Bedürfnis, die Erklärung abzulegen, dass es mir
ganz ausserordentlich gleichgültig ist, ob eine gewisse Blumhardt-
orthodoxie mich als „echt" anerkenne oder nicht. Ich beziehe meine
Legitimation nicht von ihr. Kurz: ich habe immer Wert darauf
gelegt, reichsunmittelbar zu sein und gedenke dabei zu bleiben.

Auch darum hielte ich es für falsch, wenn wir uns darüber streiten
wollten, wer am kompetentesten sei, Blumhardt richtig auszulegen
und sein Erbe zu hüten. Auf das „Erbe" kommt es natürlich am
wenigsten an. Nichts ist der Sache der Grossen im Reiche Gottes
je und je hinderlicher gewesen, als ein solches sei's mehr sei's
weniger berufenes Hüten ihres Erbes. Nirgends pflegt ihr Geist
stärker vergewaltigt zu werden, als in solchem Streit um das Erbe.
Solche Menschen haben überhaupt keine Erben. Gerade hier
vollzieht sich eine rein geistige Zeugung und diese auf sehr paradoxe
Weise. Es kommt am allerwenigsten darauf an, ob man Blumhardt
„nach dem Fleisch" gekannt, ob man mehr oder weniger oft und
lang in Boll gewesen sei und anderes derart. Dass Gottes Sache Boll
zerbreche und darüber hinaus weit und frei in die Welt gehe, war
beider Blumhardt grosse Sehnsucht.

Also lassen wir den Streit um sie. Schliessen wir uns, jeder so
gut er kann, um ihre Sache zusammen. Führen wir ihren Kampf
weiter. Ringen wir um das von ihnen Ersehnte. Seien wir treue
Arbeiter. Helfen wir einander dabei, statt uns zu befehden. Werden
wir klein, auf dass Gott gross werde.

Aber das freilich steht mir fest: in diesem weiten, unpersönlichen

Sinne verstanden bedeutet Blumhardt den Weg, der ganze
Blumhardt — den Weg selbstverständlich nicht in dem Sinne, dass
er an die Stelle dessen treten sollte, der spricht: „Ich bin der Weg,
die Wahrheit und das Leben," nein, selbstverständlich nur in dem
Sinne, dass er den Weg weist, die Wegrichtung, worauf heute die
Sache Gottes sich vorwärts bewegt. Dass er aber das bedeutet,
dessen bin ich für meine Person ganz sicher. L. Ragaz.

O Aussprache

Die Presse.

1. Eine Zeitung ohne Inserate.
Ich möchte zu der Aussprache über die Presse gern auch einen Artikel

von Dr. Erich Schairer, dem Redaktor und Herausgeber der in Stuttgart (Tü-
biiiger-Strasse 18) erscheinenden „Sonntagszeitung", abdrucken, der den Titel:

75


	Blumhardt und wir (Schluss) : Teil 4, 5 und 6

