
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 12

Artikel: Berichte. 1., Der internationale Kongress antimilitaristischer Pfarrer in
Amsterdam (13.-15. August 1928) ; 2., Prag und München ; 3., Die
Resolution des Kongresses antimilitaristischer Pfarrer

Autor: Liechtenhan, R. / L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


O i Berichte
m III1M1II m ni hihihi iiMiiiii um ii mi iti in mintili i

1. Der internationale Kongress antimilitaristischer Pfarrer in Amsterdam,
13.—15. August 1928.

Am liebsten hätte man sich an diese Zusammenkunft einige unserer Gegner
gewünscht, die bei ihrer Polemik gegen uns dergleichen tun, als ob der
Antimilitarismus ein besonderes schweizerisches Gewächs und die Beteiligung von
Pfarrern an dieser Bewegung eine nur bei uns hervortretende Kuriosität wäre.
Sie hätten es sehen können, dass die Bewegung universal ist, dass in England,
Amerika, Frankreich, Belgien, Holland, Deutschland, Dänemark, Norwegen,
Esthland (dies die am Kongress vertretenen Länder) Menschen stehen, die von
derselben Not im Innersten bewegt sind und es für ihre Pflicht vor Gott
ansehen, insbesondere ihre Kirchen zum Kampf für den Frieden, gegen das Militär

mobil zu machen. Gegen das Militär — hier liegt eben der springende Punkt.
Von manchem der Gesinnungsgenossen konnte man es hören: natürlich ist die
grosse Mehrzahl meiner Kollegen durchaus für den Frieden, aber das Militär
glauben sie zum Zweck der Verteidigung bei dem jetzt noch herrschenden
Weitzustand nicht entbehren zu können ; sie sind für die internationale Abrüstung, aber
dass ihr Land mit nationaler Abrüstung vorangehe, dieses Wagnis scheint ihnen
zu gross. Das Problem stellt sich natürlich in jedem Land wieder anders; es

ist nicht dasselbe in Staaten mit allgemeiner Dienstpflicht wie in solchen mit
einem Söldnerheer. Aber das Gemeinsame war eben die Einsicht, dass wir
nicht bei einer allgemeinen Kriegsgegnerschaft und Friedensliebe stehen bleiben

dürfen, sondern zur Militärgegnerschaft und Forderung nationaler
Abrüstung fortschreiten müssen. So sagt die Organisation unserer holländischen
Freunde schon in ihrem Namen, dass sie tegen oorlog en oorlogstoerusting,
gegen Krieg und Kriegsrüstung kämpfe. So wollen auch wir das Wort
antimilitaristisch verstanden wissen. Und für uns war es ungemein stärkend und
ermutigend, mit Menschen zusammenzutreffen, denen der Kampf für den Frieden

in diesem Sinn ein ebensolches innerstes Anliegen, eine ebensolche heilige
Verpflichtung ist. Nicht dass wir unser Vertrauen nun auf diese Menschen
setzen wollten. Aber wenn man sich im eigenen Land oft als Schrullenjäger
muss ansehen lassen, so ist es eine Ermutigung, zu sehen, wie anderwärts
durchaus ernstzunehmende Männer und Frauen aus derselben Lage heraus zu
gleichen Bestrebungen und Hoffnungen getrieben werden.

Mit solchen Gesinnungsgenossen ein paar Tage Gemeinschaft haben zu
dürfen, das ist immer ein Gewinn. Ich nenne da besonders unsere holländischen

Freunde, den Vorsitzenden Prof. Heerin g aus Leiden ; ich hatte
schon in den vorangehenden Ferien mich in sein Buch De Zondeval van het
Christendom (der Sündenfall des Christentums) hineingelesen. Es ist die beste
Zusammenfassung des religiösen Antimilitarismus und Auseinandersetzung mit
allen Einwendungen, die ich kenne. Das Buch beruht auf gründlicher
Sachkenntnis und verlässt in allen, seinen Erörterungen nie die Besinnung auf
die entscheidenden Grundsätze; es verbindet ruhige Sachlichkeit mit Wärme.
Wer sich den Vorsitzenden eines antimilitaristischen Kongresses etwa als
Draufgänger oder Schwärmer vorgestellt hatte, war bald eines Bessern
belehrt. Da hatte man einen Menschen von wunderbarem Ernst und tiefer
Innerlichkeit vor sich, der nicht ohne Kampf aus innerer Nötigung zu seiner Stellung

gekommen ist. Neben ihm seine Helfer, der unermüdliche Sekretär

Hugenholtz, der eigentliche Organisator sowohl des internationalen
Verbandes als des Kongresses, der die grösste Arbeit geleistet hatte, und der
Kassier K u i p e r ein junger, ungemein sympathischer Pfarrer einer menno-
nitischen Gemeinde. Die Zusammensetzung des Komitees ist schon ein Bild

570



davon, wie die gemeinsame Arbeit alte Schranken sprengt. Der niederländische
Protestantismus ist ja in eine Menge von Kirchen und Gemeinschaften
zersplittert. Heering ist Professor an der Fakultät der Remonstranten, Hugenholtz
gehört der reformierten Kirche an, Kuiper ist Mennonit; aber der Antimilitarismus

hat sie zur harmonischen Zusammenarbeit, sowohl für den Kongress
als für die Redaktion ihres Organs „Kerk en Vrede" (Kirche und Frieden)
verbunden.

Der erste Abend "brachte die konstituierende Sitzung mit der Begrüssung
durch Prof. Heering und einer feinen religiösen Ansprache unseres Freundes
Trautvetter. Der Morgen des zweiten Tages war dem grundlegenden
Vortrag von Prof. Heering über „Krieg und Christentum" gewidmet.
Es war eine prächtig klare, warme und konzentrierte Darlegung der Motive
und Ziele des religiösen Antimilitarismus, die als Bekenntnis dessen, was die
Anwesenden verband und als Appell zum gemeinsamen Kampf den geistigen
Höhepunkt des Kongresses bedeutete. Im Anschluss an den Vortrag wurde
folgende Resolution angenommen:

„Der internationale Kongress antimilitaristischer Pfarrer in Amsterdam,
13.—15. August 1928, in Erwägung,

1. dass die Prinzipien des Christentums, so wie diese im Evangelium Jesu
Christi geoffenbart sind, mit dem, Krieg in unversönlichem Widerspruch
stehen,

2. dass der Krieg, und besonders der moderne Krieg, durch die ganze Art
seiner Führung alle christlichen Werte schändet,

3. dass der Staat, der sich zum Kriege rüstet und seine Bürger zum Ueben
des Kriegshandwerks zwingt, das Volk systematisch entchristlicht,

richtet an die christlichen Kirchen den eindringlichen Appell, es als ihre
heilige Verpflichtung zu betrachten:

1. im prinzipiell aiitimilitaristischen Sinn gegen die Sünde des Krieges
und seine Vorbereitung zu zeugen.

2. das Amt des Feldpredigers als unvereinbar mit dem Evangelium zu
erklären,

3. die Dienstverweigerung aus Gewissensgründen als eine christliche
Haltung gegenüber dem Staat zu schützen.

4. die Völker davon zu überzeugen, dass sie national abrüsten, auf das
sündige Wagnis des Krieges verzichten und sich im Vertrauen auf Gottes

Beistand für das Wagnis des Friedens einsetzen sollen."
Besonders diesen letzten Satz möchten wir der Beachtung empfehlen. Dass

der Verzicht auf das Militär ein Wagnis ist, wird zugegeben; aber gleichzeitig
wird darauf hingewiesen, dass der Krieg kein geringeres Wagnis ist, und dass
es sich bei ihm um ein sündiges Wagnis, bei der Abrüstung aber um das Wagnis

des Glaubens handelt.
Am Nachmittag des zweiten Tages teilte sich der Kongress in drei Sektionen,

die über die Themata „Krieg und Wirtschaft" (Referent Pfarrer
Hartmann aus Solingen), „Krieg und Rassen" (Pfarrer B i n n s aus
London), „Krieg und Recht" (Pfarrer Liechtenhan aus Basel)
diskutierten und jede ihre Resolution dem Plenum vorlegte. (Wir geben die drei
Resolutionen im Anhang wieder.)

Von grosser Wichtigkeit war die Sitzung, in welcher die Vertreter der
verschiedenen Länder vom Stand der Bewegung in ihrer Heimat sprachen. Der
Eindruck, von dem wir Eingangs sprachen, wurde durch diese Berichterstattung

besonders verstärkt. Natürlich ist die Bewegung noch nicht in allen
Ländern gleich weit vorgeschritten. Besonders lebendig ist sie in Holland, wo
auch eine grosse Zahl von Laien hinter unsern Kollegen steht. Leider noch
schwach ist sie in Frankreich; doch komite der Berichterstatter melden, dass
kürzlich ein Dienstverweigerer von einem evangelischen Pfarrer vor Gericht
verteidigt wurde und dabei fast alle seine Kollegen mit ihm einverstanden
waren. Auch aus Deutschland, wo ja die evangelische Geistlichkeit zum

571



überwiegenden Teil nationalistisch ist und die antimilitaristische Gruppe mit
ihren 210 Mitgliedern eine verschwindende Minderheit bedeutet, konnten
Fortschritte gemeldet werden; es war unseren Gesinnungsgenossen sogar möglich,
im deutschen Pfarrerblatt, wo es früher ausgeschlossen gewesen wäre, ihre
Sache zu vertreten. Von allerlei Bestrebungen in ihrem Land berichteten der
englische und der schottische Vertreter. An dem „No-more-war-movement"
und der Fellowship of Reconciliation sind viele Pfarrer beteiligt; antimilitaristische

Vereinigungen gibt es unter den Kongregationalisten, Methodisten und
Unitariern; die Antimilitaristen machen 6—25 Prozent unter den Pfarrern ihrer
Kirchen aus. In den Vereinigten Staaten von Amerika führen unsere
Gesinnungsgenossen vor allem den Kampf gegen das Flottenprogramm der Regierung.

Auch Belgien, Dänemark, Norwegen, Esthland konnten von hoffnungsvollen

Anfängen berichten. Es wäre freilich verfrüht, von einem Erwachen der
Kirchen zu reden; aber von einein Erwachen in den Kirchen darf doch schon
gesprochen werden, und wo die Besinnung einmal Platz gegriffen hat, da kann
sie nicht mehr zur Ruhe kommen.

Einer persönlichen Fühlungnahme der Kämpfer für die gemeinsame Sache
sollte der Kongress in allererster Linie dienen. Aber man wollte nicht bloss
ein paar Tage zusammen diskutieren, sondern den Grund zu gemeinsamer
Arbeit legen. Eine wenn auch lose Organisation müsste geschaffen und die
verantwortliche Stelle für die Fortsetzung des Begonnenen bestimmt werden.
Das war die Aufgabe des letzten Tages. Es wurde ein internationaler
R a t gewählt, der das Fortsetzungskomitee bildet, die gemeinsamen Angelegenheiten

ordnet, die Verbindung mit den nationalen Gruppen herstellt und auf
einen geeigneten Zeitpunkt den Kongress wieder einberuft. Es ist die Aufgabe
der einzelnen Gruppen, in ihrem Land ihren Einfluss geltend zu machen, dass
die Kirchen ihren Kampf gegen den Kriegs- und Gewaltgeist als ihre Pflicht
erkennen. Es wurde ein Anfang gemacht mit einer Botschaft an den Prager
Weltkongress für Freundschaftsarbeit der Kirchen, der etwa eine Woche später
stattfand. Sie lautete: „Der internationale Bund antimilitaristischer Pfarrer
hofft, dass der Geist Gottes und Christi allen christlichen Kirchen den Mut
schenke, den Kampf für die nationale Abrüstung in ihrem eigenen Lande
unerschrocken aufzunehmen." Alterdings hat der Prager Kongress diese
Hoffnung nicht ganz erfüllt, indem er bloss für die internationale Abrüstung
eintrat. Immerhin ist es nicht bedeutungslos, dass die Kirchen aufgefordert werden,

ihren Einfluss dahin zu verwenden, dass die Regierungen mit aller
Beschleunigung die internationalen Abmachungen betreffend Abrüstung
und Schiedsgerichtsbarkeit treffen, und dafür einzustehen, dass die Völker auf
die Ungebundenheit durch internationale Verpflichtungen verzichten.

Doch zurück zum Amsterdamer Kongress. Auch eine Botschaft an die
Jugendfriedenstagung in Ommen und ein Gruss an die im Gefängnis sitzenden
üolländischen Dienstverweigerer wurde beschlossen. Den Abschluss bildete
eine gottesdienstliche Feier, in der wieder Vertreter der verschiedenen Länder
zu Worte kamen (aus der Schweiz unser Freund Oettli). Wir schweizerische
Teilnehmer an dem Kongress wollen den in Amsterdam empfangenen Impuls in
unsere Arbeit hineintragen. Aber wir müssen auch unsere Gesinnungsgenossen
unter den Laien bitten, sich zu erinnern, dass die Kirche nicht nur aus Pfarrern
besteht, sondern dass sie, die Laien, selbst die Kirche sind und dafür sorgen
sollen, dass die Stimme des entschlossenen Friedenswillens immer vernelim-
barer sich geltend macht.

Ich sciiliesse mit einem Wort des englischen Redners an dieser
gottesdienstlichen Feier, Reverend Binns, der von seinem Volk sagte: „Der grösste
Teil meines Volkes ist überzeugt, dass man Frieden halten soll; aber es
begreift noch nicht, dass man für diese Ueberzeugung Opfer bringen muss.. Es
begreift, dass es heutzutage gefährlich wird, Christus nachzufolgen; aber es
begreift noch nicht, dass es noch gefährlicher ist, Christus nicht
nachzufolgen." R. Liechtenhan.

572



2. Prag und München.

An der Tagung des „W eltbundes für Freund Schaftsarbeit
der Kirche n", der Ende August in P r a g stattfand, haben das gewichtigste
und zum Teil auch das radikalste Wort nicht „Geistliche", sondern „Weltliche"

gesprochen, so vor allem der Präsident des deutschen Reichsgerichtes,
Dr. Simons, und daneben Benesch und Albert Thomas. Simons,
der Jurist und Politiker, lehnte die „doppelte Moral" für das Einzel- und das
Völkerleben mit Schärfe ab (etwas, das den Theologen sehr schwer fällt!)
und fand besonders starke Worte gegen die Verbindung von Christentum und
Krieg. „Es ist meine felsenfeste Ueberzeugung, dass politische Unmoral auf
die Dauer das Volk nur schädigt, zu dessen Gunsten sie geübt wird. Die
stete Furcht vor politischer Unmoral lässt die Völker unter Rüstungen seufzen ;
diese Rüstungen gewöhnen die Völker an den Kriegsgedanken, züchten
Kriegsinteressen heran und sind in sich selbst die grösste Kriegsgefahr. Der circulus

vitiosus — Furcht, Sicherheit, Aufrüstung, wird nur durch mutige Ueber-
r.ahme der privaten Sittlichkeit in das öffentliche Leben gebrochen." „Es war
der Brauch der christlichen Kirchen, dass die Pfarrer nicht nur die Kämpfer
segneten, sondern auch die Waffen, die den Gegner töteten. Das ist das Gegenteil

von Christi Gebot: „Stecke dein Schwert in die Scheide." Es geht über
meine Vorstellung, wie ein Diener Christi heute dazu kommen sollte,
Luftschiffe und Giftgase zu segnen, die dazu bestimmt sind, eine ganze Bevölkerung

auszurotten Christi Gebot würde es vielmehr entsprechen, wenn die
Glieder eines Volkes den Gliedern eines andern die Erfolge gönnten, die sie für
sich selbst wünschen und hierfür einen Plan aufstellten Die Jugend muss
zum Kampf für das Reich Gottes, nicht zum Kampf für die eigene Nation
erzogen werden. Die Völker müssen wissen, dass es nicht um die Nation und
ihre Souveränität, sondern um den Willen Gottes geht. Nur das Recht wird
siegen, das um Gottes willen gesucht und versucht wird. Gott ist unser aller
Vater; er gebe uns seinen Frieden."

Wenn einmal ein Präsident des schweizerischen Bundesgerichtes an einem
Pazifistenkongress erschiene und so spräche!

Es sind immerhin auch von den mehr oder weniger „Geistlichen" Worte
gesprochen worden, die einen neuen Klang haben. Generalsuperintendent
Bursche (Warschau) erklärte in einer Predigt: „Der Völkerhass, die
Losung der völkischen Selbstsucht, ist bei weitem nicht verstummt; Europa gleicht
wie vormals einem Heerlager, trotz des Völkerbundes, trotz Locarno und trotz
der unmittelbar bevorstehenden Unterzeichnung des Kellogg-Paktes. Und schuld
daran sind wir selbst: unsere Lauheit, unser Unglaube, unsere Gottlosigkeit.
An Kirchen fehlt es uns nicht, wo ist aber die wahre Kirche Christi im
menschlichen Herzen, das wahre Christentum?" Dr. F. A. S p i e k e r (Berlin)
erklärte: „Das Sinnen und Trachten Deutschlands vor dem Kriege galt der
Erhaltung des Friedens durch mächtige Rüstungen. Dieser Glaube ist zu-
schanden geworden. Wir sehen unsere Niederlage als die züchtigende Hand
Gottes an, der uns zeigen wollte, dass der Grundsatz: Si vis pacem, para
bellum ein verlogener und darum teuflischer Grundsatz war, von dem wir uns
nun mit ganzem Willen abwenden." In der von den Holländern
vorgeschlagenen und von Pfarrer H o o s s e begründeten Resolution wird gesagt,
„dass im allgemeinen jede Rüstung eine dauernde Bedrohung für den Frieden
ist; dass nichts so sehr die Abrüstung verzögert als die unaufhörlich wiederholte

Frage, ob die Entwaffnung stattfinden solle als Entwaffnung eines
Landes oder gleichzeitig aller Länder; und dass man infolge dessen sich
lediglich fragen sollte, ob der Krieg und jede Kriegsvorbereitung ein Ja
oder ein Nein gegenüber dem Evangelium bedeute; dass
daraus folgt, dass jeder, der der Meinung ist, dass der Krieg und die
Kriegsvorbereitung dem Evangelium entgegengesetzt sind, auf die Frage der
Abrüstung antworten muss, ohne darnach zu fragen, was die andern darüber

573



denken und was sie tun." Der amerikanische Prediger William P. Mer-
vili erklärt: „Die schlimmste Ketzerei für einen Christen ist, zu glauben, dass
die Dinge stärker und wichtiger seien als der Geist, dass die materielle
Welt wirklicher sei, als die unsichtbare Welt der geistigen Kräfte und
Beziehungen." Endlich der Amerikaner Fred L. Smith: „Die öffentliche
Meinung muss erregt werden Ein umfassender Kreuzzug für den Frieden ist
notwendig Das Christentum des Westens kann nur zwei Dinge tun:
entweder nimmt es den Kampf gegen den Krieg auf oder es ruft seine Missionare
nach Hause und widerruft seine Religion."

Um die Fassung der Schlussresolution entspann sich ein heftiger Kampf,
in welchem eine radikalere Form, von den Deutschen und Angelsachsen
vertreten, mit einer gemässigteren, von den Franzosen vertreten, mit einander
rangen. Der Kampf endigte wie gewöhnlich mit einem Kompromiss. So heisst
es denn am Schlüsse der angenommenen Resolution: „Der Kongress ruft die
Kirchen auf, zusammen mit demVölkerbund wie mit ihren eigenen Regierungen(l)
ihren moralischen Einfluss aufzubieten, um sie zu veranlassen, mit aller
Beschleunigung die internationalen Vereinbarungen zu treffen, weiche zu diesem
Zwecke [sc. zur Annahme schiedsgerichtlicher Methoden] erforderlich sind.
Er ruft die Kirchen auf, ihre Geisteskräfte und ihren erzieherischen Einfluss
dafür einzusetzen, dass die Völker fortan ihre brüderliche Solidarität und ihre
Verpflichtung zu zielbewusster Zusammenarbeit bejahen und so auf die Unge-
bundenheit durch internationale Verpflichtungen verzichten. Die Kirche Jesu
Christi nimmt als bindende Norm die heilige Ordnung an, die ihr Haupt ihr
im Evangelium gegeben hat: Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes."

Ob die Kirche diese Ordnung wirklich annimmt, bleibt abzuwarten. Jedenfalls

nicht, wenn sie mit den „Regierungen" gleichen Schritt halten will!
Noch sehr viel entschiedener tönte es auf der „Reichsfriedenstagung

deutscher Katholiken, die in München (Anfangs
September) stattfand. Hier wurde nicht weniger energisch (z. B. durch Pater
Straatmann) die „doppelte Moral" zurückgewiesen, zum Teil, sehr
bezeichnender Weise gegen Althaus, einen führenden (besser: verführenden)
deutschen Theologen der Gegenwart (mit dem wir uns vielleicht auch einmal
beschäftigen werden), aber auch, besonders durch den unsern Lesern
bekannten Professor Keller, die Losung der Dienstverweigerung
ausgegeben, im Namen des an Gott gebundenen Gewissens. „Die gefährlichste
Kriegsrüstung sind die überkommenen Denkschablonen und gedankenlos
hingenommenen Schlagworte — ein geistiges Giîtgas, das nicht nur die
Gehirne der Volksmassen lähmt, sondern auch die Vertreter von Wissenschaft
und Religion erstarren lässt in blindem Kadavergehorsam gegen die Kriegs-
macher, und dieses Giftgas ist sogar schon ins Heiligtum eingedrungen." „Die
Kirche muss ihre göttliche Sendung unserer Zeit beweisen dadurch, dass sie
das arme, geknechtete, ausgesogene Volk in Schutz nimmt gegenüber einer
Staatsvergottung, die Menschenopfer ohne Zahl verlangte und die Masse des
Volkes in den Rachen des Kriegsdienstes hineinzwingt. Die Kirche muss
beweisen, dass es ihr Ernst ist mit dem pax vobiscum, mit dem ihre Friedensboten

die Welt begrüssen. Sonst haben die Pessimisten recht, die ihr antworten:

„Die Botschaft hör ich wohl, allein mir fehlt der Glaube."
Am Schlüsse konstatierte der Jesuit Pater Noppel die starke Werbekraft

des pazifistischen Gedankens unter der katholischen Jugend, und zwar
mit Freuden!

Wohlverstanden: Das war eine römisch-katholische Versammlung.1) L. R.

Die Berichte sind nach der „Menschheit", der „Friedenswarte"
und dem von Siegmund-Schultze herausgegebenen Bericht über Prag:

„Um den Weltfrieden" (Evangelischer Pressverband für Deutschland,
Berlin-Steglitz) zusammengestellt.

574



3. Die Resolutionen des Kongresses antimilitaristischer Pfarrer.

1. KriegundWirtschaft.
Der wirtschaftliche Imperialismus ist als Kriegsursache im Verlaufe der

Weltgeschichte immer mehr in den Vordergrund getreten. Das ist in der
kapitalistischen, d. h. wesentlich auf Profit gestellten Ordnung der Dinge ein
notwendiger Verlauf.

Darum glauben wir, dass wir gleichzeitig mit der Bewegung für die
Abschaffung des Krieges an der Schaffung einer Lebensordnung arbeiten müssen,
wo die Ueberordnung des Menschen über die Materie zum gestaltenden Prinzip

wird und dadurch einem jeden sein rechtmässiger Arbeitsertrag zukommt.
Da die Wirtschaft besonders in Kriegszeiten eigenmächtig wird und

damit dem Menschen das Menschsein im Liclite des Evangeliums mehr und mehr
unmöglich macht, so müssen wir in besonders entschiedener Weise um des
Menschen willen, über dem der Wille Gottes steht, gegen den Krieg kämpfen.

Dazu kommt noch, dass an der Vorbereitung neuer Kriege ganz besonders
die Kriegsindustrie interessiert ist, und unser Kampf gegen den Krieg muss
sich daher jetzt vornehmlich gegen alle militärischen Rüstungen richten.

2. Kriegund Recht.
Die internationale Konferenz der antimilitaristischen Pfarrer weist die

Behauptung zurück, dass die militärische Abrüstung die Auflösung des Staates
und den Verzicht auf alles Recht bedeute. Denn die Konsequenz des Rechtes
ist nicht der Krieg, sondern der Friede!

Das Recht will seinem Wesen nach das, was im Gesellschaftsleben zu gelten

hat, nicht durch den Willen des Stärkeren, sondern durch die Norm der
Gerechtigkeit bestimmen; es ist darum bestrebt, den Zwang immer mehr zu
vermeiden.

Dieses Ziel ist noch nirgends erreicht. Das rechtfertigt aber nicht das
Weiterbestehen des rechtlosen Kriegszustandes und aller militärischen Gewalt
im Völkerleben, vielmehr soll auch hier der Kriegszustand durch den Rechtszustand

überwunden werden. Das wird nicht erreicht, wenn die Völker zuerst
Sicherheit besitzen und dann erst abrüsten wollen; sondern zuerst soll die
militärische Abrüstung gewagt werden, und ihre Frucht ist eine grössere Sicherheit,

als sie eine militärische Rüstung gewähren kann.
Der Kongress ruft deshalb die christlichen Kirchen auf, es als ihre heilige

Pflicht anzuerkennen und anzugreifen, dass sie ihren Gliedern die Aufgabe zum
Bewusstsein bringen, im Glauben sich für dieses Wagnis einzusetzen.

Der Kongress weist darauf hin, dass die Abrüstung bloss der erste uner-
lässliche Schritt auf dem Wege zum letzten Ziel wahrhafter brüderlicher Solidarität

der Völker in der Freiheit und der Liebe ist.

3. Kriegund Rassen.
Die internationale Konferenz der antimiltaristischen Pfarrer ist tief davon

durchdrungen, dass der Krieg im diametralen Gegensatz zu den christlichen
Prinzipien steht.

Mit Rücksicht auf das Rassenproblem sind wir davon überzeugt, dass der
Krieg dieses Problem unverhältnismässig verschlimmern muss und niemals in
irgend welcher Art zur Lösung dieser Frage beitragen kann.

Wir verkennen nicht, dass die eingeborenen Rassen in der Vergangenheit
durch Vertreter westlicher Zivilisation manches Gute erfahren haben, aber auch,
dass wir Grund haben, Unrecht und Grausamkeit zu bereuen.

Wir verpflichten uns und wir bitten dringend alle christlichen Kirchen, sich
mit uns auf folgende Punkte festzulegen :

1. Den Grundsatz neutestamentlicher Bruderschaft aller Menschen zur Richt¬
schnur unseres eigenen Auftretens gegenüber allen Mitgliedern alter Rassen
zu machen;

2. In jeder nur möglichen Weise die praktische Ausführung dieses Prinzips,

575



sowohl in wirtschaftlicher wie auch in politischer Beziehung, zu
bewerkstelligen und in dieser Hinsicht auch auf die Bevölkerung einzuwirken;

3. Unseren Einfluss auf unsere Regierungen gegen jede politische Knechtung,
sowie wirtschaftliche Ausbeutung der einen Rasse gegen die andere, geltend
zu machen;

4. Dafür zu arbeiten, dass statt des Motivs des Nutzens das des Dienstes tritt,
sowohl individuell, wo verschiedene Rassen zusammenleben, als auch für
Regierungen, welche in irgendwelcher Weise bei der Entwicklung anderer
Rassen interessiert sind;

5. a) Das Kirchenvolk allenthalben mit der Geschichte und den in der Gegen¬
wart vorliegenden Tatsachen unserer Beziehungen zu den anderen Rassen

bekannt zu machen.
b) Alle Missionsgesellschaften in Uebereinstimmung mit der Jerusalem-Kon¬

ferenz in ihrem Bestreben zu unterstützen, sich von jeder Art bewaffneten
Schutzes frei zu machen.

c) Dringend darauf zu bestehen, dass alten anderen Rassen eine vollwertige
Erziehung gewährleistet werde.

6. Einzutreten für die Verwirklichung der Einheit des Leibes Christi, indem
wir das christlich-brüderliche Verhältnis zu den Kirchen anderer Rassen
vertiefen.

Schweizer Weihnachten.
Das Weihnachtsgeschenk für das Schweizervolk ist dieses Jahr

— eine Spielbank. Das ist die Bedeutung des 2. Dezembers des Jahres

1928 für die Schweiz". Er wird als ein schwarzer Tag ersten Ranges

in der Geschichte unseres Volkes dastehen. Eine im Kriege
verlorene Schlacht wäre etwas Geringfügiges verglichen mit dieser
geistigen Niederlage, die es sich selbst bereitet hat. Zwei Dinge
haben fast von Anfang an die Geschichte der Eidgenossenschaft
tötlich bedroht: der Fremdendienst und damit aufs engste verbunden

die Bereitwilligkeit, für Geld die Schweiz zu verkaufen, freilich
meistens ohne dies selber zu merken.1) Im Kampf gegen diese das
Leben unseres Volkes bedrohende Gefahr ist Zwingli zum
Reformator geworden; er hat auf dem Schlachtfeld zu Kappel von einem
Vertreter des Geistes, der nun am 2. Dezember einen neuen,
vielleicht endgültigen Sieg hat erringen dürfen, den Todesstreich

Vergi. Gagliardi „Geschichte der Schweiz", I. 212: „Von der Schlacht
bei Murten bis zur Reformation Zwingiis hat wohl jeder schweizerische
Staatsmann von einigem Einfluss seinen Lebensunterhalt zum Teil vom Ausland
her bezogen: das Land war arm, und der Aufwand des Einzelnen, der im
öffentlichen Leben Stehenden ganz besonders, ward täglich grösser. Luxus und
Lebenslust, Feste, Kirchweihen, Schiessen usw. haben vor und nachher nie
mehr so alte Bevölkerungskreise in ihren Bann gezogen: kein Wunder, wenn
man beim Rückgang aller bisherigen Erwerbsquellen und des friedlichen
Broterwerbes dem Ausland tributpflichtig wurde — die Ratsherren so gut wie die
Söldner."

Dass diese Sachlage, trotz der Besserung, die die Reformation brachte,
doch zum Teil bis ins 19. Jahrhundert andauerte, führt Gagliardi anderwärts

576


	Berichte. 1., Der internationale Kongress antimilitaristischer Pfarrer in Amsterdam (13.-15. August 1928) ; 2., Prag und München ; 3., Die Resolution des Kongresses antimilitaristischer Pfarrer

