Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 12

Artikel: Jetzt und hier

Autor: Trautvetter, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jetst und hier.")

Lukas 14, 16—24: Er aber sprach zu ihm: Es war ein Mensch,
der machte ein grosses Abendmahl und lud viele dazu. Und sandte
seinen Knecht aus zur Stunde des Abendmahles, zu sagen den
Geladenen: Kommt, denn es ist alles bereit! Und sie fingen an,
alle nacheinander, sich zu entschuldigen. Der Erste sprach zu
ihm: Ich habe einen Acker gekauit und muss hinausgehen und ihn
ansehen; ich bitte dich, entschuldige mich. Und der andere sprach:
Ich habe fiinf Joch Ochsen gekauft, und ich gehe jetzt hin, sie zu
besehen; ich bitte dich, entschuldige mich. Und der Dritte sPrach
Ich habe ein Weib genommen, darum kann ich nicht kommen. Und
der Knecht kam und sagte das seinem Herrn wieder. Da ward der
Hausherr zornig und sprach zu seinem Knechte: Gehe schnell auf
die Strassen und Gassen der Stadt und fiihre die Armen und
Kriippel und Lahmen und Blinden herein. Und der Knecht sprach:
Herr, es ist geschehen, was du befohlen hast; es ist aber noch
Raum da. Und der Herr sprach zu seinem Knechte Gehe aus auf
die Landstrassen und an die Ziune und notige sie, hereinzukom-
men, auf dass mein Haus voll werde. Ich sage euch aber, dass der
Mal:lner keiner, die geladen waren, mein Abendmahl schmecken
wir

Dies Gleichnis stellt an unsern ganzen geistigen Besitz — nen-
nen wir ihn Idealismus oder Glauben, Begeisterung oder Anbetung
— eine priifende Frage. Es ist die Frage, ob wir nur deshalb glau-
ben und begeistert sind, weil uns eine grosse Distanz trennt von
dem, was wir glauben "und anbeten, und ob wir nicht versagen
wurden wenn das Grosse uns nahe kime.

Das Bezeichnende fiir diese geladenen Gaste ist dies, dass sie,
solange das Festmahl noch ferne war, im Sinne hatten zu kommen.
Sie hatten diese ihre Bereitwilligkeit entweder durch ausdriickliche
Zusage oder dann durch die ganze Art, wie sie sich zu dem Herrn
stellten, unmissverstindlich: kund gegeben sodass der Herr glaubte,
er brauche ihnen zur Stunde des Mahles nur noch zu sagen: Jetzt
und hier! Kommt, es ist alles bereit! Dann aber geschieht das vol-
lig Unerwartete: sie wollen nicht. Offenbar schaut die Sache sich
in der Nahe anders an.

Wir brauchen nicht lange zu fragen, wer die Geladenen sind.
Wer im Besitze einer Religion, eines Glaubensbekenntnisses ist, der
hat sich als Freund des ,,Herrn‘ erklart. Aber auch ausserhalb der
Konfessionen, der Kirche, iiberall wo die Menschen Ideale vertreten,
sind diese Geladenen, deren Reden und Benehmen eine Bejahung
des Guten und Helhgen bedeutet.

Aber nun geht das Gleichnis vom Gastmahl ins Gericht mit
diesem grossen, sehr allgemeinen Ja-Sagen, indem es darauf hin-

1) Predigt, gehalten bei Anlass der religiés-sozialen Konierenz in Basel
- am 5. Okiober 1928 in der Peterskirche. ,

553



weist, dass diejenigen, d1e zuerst und laut und unmlssverstandhch
Ja gesagt haben, im entscheidenden Moment versagen kénnen. Es
ist ein Gle1chms das gegen alle Phrase, alle Unniichternheit, alle
Schwiarmerei, alle Kritiklosigkeit gerlchtet ist, das aber auch mit -
- allem gelstlgen Reichtum, aller Theologie, allem religiosen Besitz,
allem Idealismus ins Gericht geht. Es sagt uns mit schneidender
Scharfe, dass Christ sein nicht heisst, irgendwelchen geistigen oder
geistlichen Reichtum besitzen — das Vorzugsverhiltnis der Erst-
geladenen zu dem Herrn — sondern dass es nur darin besteht: im
entscheidenden Augenblick micht zu versagen.

Das Verhiltnis dieser geladenen Gaste zu dem Herrn war im
Laufe der Zeit durch und durch unwahr geworden. Sie liessen es
als ein Verhiltnis unentwegter Zuneigung und  Freundschaft er-
scheinen; sie tiuschten ihn und sich selbst. Sie wussten nicht, wie
wenig er ihnen bedeutete und dass sie so sehr von ihren éigenen
Angelegenheiten ausgefiillt waren, dass sie darin keinerlei Stérung
mehr ertrugen. Offenbar hat sie etwas daran gehindert, dieses Ver-
héltnis zu revidieren und eine ehrliche, klare Situation zu schaffen.
Es war etwas in dieser Freundschaft, was ihrem Selbstbewusstsein
~und ihrer Eitelkeit schmeichelte; es fiel etwas von dem Glanz ihres
vornehmen Freundes auf sie selbst, und solange diese Annehmlich-
keiten mit keinerlei Gegenlelstungen verbunden waren, hatte man
keinen Anlass, sie aufzugeben.

Das ist ein Bild der Situation, die sich zwischen Gott und seinen
Freunden herausbilden kann. Der- Fehler, den wir begehen, ist
offenbar - der, zu vergessen, dass die Freundschaft fir Gott
eine Sache des Augenblicks der Entscheidung ist. Wir aber haben
eine Freundschaft ohne Entscheidung zu konstruieren verstanden.
Wir haben vor allem gemerkt, dass es schén und begeisternd ist,
von grossen Dingen in einer allgemeinen Weise zu reden. Wir
haben von dem berauschenden Getrank des Schwirmens trinken
gelernt. Schwarmen ist das Geniessen des Grossen, des Heili-
- gen und Guten. Aber dieses Geniessen ist nur moghch dadurch,
dass wir den Charakter der Entscheidung beseitigen. Die Entschei-
dung aber liegt in dem grossen: ,,Jetzt und hier, in dem , Kommt,
es ist alles bereit“. Frommigkeit miisste darin bestehen, dass wir
unverwandt auf die Momente der Entscheidung warten. Fromm
sein heisst wach sein, in Bereitschaft sein. Es heisst, sich die Ent-
scheidung im Geiste nahe riicken. Wir miissen in einem bestandi-
gen Kampf liegen gegen den grossen Betrug der Distanz. Alles
Qrosse ist aus der Distanz schon, begeisternd, hinreissend, zur
Anbetung zwingend. Diese Begeisterung und Anbetung, deren Ge-
heimnis die Distanz ist, haben wir viel zu wichtig genommen. Wit
haben sie gehegt und gepﬂegt ausgebaut und heilig gesprochen.
Wahre Frommigkeit wiirde zuriickhaltend sein, sie wiirde sich im-

554



(

~.mer wieder sagen, dass alle diese Verehrung und Anbetung viel-
leicht nichts ist, sie wiirde zitternd den Augenblick der Entschei-
dung ins Auge fassen. Dann wiirde die Gesundung kommen. Wenn
der Augenblick der Entscheidung kommt, dann sinkt alles Unechte
in sich zusammen. Wir sind sehr reich in unserer Begeisterung fiir
die Liebe, fiir die Bruderschaft, fiir die Barmherzigkeit, fiir die Ver-
gebung der Siinden. Aber wenn das ,,Jetzt und hier*“ kommt, wenn
der Bruder vor uns steht, wenn der Beleidiger, der Feind, der Arme,
der Siinder uns nahe kommt, wo ist dann die Begeisterung? Legt
sich dann nicht Kalte um unsere Seelen wie ein Panzer? Dann sind
wir arm an Giite und reich an Gewalttat, arm an Siindenvergebung .
und reich an Selbstgerechtigkeit und unversohnlicher Gekranktheit.

Wir finden unsern Idealismus nicht mehr; es ist nichts mehr da
von dem grossen Reichtum, mit dessen Verkundlgung wir unsere
Kirchen erfiillt haben. ‘

Dieser Sachverhalt tritt an einem Ort am erschreckendsten zu-
tage: in unserem Verhiltnis zu Christus. Es ist eine der hoffnungs-
losesten Tatsachen der Weltgeschichte, dass es ein ungeheures
System der Christus-Verehrung, des Christus-Glaubens, einen Reich-
tum von Christus-Mystik, Christus-Innigkeit, He1landsl1ebe und
Jesus-Begeisterung gibt — und dass all - das, zu einem guten Teil,
seine Existenz der grossen Distanz verdankt, die uns von ihm trennt. ,
Aber gerade hier ist grosste Sicherheit, ,,unerschﬁtterliche Glaubens-
gewissheit®, selbstbewusste Begeisterung. Solange diese Sicherheit
nicht erschiittert ist, sind die Kirchen der hoffnungsloseste Ort auf
Erden. Wir miissen ‘es einmal begreifen lernen, dass der Gedanke -
des Kommens Christi uns nicht mit Begeisterung, sondern nur mit
Schrecken erfiillen kann, wenn wir wirklich fassen, was er bedeu-
“tet. Wie wiirde die Christenheit diese Probe bestehen? Was wiirde
aus der Christus-Verehrung in ihren katholischen und protestanti-
schen Formen werden? Wiirde {iberhaupt nur eine Ahnung seines
Wesens da sein? Wenn das Kommen Christi, das einzige, das in
Betracht kommt, das verborgene Kommen, das Kommen im In-
kognito, geschéhe, was wiirde dann sein? Wenn es sich darum
handelte, ihn in der aufgeschlagenen Zeitung oder in irgend einer
andern unmoglichen Gestalt zu erkennen, jetzt und hier; wenn es
sich darum handelte, ihn zu finden, wo sein Name nicht genannt
ist, und zu merken, ob er wirklich da ist, wo sein Name genannt
wird? Das ist die grosse Entscheidung. ‘

Das Gleichnis sagt uns sehr eindriicklich, dass es im entschei-
denden Augenblick im Verhaltnis der Menschen zu Gott grosse
Ueberraschungen geben wird. Die Ersten werden die Letzten sein
und die Letzten die Ersten. Wir wollen uns hiiten, einen richtenden
Gebrauch von diesem Gleichnis zu machen, und von uns aus, 1m
Blick auf die heutigen Menschen, zu sagen: diese werden nicht

555



kommen, jene aber werden kommen. Ueber die, welche da schliess-
lich beim Gastmah! sitzen, wird nur das gesagt dass es eine Klasse
Hungernder, Diirstender, ‘sehnsuchtsvoller Menschen ist. Es ist zu
selbstverstandlich, als dass es betont werden miisste, dass solche
in allen Gesellschaitsklassen da sind. Aber wir sollen uns durch
das Bediirfnis nach Unparteilichkeit nicht hindern lassen, zu sehen,
dass Christus mit einem besonderen Erbarmen auf die Klasse der
materiell Armen schaut. Auch in diesem Gleichnis lisst er eine Vi-
sion des Elendes an uns voriibergehen. Das Dasein einer Klasse
unterdriickter, geschéndeter, erniedrigter Menschen ist die grosse
- Wunde am Leibe der Menschheit, auf die Christus unablisslich hin-
schaut. Sind wir vielleicht zu geistig, um .darauf hinzuschauen?
Sollen wir nicht mit aller Kraft darnach trachten, unsere blassen
Begriffe los zu werden und schauen zu lernen, unsere Seelen der
Vision des Elendes zu o6ffnen?

- Aber zuriickhalten miissen wir mit dem Feststellen derer, die
nicht kommen werden. Wir haben das Gleichnis mlssverstanden
wenn wir nicht gerade das begreifen, dass es von der grossen
Ueberraschung redet. Es ist wohl eher Pilicht, fiir alle zu hoffen,
als jemanden aufzugeben. Wir sollen fiir den Armen hoffen und den
Reichen nicht -aufgeben. Er kann im entscheidenden Moment seine
Situation begreifen und kommen mit dem grossen Verlangen des
Hungernden und Armen. So ist Zachius gekommen, den nie-
mand erwartete — als Jesus. Wer wird zu dem Fiirsten des Frie-
dens kommen? Vielleicht werden doktrindre Antimilitaristen nicht
kommen, aber Krieger, Generile, vor deren Seele die Vision der
Schlacht steht. Sie werden kommen vom Aufgang und Niedergang
der Sonne. Sie haben nie an theologischen Erérterungen teilgenom- -
men und werden dennoch das Kreuz verstehen. Oberflachliche wer-
den kommen und in die Tiefe steigen und Trunkene werden niich-
tern werden und alles begreifen.

Noch eines sollen wir auf uns wirken lassen, nachdem wir die
Augenblicke der Entscheidung in ihrem Ernst und ihrer Schwere
angeschaut haben. Das Gleichnis halt daran fest, dass es ein Kom-
men zu einem Festmahl, eine Entscheidung zur Freude ist; ist es
nicht gerade darin ganz realistisch und niichtern? Wo ist das sanfte
Joch und die leichte Last, und wo schleppen die Menschen sich mit
schweren Biirden? Wir sind die Miihseligen und Beladenen, darum
sind wir geladen. Wenn wir unsere Héaupter erheben und glauben
konnten an die grosse Freude die allem Volke widerfahren soll!

PaulTrautvetter.

556



	Jetzt und hier

