
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 12

Artikel: Jetzt und hier

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


\".^- ..y - ,: -i -...-¦ '"/'-

Jeljt und hier.1)
Lukas 14,16—24: Er aber sprach zu ihm: Es war ein Mensch,

der machte ein grosses Abendmahl und lud viele dazu. Und sandte
seinen Knecht aus zur Stunde des Abendmahles, zu sagen den
Geladenen: Kommt, denn es ist alles bereit! Und sie fingen an,
alle nacheinander, sich zu entschuldigen. Der Erste sprach zu
ihm: Ich habe einen Acker gekauft und muss hinausgehen und ihn
ansehen; ich bitte dich, entschuldige mich. Und der andere sprach:
Ich habe fünf Joch Ochsen gekauft, und ich gehe jetzt hin, sie zu
besehen; ich bitte dich, entschuldige mich. Und der Dritte sprach:
Ich habe ein Weib genommen, darum kann ich nicht kommen. Und
der Knecht kam und sagte das seinem Herrn wieder. Da ward der
Hausherr zornig und sprach zu seinem Knechte: Gehe schnell auf
die Strassen und Gassen der Stadt und führe die Armen und
Krüppel und Lahmen und Blinden herein. Und der Knecht sprach:
Herr, es ist geschehen, was du befohlen hast; es ist aber noch
Raum da. Und der Herr sprach zu seinem Knechte: Gehe aus auf
die Landstrassen und an die Zäune und nötige sie, hereinzukommen,

auf dass mein Haus voll werde. Ich sage euch aber, dass der
Männer keiner, die geladen waren, mein Abendmahl schmecken
wird.

Dies Gleichnis stellt an unsern ganzen geistigen Besitz — nennen

wir ihn Idealismus oder Glauben, Begeisterung oder Anbetung
— eine prüfende Frage. Es ist die Frage, ob wir nur deshalb glauben

und begeistert sind, weil uns eine grosse Distanz trennt von
dem, was wir glauben und anbeten, und ob wir nicht versagen
würden, wenn das Grosse uns nahe käme.

Das Bezeichnende für diese geladenen Gäste ist dies, dass sie,
solange das Festmahl noch ferne war, im Sinne hatten zu kommen.
Sie hatten diese ihre Bereitwilligkeit entweder durch ausdrückliche
Zusage oder dann durch die ganze Art, wie sie sich zu dem Herrn
stellten, unmissverständlich kund gegeben, sodass der Herr glaubte,
er brauche ihnen zur Stunde des Mahles nur noch zu sagen : Jetzt
und hier Kommt, es ist alles bereit Dann aber geschieht das völlig

Unerwartete: sie wollen nicht. Offenbar schaut die Sache sich
in der Nähe anders an.

Wir brauchen nicht lange zu fragen, wer die Geladenen sind.
Wer im Besitze einer Religion, eines Glaubensbekenntnisses ist, der
hat sich als Freund des „Herrn" erklärt. Aber auch ausserhalb der
Konfessionen, der Kirche, überall wo die Menschen Ideale vertreten,
sind diese Geladenen, deren Reden und Benehmen eine Bejahung
des Guten und Heiligen bedeutet.

Aber nun geht das Gleichnis vom Gastmahl ins Gericht mit
diesem grossen, sehr allgemeinen Ja-Sagen, indem es darauf hin-

Predigt, gehalten bei Anlass der religiös-sozialen Konferenz in Basel
am 5. Oktober 1928 in der Peterskirche.

553



weist, dass diejenigen, die zuerst und laut und unmissverständlich
Ja gesagt haben, im entscheidenden Moment versagen können. Es
ist ein Gleichnis, das gegen alle Phrase, alle Unnüchternheit, alle
Schwärmerei, alle Kritiklosigkeit gerichtet ist, das aber auch mit
allem geistigen Reichtum, aller Theologie, allem religiösen Besitz,
allem Idealismus ins Gericht geht. Es sagt uns mit schneidender
Schärfe, dass Christ sein nicht heisst, irgendwelchen geistigen oder
geistlichen Reichtum besitzen — das Vorzugsverhältnis der
Erstgeladenen zu dem Herrn — sondern dass es nur darin besteht: im
entscheidenden Augenblick nicht zu versagen.

Das Verhältnis dieser geladenen Gäste zu dem Herrn war im
Laufe der Zeit durch und durch unwahr geworden. Sie Hessen es
als ein Verhältnis unentwegter Zuneigung und Freundschaft
erscheinen; sie täuschten ihn und sich selbst. Sie wussten nicht, wie
wenig er ihnen bedeutete und dass sie so sehr von ihren eigenen
Angelegenheiten ausgefüllt waren, dass sie darin keinerlei Störung
mehr ertrugen. Offenbar hat sie etwas daran gehindert, dieses
Verhältnis zu revidieren und eine ehrliche, klare Situation zu schaffen.
Es war etwas in dieser Freundschaft, was ihrem Selbstbewusstsein
und ihrer Eitelkeit schmeichelte; es fiel etwas von dem Glanz ihres
vornehmen Freundes auf sie selbst, und solange diese Annehmlichkeiten

mit keinerlei Gegenleistungen verbunden waren, hatte man
keinen Anlass, sie aufzugeben.

Das ist ein Bild der Situation, die sich zwischen Gott und seinen
Freunden herausbilden kann. Der Fehler, den wir begehen, ist
offenbar der, zu vergessen, dass die Freundschaft für Gott
eine Sache des Augenblicks der Entscheidung ist. Wir aber haben
eine Freundschaft ohne Entscheidung zu konstruieren verstanden.
Wir haben vor allem gemerkt, dass es schön und begeisternd ist,
von grossen Dingen in einer allgemeinen Weise zu reden. Wir
haben von dem berauschenden Getränk des Schwärmens trinken
gelernt. Schwärmen ist das Geniessen des Grossen, des Heiligen

und Guten. Aber dieses Geniessen ist nur möglich dadurch,
dass wir den Charakter der Entscheidung beseitigen. Die Entscheidung

aber liegt in dem grossen: „Jetzt und hier", in dem „Kommt,
es ist alles bereit". Frömmigkeit müsste darin bestehen, dass wir
unverwandt auf die Momente der Entscheidung warten. Fromm
sein heisst wach sein, in Bereitschaft sein. Es heisst, sich die
Entscheidung im Geiste nahe rücken. Wir müssen in einem beständigen

Kampf liegen gegen den grossen Betrug der Distanz. Alles
Grosse ist aus der Distanz schön, begeisternd, hinreissend, zur
Anbetung zwingend. Diese Begeisterung und Anbetung, deren
Geheimnis die Distanz ist, haben wir viel zu wichtig genommen. Wir
haben sie gehegt und gepflegt, ausgebaut und heilig gesprochen.
Wahre Frömmigkeit würde zurückhaltend sein, sie würde sich im-

554



.' " ¦ ¦ ;•: ''

mer wieder sagen, dass alle diese Verehrung und Anbetung
vielleicht nichts ist, sie würde zitternd den Augenblick der Entscheidung

ins Auge fassen. Dann würde die Gesundung kommen. Wenn
der Augenblick der Entscheidung kommt, dann sinkt alles Unechte
in sich zusammen. Wir sind sehr reich in unserer Begeisterung für
die Liebe, für die Bruderschaft, für die Barmherzigkeit, für die
Vergebung der Sünden. Aber wenn das „Jetzt und hier" kommt, wenn
der Bruder vor uns steht, wenn der Beleidiger, der Feind, der Arme,
der Sünder uns nahe kommt, wo ist dann die Begeisterung? Legt
sich dann nicht Kälte um unsere Seelen wie ein Panzer Dann sind
wir arm an Güte und reich an Gewalttat, arm an Sündenvergebung
und reich an Selibstgerechtigkeit und unversöhnlicher Gekränktheit.
Wir finden unsern Idealismus nicht mehr; es ist nichts mehr da
von dem grossen Reichtum, mit dessen Verkündigung wir unsere
Kirchen erfüllt haben.

Dieser Sachverhalt tritt an einem Ort am erschreckendsten
zutage: in unserem Verhältnis zu Christus. Es ist eine der hoffnungslosesten

Tatsachen der Weltgeschichte, dass es ein ungeheures
System der Christus-Verehrung, des Christus-Glaubens, einen Reichtum

von Christus-Mystik, Christus-Innigkeit, Heilandsliebe und
Jesus-Begeisterung gibt — und dass all das, zu einem guten Teil,
seine Existenz der grossen Distanz verdankt, die uns von ihm trennt.
Aber gerade hier ist grösste Sicherheit, „unerschütterliche Glaubens-
gewissheit", selbstbewusste Begeisterung. Solange diese Sicherheit
nicht erschüttert ist, sind die Kirchen der hoffnungsloseste Ort auf
Erden. Wir müssen es einmal begreifen lernen, dass der Gedanke
des Kommens Christi uns nicht mit Begeisterung, sondern nur mit
Schrecken erfüllen kann, wenn wir wirklich fassen, was er bedeutet.

Wie würde die Christenheit diese Probe bestehen? Was würde
aus der Christus-Verehrung in ihren katholischen und protestantischen

Formen werden? Würde überhaupt nur eine Ahnung seines
Wesens da sein? Wenn das Kommen Christi, das einzige, das in
Betracht kommt, das verborgene Kommen, das Kommen im
Inkognito, geschähe, was würde dann sein? Wenn es sich darum
handelte, ihn in der aufgeschlagenen Zeitung oder in irgend einer
andern unmöglichen Gestalt zu erkennen, jetzt und hier; wenn es
sich darum handelte, ihn zu finden, wo sein Name nicht genannt
ist, und zu merken, ob er wirklich da ist, wo sein Name genannt
wird? Das ist die grosse Entscheidung.

Das Gleichnis sagt uns sehr eindrücklich, dass es im entscheidenden

Augenblick im Verhältnis der Menschen zu Gott grosse
Ueberraschungen geben wird. Die Ersten werden die Letzten sein
und die Letzten die Ersten. Wir wollen uns hüten, einen richtenden
Gebrauch von diesem Gleichnis zu machen, und von uns aus, im
Blick auf die heutigen Menschen, zu sagen: diese werden nicht

555



i W'

kommen, jene aber werden kommen. Ueber die, welche da schliesslich

beim Gastmahl sitzen, wird nur das gesagt, dass es eine Klasse
Hungernder, Dürstender, sehnsuchtsvoller Menschen ist. Es ist zu
selbstverständlich, als dass es betont werden müsste, dass solche
in allen Gesellschaftsklassen da sind. Aber wir sollen uns durch
das Bedürfnis nach Unparteilichkeit nicht hindern lassen, zu sehen,
dass Christus mit einem besonderen Erbarmen auf die Klasse der
materiell Armen schaut. Auch in diesem Gleichnis lässt er eine
Vision des Elendes an uns vorübergehen. Das Dasein einer Klasse
unterdrückter, geschändeter, erniedrigter Menschen ist die grosse
Wunde am Leibe der Menschheit, auf die Christus unablässlich
hinschaut. Sind wir vielleicht zu geistig, um darauf hinzuschauen?
Sollen wir nicht mit aller Kraft darnach trachten, unsere blassen
Begriffe los zu werden und schauen zu lernen, unsere Seelen der
Vision des Elendes zu öffnen?

Aber zurückhalten müssen wir mit dem Feststellen derer, die
nicht kommen werden. Wir haben das Gleichnis missverstanden,
wenn wir nicht gerade das begreifen, dass es von der grossen
Ueberraschung redet. Es ist wohl eher Pflicht, für alle zu hoffen,
als jemanden aufzugeben. Wir sollen für den Armen hoffen und den
Reichen nicht aufgeben. Er kann im entscheidenden Moment seine
Situation begreifen und kommen mit dem grossen Verlangen des

Hungernden und Armen. So ist Zachäus gekommen, den
niemand erwartete — als Jesus. Wer wird zu dem Fürsten des Friedens

kommen? Vielleicht werden doktrinäre Antimilitaristen nicht
kommen, aber Krieger, Generäle, vor deren Seele die Vision der
Schlacht steht. Sie werden kommen vom Aufgang und Niedergang
der Sonne. Sie haben nie an theologischen Erörterungen teilgenommen

und werden dennoch das Kreuz verstehen. Oberflächliche werden

kommen und in die Tiefe steigen und Trunkene werden nüchtern

werden und alles begreifen.
Noch eines sollen wir auf uns wirken lassen, nachdem wir die

Augenblicke der Entscheidung in ihrem Ernst und ihrer Schwere
angeschaut haben. Das Gleichnis hält daran fest, dass es ein Kommen

zu einem Festmahl, eine Entscheidung zur Freude ist; ist es
nicht gerade darin ganz realistisch und nüchtern? Wo ist das sanfte
Joch und die leichte Last, und wo schleppen die Menschen sich mit
schweren Bürden Wir sind die Mühseligen und Beladenen, darum
sind wir geladen. Wenn wir unsere Häupter erheben und glauben
könnten an die grosse Freude, die allem Volke widerfahren soll!

PaulTrautvetter.

556


	Jetzt und hier

