
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 11

Artikel: Emerson (Fortsetzung und Schluss)

Autor: Cérésole, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


,^¦.7-^.^ :,.XyX : '•¦

v ". ¦

Herr ist, nur in dem einen Menschen der Menschen, in welchem
das uns vorleuchtet, was uns beseelen kann; anders geht es-nicht;
wer ausser diesem Christus, diesem Herrn über Leben und Tod,
diesem Sieger in allem Elend etwa will kämpfen und will alles auf
sich nehmen, der mag ein Fatalist werden oder irgend ein Pessimist,
er wird nicht die Freude des Sieges haben. Wir aber haben die
Freude des Sieges heute schon in allen unseren Nöten, in all unserem

Druck; ja noch mehr, wenn wir ganz in der Freude und Kraft
unseres Herrn Jesu Christi stehen, dann haben wir schon die Freude
des Sieges für die Gesellschaften der Menschen, für die Völker der
Menschen, die Freude des Sieges, dass die Verlogenheiten auch der
Nationalitäten und der einzelnen Menschen, die einander bekämpfen,
aufhören müssen, dass alle Menschen werden müssen trotz aller
Verschiedenheit. Wir haben den Sieg und die Freude des Sieges
für alle Welt heute schon in unseren Herzen; denn so gross ist
heute noch unser Jesus, unser Christus, und so lebt er heute noch,
dass wenigstens i c h es bezeugen will, dass wir Freude haben
können des Sieges nicht nur für unsere eigene Person, sondern
Freude für alle Völker, so nacht und dunkel es auch aussieht. Es
scheint ja fast, als ob wir schwärmen wollten, als ob wir uns
Gedanken hingeben möchten, die niemals zur Wirklichkeit werden;
wer aber nur einen Funken von dem Jesus einmal geschaut hat,
der da ist und der da war und der da kommt, dem ist es felsenfest
gewiss, dass alle Menschen noch müssen Gottes werden, und dass
jedes Menschenkind, sei es auch das schwächste, das ärmste, das
verlassenste und verkommenste, das Naturmenschenkind in den
hintersten Wäldern Afrikas, sagen kann: „Ich auch, in meiner noch
übrigen Blödigkeit, bin Gottes Kind, Gottes Sohn, Gottes Tochter,
Gottes Geschöpf, — Gott sei Lob und Dank, mein Vater im
Himmel !" ChristophBlumhardt.

Emerson.
(Fortsetzung und Schluss.)

Wir dürfen also auch nicht erwarten, dass wir in den Schriften
Emersons Antworten auf bestimmte Fragen finden. Jene Schriften
führen uns sozusagen an unsern eigenen Erfahrungen entlang, damit
wir an diesen selbst wieder erleben, was unser Führer sagen will.
— Die einzelnen Kapitel der „Essays" über Selbstvertrauen, Heldentum,

Liebe, Freundschaft, Weisheit, Mut, Einsamkeit, Geschichte —
und wie sie alle heissen — sind sozusagen Ausflüge in die bunten
Wiesen, Wälder und Gebirge der sittlich-religiösen Erlebnisse. Wer
in solchen Sachen blind ist, der wird nichts sehen. Wer aber Augen

511



hat, der wird unter der Leitung des Führers mit neuen Augen sehen,
manchhial als ob Schuppen davon gefallen wären.

Für Emerson wird Gott nicht irgendwie definiert, beschrieben
oder erklärt, er wird erlebt, besonders dadurch, dass wir ihm
gehorchen, uns seinem Willen hingeben und uns durch ihn leiten
lassen.

„O Bruder", schreibt er, „Gott ist lebendig. Es gibt eine Seele
im Zentrum1 der Natur und über den Willen der einzelnen Menschen,
ein Gesetz, dem sich keiner von uns entziehen kann. Sie hat die Natur

so völlig mit ihrem Zauber durchsetzt, dass wir nur gedeihen,
wenn wir ihren Warnungen folgen; versuchen wir aber, ihre
Geschöpfe zu verletzen, so sind unsere Hände an unsern Seiten
gefesselt oder sie schlagen Wunden unserer eigenen Brust. — Der
ganze Lauf der Dinge lehrt uns glauben. Wir haben nur zu gehorchen.

Eine Führung gibt es für jeden von uns. Wenn wir demütig
horchen wollen, so werden wir das rechte Wort hören. — Warum
solltest du dich so sehr sorgen, deinen Platz, deine Beschäftigung,
deine Mitarbeiter, die Art deines Handelns und deines Redens zu
wählen Sicher gibt es für dich eine besondere Bestimmung, welche
Zögern und eigensinniges Handeln unnötig macht. Für dich gibt
es eine Wirklichkeit, eine passende Stelle und besondere Pflichten.
Wirf dich mitten in den Strom der Kraft und der Weisheit, der alles
belebt, was in ihm schwimmt, und du wirst ohne Anstrengung der
Wahrheit, dem Recht und einer völligen Befriedigung zugetragen.
Dann werden deine Widersacher beschämt. Dann bist du die Welt,
das Mass des Rechten, der Wahrheit, der Schönheit. — Wenn wir es
aufgäben, mit unsern eigenwilligen Einmischungen Spielverderber
zu sein, so würden Arbeit, Gesellschaft, Literatur, Kunst, Wissenschaft,

Religion viel besser gedeihen als jetzt, und das seit Anfang
der Welt angekündete und immer aus der Tiefe unseres Herzens
geweissagte Gottesreich würde sich selbst organisieren, wie es heute
die Rose, die Luft und die Sonne tun."

Nach der Bergpredigt kann man nicht behaupten, dass diese
Wahrheit neu sei, man fühlt aber, dass sie wieder ganz frisch und
frei empfunden wurde. In den „Essays" steht noch ein merkwürdiger

Vergleich: Wenn Kinder miteinander spielen, so kommt es vor,
dass das eine das andere von hinten mit beiden Händen an den Ohren
packt und es dann nach links und nach rechts schiebt, ohne ihm zu
erlauben, sich umzusehen, wer eigentlich dahinten steckt. In
ähnlicher Weise, sagt Emerson, führt uns der Geist. Wir erleben ihn,
indem wir ihm gehorchen ; es ist aber nicht möglich, ihn von aussen
zu betrachten.

„Es gibt eine Klasse von Menschen", schreibt er, „die von den
wesentlichen Dingen in rein äusserlicher Weise reden oder schreiben

als blosse Zuschauer oder als Leute, die sich auf die Zeugnisse

512



dritter Personen berufen, während die andere Klasse von innen heraus

redet, nach eigener Erfahrung, als Teilhaber, als Besitzer der
grossen Tatsache. — Es nützt nichts, mir in der ersteren, äusserlichen

Art zu predigen. Das kann ich nur zu leicht selbst tun. Jesus
spricht immer von innen und in einem Grade, dass er alle andern
übertrifft. Da liegt das Wunder. Ich glaube von vorneherein, dass
solches geschehen sollte. Alle Menschen leben beständig in der
Erwartung eines solchen Lehrers. — Wenn aber jemand nicht von
innerhalb des Schleiers spricht, wo das Wort eins ist mit der Sache,
von der er spricht, so soll er es demütig gestehen."

Als ich diese Worte Emersons las, wurde mir auch deutlicher,
was ich an ihm erlebt hatte. Er gehört eben auch zu denen, die
zwar nicht immer, aber hie und da, mitten unter ziemlich gewundenen,

komplizierten, etwas hochtrabenden literarischen Ausdrücken
plötzlich das glänzende Feuer der inneren Sprache wie
einen Blitz hinaussenden. An ihm erlebt man, was die Leute von
Jesus sagten : er spricht von Dingen des Geistes wie einer der
Autorität hat, dessen Wort nach Emersons Ausdruck identisch
ist mit der Sache selbst, von der er redet. Es scheint mir gar nicht
ausgeschlossen, dass ein Mensch mit moderner Geistesbildung und
der in Kirche und Religionsunterricht, wie sie halt noch häufig sind,
stark gelitten hat, bei Emerson mehr Nahrung findet als im
Evangelium selbst. Letzteres ist in Emersons Reden eigentlich zum grossen

Teil nur einfach wieder frisch erlebt und herausgegeben. Bei
Emerson findet man auch keine so total unverständliche Stellen, wie
sie für die meisten von uns im Evangelium vorkommen, wie man
sich nun auch ihre Entstehung erklären mag. Anderseits, wenn
ich diesen Vergleich, der wohl Emerson selbst nie eingefallen wäre,
fortsetzen darf, so ist die Darstellung der Evangelien Emerson doch
durch ihre Einfachheit und Direktheit überlegen. Das Evangelium
redet mit Worten des gewöhnlichen Lebens, jeder kann sich in dieser

Sprache zurechtfinden; wogegen Emerson sehr häufig wie ein
belesener Dichter, hie und da wie ein Universitätsprofessor schreibt.
Ich war erstaunt zu erfahren, dass manche seiner Vorträge im Kreise
von Arbeitern gehalten wurden. Man sieht nicht, dass er sich ihnen
irgendwie besonders angepasst hätte, — und die Bemerkung eines
Kritikers, dass er sich nie verpflichtet fühlte, zu seiner Zuhörerschaft
herabzusteigen, scheint mir allzu richtig zu sein. — Das Wunder ist,
dass sie ihn trotzdem ganz gut verstanden, jedenfalls seine Vorträge
hochschätzten. Ich hatte einmal eine eigentümliche Gelegenheit, diese
Angaben des Biographen Emersons zu prüfen. Als mich im
Herbst 1918 meine lieben Waadtländer wegen Meinungsverschiedenheiten

in Militärsachen ein paar Tage ins Gefängnis steckten, hatte
ich in meinem ganz gemütlichen Lokal einerseits Emersons „Essays"
und anderseits einen internierten englischen Soldaten, der die letzten

513



Siege des „Rechts und der Gerechtigkeit" allzu ausgiebig gefeiert
hatte und wegen Radau und weitgehender Betrunkenheit einen Tag
mit mir verbringen müsste. Nun kamen das Buch und der Tommy
zusammen, und ich war auf die Wirkung sehr gespannt. Der Mann
in der Kakikleidung machte bald grosse Augen und sagte nur:
„Komisch, sie lesen da in meiner eigenen Sprache Dinge, von
denen ich selbst fast nichts verstehe!" Der Biograph schien hier
widerlegt zu sein, und doch darf man seine Angaben nicht bezweifeln.

Erstens haben die Arbeiter von Boston sicher einen besonders
scharfen Verstand, und dann hatten sie vor allem nicht das Buch, wie
mein englischer Soldat, sondern den Mann selbst. Der Geist, in dem
Emerson lebte, konnte wahrscheinlich noch besser an seiner Person
als an seinen Worten erlebt werden.

Etwas gekünstelte, literarisch gesuchte Ausdrücke und ein gewisses

übertriebenes Interesse für die Musik der Worte, wovon man
im Evangelium gar nichts spürt, fallen bei Emerson hie und da auf
und rächen sich manchmal in merkwürdiger Weise. An einer Stelle
braucht er z. B. als Sinnbild die Berechnung der Entfernung eines
Sternes und will sagen : „Der Astronom muss den Durchmesser der
Erdbahn haben, um die Entfernung eines Sternes zu finden." Nun
war ihm, dem Dichter, das Wort Entfernung nicht schön, nicht
nobel genug. Stärker als dieses alltägliche Wort zog ihn das etwas
magisch tönende Wort „Parallaxe" an und er schreibt: „Der Astronom

muss den Durchmesser der Erdbahn haben, um die Parallaxe
eines Sternes zu bestimmen." Da aber die Parallaxe leider ein Winkel

ist, den der Astronom durch direkte Messungen, ohne Kenntnis
der Erdbahn-Dimensionen bestimmt, hat die Vertauschung des
einfachen, allgemein verständlichen Wortes Entfernung mit dem nobler
klingenden „Parallaxe" einen guten Satz in einen reinen Unsinn
verwandelt. — Ich zweifle nicht, dass Emerson selbst an dieser Strafe,
welche seine kleine literarische Unwahrheit so unmittelbar nach
sich zog, seine hellste Freude gehabt hätte. Es war ja die glänzendste

Bestätigung einer seiner beliebtesten Theorien. Er hätte sich auch
herzlich darüber gefreut, uns einen mathematischen Beweis überlassen

zu haben, dass man ihm1 keine Unfehlbarkeit zuschreiben dürfe.
„Der grosse Dichter — Denker, Philosoph, Prophet", schreibt

er, „lässt uns unsern eignen Reichtum spüren, so dass wir weniger
Achtung vor seinen Werken haben. Seine beste Leistung besteht
darin, dass er uns lehrt, alles, was er getan hat, für unbedeutend
zu halten."

«• * *
Es wäre nötig, hier etwas über die Ansichten und die Stellungnahme

Emersons in sozialen Fragen zu sagen. Ich schreibe
aber kein Emerson-Compendium, spaziere nur mit Ihnen in des
Freundes Garten. Aus dem Gedächtnis will ich Ihnen einen Satz

514



^F-p-(T-r^™?ra'™?«î^WT^-^

zitieren, der mir tiefen Eindruck gemacht: „Jeder von uns fühlt,
dass in der jetzigen Auffassung des Eigentums etwas wesentlich und
tief Verderbliches steckt, das den Besitzlosen und den Besitzenden
in gleicher Weise schadet. Der Besitz, der nicht sozusagen organisch
mit dem Besitzenden verwachsen ist und nicht einigermassen wie
sein eigener Körper zu ihm gehört, ist verderblich und lähmt ihn."

Emerson verwirft übrigens jede asketische Einschränkung, jede
Einschränkung, die Selbstzweck wäre; er schreibt sogar: „The only
sin is limitation": „Die einzige Sünde ist Beschränkung." Wie
erfrischend! Nicht, dass er sittliche Gebote verwürfe, er lässt aber
ihre Einschränkungen nur deswegen zu, weil sie den einzigen Weg
zu grösserer Freiheit, zu grösserer Kraft, zu höherer Harmonie

öffnen, und sie schliesslich nicht Einschränkung, sondern gerade
doch Befreiung bedeuten. In der natürlichen Achtung, die der
Mensch vor dem Starken, Gesunden, Reichen hat, sieht Emerson
etwas tief Berechtigtes : wir fühlen, dass wir alle dazu berufen sind,
die Natur zu beherrschen, alle gesund, stark und reich zu sein.

Eines der allerschönsten Kapitel Emersons, „Neu-Englands
Reformatoren", beleuchtet in geistreicher Art die manigfaltigén
Versuche der „Weltverbesserer" seiner Zeit. Gutes und Schlechtes,
Ernstes und Komisches wird hier mit gleicher Schärfe hervorgehoben
und gewertet in einer Kritik, die sich nicht auf das einzelne, sondern
auf die allgemeinen Kennzeichen, Gefahren und Tugenden der
Weltverbesserer aller Zeiten bezieht. Dieses Kapitel ist für heute und für
immer geschrieben. Es verdient in höchstem Grade von uns allen
beherzigt zu werden, besonders von denen, die sich nicht gescheut
haben, das „Odium" des zugestandenen, offenkundigen Weltver-
besserertums auf sich zu ziehen. „Mancher Reformator", sagt Emerson,

„geht bei diesem Hinausschaffen von Kehricht selbst zugrunde—
und das ist das Anstössige bei dieser Klasse von Menschen. Sie
werden borniert, sie sind der Arbeit, die sie unternommen haben,
nicht gewachsen. Sie verlieren ihren Weg; in ihrem Angriff auf das
Reich der Finsternis vergeuden sie ihre Energie auf irgend ein
zufälliges Uebel, verlieren ihr Gleichgewicht und den wohltuenden
Einfluss einer gut balancierten Persönlichkeit. Es ist von geringer
Bedeutung, dass ein oder zwei oder zwanzig Fehler unserer sozialen
Ordnung korrigiert werden, von sehr grosser dagegen, dass ein
Mensch seinen gesunden Verstand behalte."

„Die Kritik und die Angriffe gegen unsere Einrichtungen haben
eins deutlich gezeigt, dass die Gemeinschaft nichts gewinnt, wenn
ein Mensch, ohne selbst innerlich erneuert zu sein, die Umwelt zu
verbessern versucht. In einer besondern Sache ist er — bis zum
Ueberdruss — gut geworden, nachlässig aber und engherzig im
übrigen. Heuchelei und Eitelkeit sind oft die widerwärtigen Folgen
davon."

515



„Ich habe besseres zu tun als mich zänkisch und rechthaberisch
zu gebärden und meine Zeit in Angriffen zu vergeuden. Welches
Recht haben Sie denn, mein Herr, auf Ihre eine Tugend, sie liegt
ja bei Ihnen wie ein Juwel unter den Lumpen eines Bettlers."

Mit einem Satze wird anderseits das Kennzeichen der berechtigten
sozialen Bewegung angegeben: „Alle Vorschläge, alle Anstrengungen

in der Geschiente des sozialen Fortschrittes, wie umwälzend
und überraschend sie auch sein mögen, sind gut, wenn sie dem
Charakter, der ganzen Natur eines Menschen in natürlicher Weise
entspringen, aber uninteressant und bedenklich, wenn sie einfach
von einem andern übernommen wurden. Es ist gut und schön,
wenn ein Mensch sagt : „Ich werde dir dieses Kleid oder dieses Buch
oder diesen Scheffel Weizen nehmen", wenn wir erkennen, dass
diese Handlung aus dem ganzen Wesen und Glauben dieses
Menschen in origineller Weise fliesst; denn diesem Nehmen entspricht
dann ein ebenso freies und göttliches Geben. Wir sind aber eher
geneigt, der gleichen freimütigen Erklärung zu widerstehen, wenn wir
in ihr Originalität und Aufrichtigkeit des Charakters vermissen."

Ich habe schon erwähnt, dass Emerson die Abschaffung der

Kriege als die unmittelbar nach der Aufhebung der Sklaverei an
Hand zu nehmende Reform betrachtete. In seinem Buch über „Englische

Züge" erzählt er in humoristischer Weise ein Gespräch mit
Carlyle bei einem gemeinsamen Freunde:

„Meine Freunde", schreibt er „fragen mich, ob es überhaupt
Amerikaner gäbe, d. h. solche mit einer amerikanischen Idee, mit
irgend einer Ansicht über die wahre Zukunft ihres Landes? Diese
Herausforderung liess mich weder an unsere politischen Kränzchen,
noch an den Kongress oder den Präsidenten oder die Regierungsminister

oder an irgend etwas denken, das Amerika zu einem
andern Europa machen würde. Ich dachte nur an die einfachsten und
reinsten Gemüter und sagte: ,.Ja gewiss, aber diejenigen, die diese
Ansicht hegen, sind die Fanatiker eines Traumes, den ich kaum vor
ihren englischen Ohren erzählen mag, denen er nur lächerlich sein
dürfte — und doch ist er allein wahr." So wurde die Lehre der
Abschaffung der Gewalt von mir eingeführt und indem ich die bekannten

Einwände und Spässe vorwegnahm, gelang es mir, für sie ein
einigermassen ernstes Gehör zu gewinnen. Ich gab zu, dass ich in
der Tat nie in irgend einem Lande einen Mann getroffen hätte, dessen

Tapferkeit gross genug wäre, um ihn zur Vertretung dieser
Sache zu berechtigen, und dass ich doch bewusst sei, dass keine
geringere Tapferkeit als jene Anspruch auf meine Aphtung haben
könnte. Ich könne den Zusammenbruch der vulgären Gewaltanbetung

leicht voraussehen, trotzdem auch grosse Männer sich daran
beteiligten, und es sei sicher — so sicher wie Gott lebt — dass einzig

und allein d i e Kanone, die keine andere Kanonen nach sich

516



zieht, nämlich das Gesetz der Liebe und der Gerechtigkeit eine
saubere Revolution fertig bringen könne. Es kam mir vor, als ob ein
oder zwei meiner Anekdoten einen gewissen Eindruck auf Carlyle
gemacht hätten und ich betonte, dass die offenkundige Absurdität
des Vorschlages vom Standpunkt englischer Durchführbarkeit einem
gentleman ziemlich gleichgültig sein dürfte. Dass, sofern es sich nur
darum handelte, das ungestörte Geniessen unserer Schafskotelets
oder unseres Spinates in London oder Boston zu sichern, die Seele
wohl mit Talleyrand antworten könne: „Monsieur, je n'en vois pas
la nécessité." Als ich so im Gespräch die Rolle des Heiligen
übernommen hatte, weigerte sich Carlyle im Augenblicke, wo wir zu
Tisch gerufen wurden, vor mir in das andere Zimmer zu treten mit
der Bemerkung: „Er fühle sich ein gar zu schlechter Mensch dazu."
Ich stemmte mich gegen die Wand und unser Gastgeber rettete uns
in geistreicher Art aus dem Dilemma durch die Erklärung, er sei der
schlechteste und gehe voran. Carlyle folgte und ich kam zuletzt.

Der bekannte Vortrag Emersons über den „Krieg" wurde vor der
amerikanischen Friedensgesellschaft in Boston im gleichen Jahre
1838 wie seine Rede vor den Theologiestudenten in Harward gehalten.

Er könnte und sollte heute — gerade wie er ist — in allen
Städten und Dörfern der Welt wieder in extenso gehalten werden.
Hier will ich nur einiges herauslesen.

„Als Einwände gegen den radikalen Kriegsbekämpfer werden",
sagt Emerson, „häufig von neugierigen Personen besondere Fälle
vorgeschlagen — sittliche Probleme, ähnlich jenen arithmetischen
Rätseln, an denen die Landbewohner die Härte ihres Kopfes während

der langen Winterabende erproben. So wird hauptsächlich
gesagt: „Entweder nehmt ihr das Prinzip durch dick und dünn an,
folgt ihm bis zu Ende und stosst auf seine absurden Konsequenzen,
oder sonst, wenn ihr eine willkürliche Grenze setzen wollt, ein „So
weit, aber nicht weiter", dann lasset doch das Prinzip fahren und
nehmt gleich die Grenze an, die der gesunde Verstand aller
Menschen anerkennt, indem er zwischen Angriffskrieg als verbrecherisch
und Verteidigungskrieg als gerecht unterscheidet. Sonst, wenn ihr
gegen den Krieg überhaupt seid, so seid doch konsequent und
verzichtet auf Selbstverteidigung auf der Landstrasse und in euerem
eigenen Hause. Wollt ihr soweit gehen? Wollt ihr zu euerm Prinzip

stehen und keinen Widerstand leisten, wenn euer Geldschrank
aufgebrochen und wenn euere Frau und euere Kinder vor euern
Augen vergewaltigt und ermordet werden ?x) Falls ihr ja antwortet,
so ladet ihr dadurch nur den Räuber und den Mörder ein; und bald
hätten einige blutdürstige Desperados alle guten Leute niederge-
metzelt."

1) Man kann sich fragen, ob man heute nicht als rhetorisches Crescendo
den Geldschrank am Ende bringen sollte.

517



Ich antworte auf diese Anklage der Absurdität gegen die radikale
Friedenslehre, die in den Konsequenzen dieser Lehre angeblich
hervortritt, indem ich sage, dass ein solcher Schluss eben nur eine
Seite der Tatsachen in Betracht zieht. Er sieht nur nach der passiven
Seite des Friedensfreundes, nur nach seiner Passivität, und lässt seine
Aktivität ganz ausser Betracht. Aber kein Mensch, das darf man
wohl annehmen, hat je die Sache des Friedens und der Wohltätigkeit
aufgenommen mit dem einzigen Zwecke und der einzigen Befriedigung,

beraubt und erschlagen zu werden. Ein Mensch entwickelt
sich nicht zum vollkommenen Märtyrergeist ohne ein positives Ziel,
ohne einen entsprechenden Beweggrund, ohne brennende Liebe.
Wenn ihr einmal eine Nation von Menschen habt, die auf eine solche
Höhe der sittlichen Kultur gestiegen sind, dass sie keinen Krieg mehr
erklären und keine Waffen mehr tragen können, weil es am
entsprechenden Wahnsinn in ihren Gemütern fehlt, so habt ihr auch eine
Nation von liebenden, wohltuenden, wahren, grossen und fähigen
Menschen. Lasst mich mehr von dieser Nation erfahren; ich werde
nicht Menschen ohne Verteidigungsmittel finden, die ihre Hände
träge rechts und links herunterhängen lassen. Ich werde Menschen
der Liebe, der Ehre, der Wahrheit treffen, Menschen von unerhörtem
Fleiss, Menschen, deren Einfluss bis ans Ende der Welt fühlbar ist;
Menschen, deren Anblick und Stimme schon über Ehre und Schande
den richtigen Spruch fällen und deren Energie und Ueberzeugungs-
kraft alle Kräfte weichen müssen. (Nebenbei : was Emerson hier
behauptet, ist Wort für Wort durch die berühmte pazifistische
„Nation" der Quäker bestätigt.) Wenn wir je die Lehre des Friedens
von einer Nation aufgenommen sehen, so können wir uns darauf
verlassen, dass es keine ist, die andere zur Beschimpfung oder Schädigung

reizt, sondern im Gegenteil eine Nation, die einen Freund
besitzt in der Tiefe des Herzens aller Menschen, auch der gewalttätigen
und der gemeinen; eine, die als Zuflucht des menschlichen Geschlechtes

betrachtet wird und der die Tränen und die Segenswünsche der
Menschheit gelten.

Und dann bezüglich des individuellen Betragens im schwierigsten
und kritischsten Falle bemerke ich, dass der gute und gerechte

Mensch selten oder nie solchen Fällen begegnet; ferner kommt es
uns wenig darauf an zu sagen oder selbst zu wissen, was in solchen
zugespitzten Situationen zu tun ist. Der weise Mann wird seine
zukünftige Einstellung und Handlung nie verpfänden und von vorneherein

beschliessen, was er in einer gewissen ausserordentlichen
Begebenheit tun wird. Natur und Gott werden ihn in dieser Stunde
belehren."

„Dies alles", sagt Emerson weiter bezüglich der Bekehrung der
Welt zum Frieden, „wird nicht durch die öffentliche Meinung er-

>18



' ^ V ,¦¦
' " '. ^ '*'--"-' ' ¦¦-¦' ,'-*' ¦;. .•

'

¦'.- v _,
•¦-

_.
' .: .- \ '

"_ >» '"- * '

reicht werden, sondern durch die Meinung, durch die Ueberzeugung,
durch die innige, ernste Liebe des Einzelnen."

Ein Satz ist mir noch besonders aufgefallen. Er führt Emersons
Ansichten über Krieg und über Religion auf die gleiche, tiefe Wurzel
zurück :

„Der Krieg hat ausgelebt", sagt Emerson u. a., „wenn das
Suchen nach den erhabenen Gesetzen der Sittlichkeit und nach den
Quellen der Hoffnung und des Vertrauens in Menschen und nicht in
Büchern, in der Gegenwart und nicht in der Vergangenheit vor sich
geht."

In Menschen und nicht in Büchern, in der Gegenwart und nicht
in der Vergangenheit

„Es ist von geringer Bedeutung", schreibt er am Schluss, „in welcher

Weise und durch welche Organe dieses Werk der Barmherzigkeit
und der Heiligkeit vollbracht wird. Der Vorschlag eines

Völkerkongresses ist gewiss derjenige, der bei der jetzigen Organisation
unserer Gesellschaft und beim gegenwärtigen Laufe der Ereignisse
am nächsten liegt. Der Geist wird aber leicht, wenn die Zeit für
die Herrschaft der Prinzipien einmal reif ist, die Wege finden, seinen
Willen durchzusetzen. Ort und Zeit sind für diese Unternehmung
hier und heute [d. h. in Amerika im Jahre 1838] besonders günstig.
Nicht in einem abgelegenen Winkel, nicht im mittelalterlichen
Europa, nicht in einem rückständigen Fürstentum, wo kein Schritt
vorwärts ohne Umsturz möglich ist, soll dieser Same des guten Willens

mit den Tränen der Hoffnung in die Furche gelegt werden,
sondern in jenem weiten Amerika Gottes und der Menschen, wo der
Urwald gerade jetzt fällt oder erst noch fallen muss, wo die grüne
Erde sich den anflutenden Auswandererscharen aus allen Reichen
der Unterdrückung hingibt; hier, wo nicht eine Familie, nicht ein
paar Menschen, sondern die Menschheit es aussprechen kann, was
nun werden soll. Hier wollen wir fragen: „Wollt ihr den Krieg
oder den Frieden?"

Mit diesen Worten schliesst der Vortrag über den „Krieg".
„Amerika", schreibt Emerson noch an anderer Stelle (in .,Das

Schicksal der Republik"), „möchte ich sehen nicht wie die alten
Mächte der Erde, gierig, dünkelhaft und engherzig, sondern als
Wohltäter, wie kein Land je zuvor, gastfreundlich allen Nationen
gegenüber und gesetzgebend für alle Völkerschaften. Nationen wurden

geschaffen, um einander zu helfen, gerade wie es Familien auch
wurden; und jeder Fortschritt wird von Ideen gebracht und nicht
von brutaler Gewalt oder mechanischer Kraft."

Wenn man den Vortrag über den „Krieg" und diese Worte liest,
so wird man nicht staunen, dass der erste Versuch einer
Völkerorganisation sechzig Jahre später von einem Manne ausging, der

519



- •
¦¦_

_
¦¦,...-- ..." '..

der gleichen geistigen Familie angehörte wie Emerson, von einem
anderen Pfarrerssohn aus Boston, Woodrow Wilson.

Die grösste und stärkste Republik der Welt scheint vorläufig
noch unwillig zu sein, sich nach den Weisungen ihrer besten Söhne
zu richten. Warum sollte statt ihrer nicht die kleinste, unsere
Schweiz, ähnliches versuchen? Auf die Grösse kommt es hier nicht
an. „Wo man sich auf Zahlen oder Grösse beruft", sagt Emerson,
„da ist keine Religion" und, möchte ich beifügen, kein wahrer
Patriotismus.

* # *
Ich sagte am Anfang, ich wolle hier keine akademische Rede halten,

eigentlich nur von diesem Freunde sprechen, weil es immer wohl
tut, weil es für das Leben eine Quelle neuer Kraft eröffnet, von einem
Freunde, der wirklich gelebt, d. h. gekämpft und geglaubt hat,
zu erzählen. Ist das Gesagte einfach und redlich, so kann seine
kraftspendende Wirkung für den Redner und für die Zuhörer nicht
ausbleiben. Es wäre sehr zu wünschen, dass Emerson heute ein
wirklicher persönlicher Freund für Tausende und Tausende von
Menschen würde. Die Leiter der Carnegie-Stiftung für internationalen
Frieden, welche die zwölfbändige Jubiläumsausgabe der Werke
Emersons allen Bibliotheken der Welt von einiger Bedeutung
geschenkt haben, sind einem ganz tiefen und sicheren Instinkt gefolgt.

Es muss aber zugegeben werden, dass der Zugang zu Emerson
kein leichter ist. Für die, welche nicht englisch lesen, existieren wohl
Uebersetzungen. Ich bin leider nur schlecht über sie unterrichtet.
Einige sollen, wie ich höre, ganz gut sein, ich kenne sie aber nicht.
Diejenigen, die mir zufällig in die Hände gekommen sind, sind mir,
wie soll ich sagen, furchtbar auf die Nerven gegangen. Von den hier
angeführten Stellen konnte ich knapp sechs Zeilen aus einer
Uebersetzung, die ich nicht nennen will, ohne inneres Unbehagen
entlehnen. Ich fürchte, dass jede vollständige Uebersetzung mehr
oder weniger das gleiche unangenehme Gefühl erwecken wird, und
zwar aus einem sehr tiefen Grunde.— Wenn ich meinerseits hoffe,
dass die von mir übersetzten Stellen — obschon literarisch
ungeschlacht — bei Ihnen diese unangenehme Reaktion vielleicht nicht
erweckt haben, so ist es nur deswegen, weil ich ausschliesslich
Stellen mitteilte, die m i r innerlich etwas gesagt hatten, die ich
wirklich verstand. Der unglückselige Uebersetzer aber ist vertraglich

verpflichtet und glaubt sich auch in Ehren daran gebunden,
alles zu übersetzen — auch was er nicht selbst innerlich erlebt
hat: daher das Unheil, daher die Lüge!

So erklärt sich auch, dass man viele Sammlungen ausgewählter
Gedanken Emersons veröffentlicht hat. Ist der Verfasser ein ehrlicher,
einfacher Mensch, dürfte eine solche Auswahl schon viel besser sein
als gewöhnliche durchgehende Uebersetzungen. Es kommt aber

520



auch vor, dass ein esoterisch veranlagter Verfasser solcher
„excerpta" gerade die ihm selbst geheimnisvollsten und unverständlichsten

Stellen für die interessantesten hält; dann mag die normale
Uebersetzungslüge noch übertroffen werden.

Es ist also schwer, zu Emerson die richtige „Gebrauchsanweisung"

anzugeben. Selbst wenn man Englisch versteht, kann die
Enttäuschung bei der ersten Lektüre eine gewaltige sein. Vielleicht
sieht man zunächst nur eine Masse von ziemlich lose zusammenhängenden

Nebeln. Hie und da fällt eine angenehme Kurve oder Farbe
auf, das schöne Profil, die hübsche Nuancierung einer Wolke.
Manche kommen nicht darüber hinaus und werden dann über
Emerson in höflichen, aber nicht gerade begeisterten Tönen reden.
Tatsächlich haben sie nichts gesehen. Das Interessante bilden nämlich

nicht diese Wolken, wie schön Farbe und Umriss auch sein
mögen, sondern die Blitze, die man gewöhnlich schon bei der ersten
Fahrt zwischen einigen von ihnen hindurchzucken sieht. Bei der
zweiten Fahrt haben sich Auge und Geist angewöhnt; die
Feuerzungen vermehren sich — schliesslich, wenn die Reise oft genug
wieder aufgenommen wird —, zwar nicht als kalkulierte, bewusste,
pflichtmässige Geschäfts-, Studien- oder Schulreise, sondern nur
gelegentlich, wenn eine innere Sehnsucht dazu treibt, so mag das

ganze Werk zuletzt als ein einziges Feuerwerk des Geistes aus
lauter Blitzen und Funken und ruhigen Sternen bestehend
aufleuchten.

Auf diese stillen Sterne kommt es an: wirkliche, von uns selbst
geschaute Sterne!

Was Emerson eines Tages uns allen werden könnte, kann ich
nicht voraussagen. Seine Pflicht an uns, wie er sie verstand, wird er
erst dann getan haben, wenn wir seine besonderen Worte vergessen

haben und im Geiste mit ihm verbunden wieder als ganz freie
Söhne Gottes unter dem Himmel stehen werden.

Emerson habe ich wirklich und bildlich in der Mitte des Stillen
Ozeans getroffen, — an der andern, Amerika gegenüber liegenden
Küste begegnete ich ihm wieder unter ganz seltsamen Bedingungen :

Es war im grossen Buddhistischen Tempel von Asaksa in Tokio.
Ein buntes religiöses Fest in reizèhden Farben schlug in Hallen und
Höfen hohe Wellen. Wir waren zu dem grossen schönen Bilde der
Göttin Kwannon, aus Goldlack angefertigt, angekommen, und Weihrauch

stieg von allen Seiten auf. Es war mir eben aufgefallen, wie
die hoch intelligente Frau eines japanischen Universitätsprofessors,
die unsere Gesellschaft führte, ihr kurzes Gebet und ihre Verneigung
vor der Goldlack-Göttin verrichtet hatte. Ich sann darüber nach,
als ein junger japanischer Priester in seidener Amtskleidung zu mir

521



kam. Er grüsste mich und begann ein freundliches Gespräch in
englischer Sprache. Er freute sich herzlich, sein Englisch an mir üben
zu können, und ich freute mich nicht weniger, den Tempel unter
seiner Leitung eingehend besichtigen zu dürfen.

Er brachte mich auch auf sein kleines Zimmerchen, das im
gewöhnlichen japanischen Stile eine Art unmöbliertes Nirwana
darstellte, d. h. ein freundlich anmutender leerer Raum war, in dem
doch gegen die Wand etwas Abnormales stand: ein Büchergestell
in westlichem Stile. Wir setzten uns auf den Boden und begannen
über allerlei zu reden so gut es ging, Oestliches und Westliches und
auch Religiöses. Er erzählte mir dann, wie er eben jetzt mit seinem
Lehrer der englischen Sprache, einem Japaner, das Studium der
„Essays" Emersons unternommen habe Also ausgerechnet hier
wieder: Emerson!

Der junge Priester sagte mir, die Lektüre sei schön, aber recht
schwer; ich konnte nicht beurteilen, wieviel er tatsächlich davon
verstand, dachte aber an manche Studenten unserer eigenen Universitäten,

die sicherlich keine Zeile von Emerson gelesen, vielleicht gar
seinen Namen nie gehört hatten. Es war ein merkwürdiges Erlebnis.

Wir gingen wieder hinaus, spazierten in der einbrechenden
Dämmerung im stillen, vom bunten Fest abgelegenen Privatgarten
des Tempelabtes oder Grosspriesters und kamen zu einer Stelle, wo
man über dem hohen Tempeldach mit den sanft aufgebogenen
Ecken und den mannigfaltig verzierten Ziegelsteinen den ersten
Stern im tiefblauen Himmel schimmern sah.

„Es wird bei uns gelehrt", sagte der junge Priester, „dass eine
Zeit kommen wird, wo sich wieder alle Menschen in einer gemeinsamen

Religion einigen werden. Es wird weder die buddhistische,
noch die christliche, noch die mohammedanische Religion sein." Ich
weiss nicht, ob er noch mehr sagte. Es fiel mir dann ein, dass der
Stern dort oben im Laufe des selben Tages gleichstrahlend und gleich
hoch, in Bestätigung der eben gesprochenen Worte, über den
buddhistischen Tempel, über das christliche Münster und über die
mohammedanische Moschee nacheinander den gleichen Segen spricht.
Da ich im Westen geboren bin und den Wert eines echten Christentums

wohl kenne, kam mir auch der Gedanke, dass von jenen drei
Gebäuden das Münster sicher dem Sterne am nächsten kommt. Was
sind aber die paar Meter, um die es höher zu ihm hinaufragt, im
Vergleich zu den ungezählten Milliarden, auf die es ankommt? Dazu
mag auch selbst in diesem Vergleich noch Anmassung stecken, denn
was weiss ich eigentlich von den tiefsten und wertvollsten religiösen
Gedanken und Erfahrungen der Buddhisten, der Mohammedaner
oder der Shintoos? Wie könnte ich darüber ganz ohne Vorurteil
sprechen

Eins ist aber klar: wenn ein Mensch wie Emerson uns auf die

522



,.<,,.-¦- :.-.,: - v- ¦¦..•• ._.- -.. y- - ¦-; ¦¦' ¦'¦ ¦- ¦ '¦.¦¦-; ;-- - ", ;)'.. ' ./-^

Höhen eines freieren Lebens in Gott hinweist, in dem wir einmal
die Brüder aller Rassen und Nationen in der erlösenden Tat —
mehr als in dem erlösenden Worte — der Liebe treffen können, so
ist das hohe Gesetz, in dem er seine eigenen Wurzeln schlug und
das auch wir im Alten und Neuen Testament gefunden haben, nicht
verleugnet, sondern erfüllt. P. C e r e s o 1 e.

iMiiiiiimiii iiiiii m immilli milium m mil immillili m m m il i iiriiiiiii imi m i mi m mim nu ni nui m m m m ihm im um um ii mim mm m im im im mm

j O I Aussprache j 0 I

riHIHIIIMIIIIIIIIIIIIinillllllllllllllItllÉIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIMIIIIIIIIMIIIIIIIIIIIIIIIItllllIlllllllllllllllMIIIIHIHiniMIIIIIinilllllllllllMIIHIIIIIIIIIIIMIIMMIt

Zur Diskussion über die Presse.

I.
Ich möchte den ausgezeichneten Ausführungen P. Leuzingers in der Sep-

tembernummer der „Neuen Wege" über die Presse, die hoffentlich nur der
Anfang einer Besprechung und Beleuchtung des so wichtigen Problems sind, nur
ein Wort vom Standpunkt der Frau aus beifügen. Man wirft uns Frauen,
gewiss nicht zu Unrecht, eine gewisse Interesselosigkeit gegenüber dem politischen

Teil der Tageszeitung vor. „Für den Mann die politischen Nachrichten,
für die Frau das Feuilleton und die Inserate," so, sagt man uns, teilen sich
Mann und Frau friedlich in den Inhalt ihres Leibblattes. Und ich möchte nicht
bestreiten, dass dem oft so sei. Aber ist nicht vielleicht bei manchen von uns
das Gefühl, dass wir doch nie eine ungefärbte, objektive Darstellung der
Tatsachen erhalten, dass man uns nur serviere, was das Parteiorgan gerade für
seine Zwecke als förderlich ansehe, die Unmöglichkeit, den Dingen wirklich
auf den Grund zu kommen, eine Ursache unserer Interesselosigkeit? Und
sicher ist, dass, wenigstens bei uns in der Schweiz, die Tagespresse der Frau
und ihren politischen Bestrebungen noch nicht Heimatrecht gewährt. Im besten
Falle ist es ein huldvoll gebotenes Gastrecht, das aber durch „gutes Betragen"
und schmiegsames Anpassen an die vom betreffenden Organ vertretenen Satzungen

quittiert werden muss. Gewiss wetteifern die Tagesblätter nun in
„Frauenbeilagen", die der Frau das Parteiorgan des Mannes mundgerecht machen sollen.

Aber die erhöhen wohl nur die Macht der Presse, weil sie für eine noch
grössere Verbreitung des Blattes sorgen, und geben uns doch nicht, was wir
nötig hätten: die Möglichkeit, uns über das, was wir an Umgestaltungen des
öffentlichen Lebens fordern, mit den Männern gemeinsam auszusprechen. Ich
möchte für das, was ich meine, nur e i n Baispiel anführen: Als vor einem Jahr
der Internationale Verband für Frauenstimmrecht in Amsterdam eine Studien-
konferenz über das Abrüstungsproblem veranstaltete, anerbot ich mich, einer
der führenden Zeitungen der Schweiz Bericht zu erstatten über diese
ausserordentlich interessante Tagung, an der Männer und Frauen redeten, die in
ihrem eigenen Lande und in der internationalen Arbeit eine hervorragende
Stellung einnehmen; aber: „man hatte keine Verwendung" für einen solchen
Bericht, währenddem ich sehen möchte, welche Zeitung es wagte, die Tagung
eines Wirtevereins oder auch nur die „famos verlaufene Feier" eines
Jahrgängervereins mit Stillschweigen zu übergehen. War es das heikle Thema?
Vielleicht! Obgleich der Frauenstimmrechtsverband in der Friedensfrage nie eine
extreme Stellung eingenommen hat und auch in Amsterdam nicht einnahm.
Vielmehr war es wohl das Misstrauen gegen die Frauenveranstaltung, und vor
allem müsste Raum gespart werden für die Einsendungen der stimmberechtigten
Turner-, Sänger-, Schützen-, Quartiervereinler usw. Was für Erfahrungen
mögen unser erst bei dem bevorstehenden erneuten Kampf um das Stimmrecht
warten? C. Ragaz.

523


	Emerson (Fortsetzung und Schluss)

