
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 11

Artikel: Der neue Mensch

Autor: Blumhardt, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'-^'^r^fSPiW^rF

Der neue Mensch.1)
Ziehet den alten Menschen mit seinen Werken aus; und ziehet

den neuen an, der da erneuert wird zu der Erkenntnis nach dem
Ebenbild des, der ihn geschaffen hat; da nicht ist Grieche, Jude,
Beschneidung, Vorhaut, Ungrieche, Skythe, Knecht, Freier,
sondern alles und in allen Christus. Kol. 3, 9—11.

In jenen ersten Tagen, als die Apostel auftraten, sah man einen

neuen Menschen in Jesus, und das war der Triumph in der Seele

derer, die an Jesus Christus glaubten. Die Fahne sozusagen eines
neuen Menschentums war aufgehisst, und unter dieser Fahne standen

mit grosser Freudigkeit und in grosser Kraft die Menschen der
Völker, die Menschen der Menschen, die Apostel. Sie waren keine
Religionsstifter, sie waren keine engherzigen Dogmatiker, keine
Lehrmeister nach irgendwelcher Schablone; sie wollten nicht eine
Partei gründen, keine Nationalität hochhalten, nichts von besonderem

Wesen den andern Menschen gegenüberstellen, um selbst gross
zu sein, damit andere ihnen Untertan wären; sie wollten nicht sich
erheben als Herren über Knechte, als Weise über Unweise und als
Hohe über Niedrige, sondern Menschen der Menschen wollten sie
sein und sollten sie sein. Ihr Herr und Meister war der neue Mensch,
in welchem allen Menschen ein Licht aufgehen sollte, dass sie auch
Menschen würden; sie sind ja angelegt zu Menschen, aber sie sind
keine Menschen. Das müssten diese Menschen der Menschen mit
Trauer schauen, deswegen waren sie nicht bloss voll Freude und
voll Kraft in der neuen Hoffnung, sondern auch voll Trauer mitten
unter denen, denen sie die Botschaft bringen sollten, für die sie
arbeiten, für die sie leiden, für die sie ihr Leben hergeben sollten,
denn sie sahen, dass sie unter Nichtmenschen lebten. Es müsste
ihnen schwer zu Herzen gehen, dass alle eigentlich zu Menschen
geschaffen waren, — sie tragen ja alle etwas von Gott in sich; auch
nicht in dem Geringsten, den sie damals schauten, war alles von
Geist entflohen; in allen war etwas von dem Lichte, das uns
Menschen von Tieren unterscheidet, das aber freilich umso greller und
widerwärtiger leuchten kann, wenn es nicht durch das Tierische

i) Diese Predigt stammt aus dem soeben erschienenen neuen Band der
Predigten und Andachten Blumhardts, die unser Freund und
Mitarbeiter Lejeune herausgibt. (Christoph Blumhardt, „Ihr
Menschen seid Gottes!" Predigten und Andachten aus den Jahren 1896
bis 1900.) Man darf wohl ohne Uebertreibung sagen, dass das Erscheinen dieses
Bandes, wie auch schon das des früheren und wohl noch in höherem Grade, ein
Ereignis ist, und zwar eins, das man eigentlich in der „Chronik" erwähnen
müsste und das gewiss an innerer Bedeutung alle politischen Zeitereignisse bei
weitem übertrifft. Wir werden auf das Buch, wie übrigens auch noch einmal auf
den früheren Band, bald ausführlich zu sprechen kommen. Es ist schönste
Weihnachtsbotschaft und Weihnachtsgabe, was uns damit geschenkt wird. D. Red.

505



gleichsam hindurchdringt, wenn es das Niedrige des menschlichen
Wesens nicht überwinden kann, wenn vielmehr dieses Niedrige das
Hohe des Menschen überragt und das Göttliche in den Staub zieht.

Jeder, der Mensch unter den Menschen sein soll in dem neuen
Menschen Christus, wird diese Trauer mit ihnen empfinden, mit
jenen Aposteln; und wenn auch wir heute noch in dem Namen
Jesu dastehen, so belebt uns sozusagen eine zwiefache Trauer. Ich
möchte fast sagen, in Trauer sind wir heute stark, und insofern
sind wir einigermassen anders gestellt als jene ersten Apostel, denn
uns belebt auch die Trauer, dass dieser neue Mensch in Christus
in der Christenheit untergegangen ist. Ich weiss nicht, ob viele
Christen dran denken, wozu sie Christen sind; es ist zu viel anderes
gepredigt worden als dieses Evangelium : „Gott will euch zu
Menschen machen, damit die Erde in der Herrlichkeit des Schöpfers
glänzen möchte." Sie haben andere Lehren in sich aufgenommen,
sie haben Christus zu einem Religionsstifter gemacht, und wie alle
Heiden suchen sie nach dem Tode glücklich zu werden; sie geben
die Erde preis, sie geben sich selbst preis und geben andere
Menschen preis, sie wollen ihnen höchstens helfen zum seligen Sterben,
und damit ist Christus unter den Völkern tot geworden. Das ist
eine Trauer für uns, aber diese Trauer muss bei uns überwunden
werden, wenn wir in der andern Trauer stehen wollen, in der
Trauer, dass wir die Menschen so unmenschlich sehen, dass wir
solche Massen von Menschen nach 1900 Jahren, nachdem das Licht
eines neuen Menschen aufgegangen ist, dass wir solche ungeheure
Massen sehen, die in Jammer und Elend zugrundegehen selbst mitten

in unserer Gesellschaft. Diese letztere Trauer kann uns nicht
genommen werden, bis das Reich Gottes sich vollendet in der
Gestaltung einer neuen Menschheit nach Wahrheit und Recht. Aber
wir können diese Trauer nicht ertragen, wenn wir nicht die erste
Trauer, die wir heute haben, dass Jesus unter den Christen tot
geworden ist, überwinden und sie in Freude und Kraft verkehren.

Ich frage mich oft: ist es möglich, heute noch das wahrhaftige
Evangelium unter die Menschen zu bringen? Ist es möglich, in
Christus noch einmal den neuen Menschen zu erleben? Nicht den
Religionsstifter, sondern den neuen Menschen, der auferstanden ist
von den Toten, dass wir leben sollen, damit auf Erden wahrhaftiges
Leben gesehen werde? Ist es möglich, in diesem Christus noch
einmal aufzuleben nach 1900 Jähren? Die meisten Menschen, die
ich kenne, haben es längst aufgegeben; sie bewundern mich oder
lachen mich aus, dass ich glaube, das sei noch einmal nachzuholen,
und verstehen es, als ob die Apostel eben in einer Utopie gelebt
hätten, in einer Art Schwindel, und dass sie eben nicht gewusst
hätten, dass so weit das Werk Gottes in Christus nicht gehen konnte.
Sie haben sich getäuscht; wir dürfen froh sein, durch ihre Pre-

506



digt wenigstens eine Religion bekommen zu haben, die einigermassen

vielleicht absticht von andern Religionen und ein höheres
Denken uns erlaubt. Aber, meine Lieben, wenn die ganze Welt
nicht mehr glaubt an Christus, den neuen Menschen, so müssen
w i r es tun; wenn alle Welt meint, man müsse die Menschen zu
Christen machen, damit sie einmal am Ende ihres Lebens getrost
sterben können, so müssen wir eine Umkehr halten und sagen:
Nein! nein! vor Christus hat man auch sterben können, selig sterben

können, vor Christus hat man auch Trost im Leben und Sterben

gehabt, — nein, dazu ist Christus nicht in die Welt gekommen;
er will Menschen schaffen hier auf Erden, hier sollen wir etwas
werden zu Lob und Preis der Wahrheit und der Gerechtigkeit, der
Liebe und des Lebens des wahrhaftigen Gottes! In dieser Weise
müssen wir uns in Kraft erweisen.

Aber es ist nicht leicht, denn in dieser Kraft müssen wir vieles
wegschieben, was den Menschen unterdessen lieb und wert
geworden ist, nämlich ihre Werke. Schon die Apostel haben gegen
die Werke der Menschen gekämpft, gegen die Werke, wie sie eben
der Halbmensch hervorbringt. Es sind Lügen, wie der Apostel vorher

gesagt hat; es sind Unwahrheiten, in welchen die Menschen
leben. Damals sah man das römische Reich über die ganze Welt
herrschen, — was war es? Ein grosses Reich; es gibt Menschen,
die heute noch so töricht sind und dran hinaufschauen, als ob es
Wunder was gewesen wäre, und es ist nichts anderes als eine kolossale

Lüge in der Welt gewesen, eine völkermordende, eine
völkertötende und ruinierende Weltherrschaft etlicher Menschen. Und
wenn die Apostel sonst in ihren Kreisen herumsahen, selbst unter
den gebildeten Griechen oder sonst unter den Afrikanern oder
Skythen, was sahen sie? Sie sahen viele Werke der Menschen, es

war viel Kultur in jener Zeit, man lebte geradeso auf in mancherlei

Erfindungen wie heute, aber durch alles hindurch zog sich die
Lüge; es war ein verlogenes Menschentum mit allem was es leistete.
Und worin bestand diese Lüge? Die grosse Weltlüge besteht in
dem, dass ein Mensch den andern ruiniert, trotzdem dass er es nicht
will, er denkt gar nicht daran. Die Römer denken nur daran, dass
s i e leben möchten und kommen auf die Idee, dass die andern
deswegen ruiniert sein sollen; andere Menschen denken nur daran,
dass s i e existieren möchten, und andere mögen Sklaven sein oder
mögen ruiniert werden in irgendwelcher Weise — sie sind wie der
Kot auf der Gasse — wenn nur s i e leben Das ist die Selbstsucht,
und das ist die grosse, grosse Lüge in der Welt. Wir haben,
solange wir Menschen sind, noch keine Kultur erlebt, die nicht aus
Selbstsucht grosse Werke geschaffen hätte. Auch die heutige Zeit
leistet viel, aber die Triebkraft ist Selbstsucht. Es war mir
merkwürdig, kürzlich von Missionaren aus Samoa zu hören. Da leben

507



die Leute so in den Tag hinein, fast gedankenlos, aber als glückliche

Menschen; keiner hat ein Eigentum, niemand hat Sorgen des
Lebens, sie sind fröhlich und vergnügt untereinander; das Land
ist Eigentum aller, die Bäume sind Eigentum aller, und niemand
hat Sorge. Nun will die Mission das Eigentum einführen; sie wollen

das Land verkaufen in der Hoffnung, die Leute würden im
Ehrgeiz um ihr Eigentum kämpfen und aufwachen und mehr zu
den Werken der europäischen Kultur zu brauchen sein. So führt
man die Werke der Menschen ein, als ob alle Welt in den Werken
unserer europäischen Kultur gross werden sollte. Lasst doch die
Völker sein wie sie sind, lasst sie leuchten in ihrer Einfalt! Es
müssen nicht alle Europäer werden, oder — verzeihet mir den
Ausdruck — es muss nicht alles so verlogen werden wie wir!
Denn trotz alles Glänzenden, in dem wir jetzt leben — unendlich
viel Lüge zieht durch unsere Gesellschaft! es drückt uns fast zu
Boden, namentlich wenn wir mit viel Menschen verkehren müssen,
wenn viel Menschen ihre Herzen uns entgegenbringen, wenn vieler
Tausend Seufzer an unser Herz schlagen wie ein Hammer, dass
wir es fast nicht ertragen können. Und wenn wir uns wollen
aufmachen und helfen, wenn wir zu Gott schreien: „Erbarme dich
und gib uns Kraft, dass wir den Elenden, Zerknickten, Zerstosse-
nen, Zertretenen helfen können," da sehen wir die grosse, grosse
Lüge; vor lauter Lüge können wir nicht helfen!

Und doch muss geholfen werden, und doch möchte ich jeden,
der den Namen Jesu ausspricht, einladen : Hilf mir Ich sage kühn :

Hilf mir! — hilf nicht in christlicher Weise mit Almosengeben, —
das können auch Heiden tun; tut es nur, soviel ihr könnt, aber
das ist keine Hilfe! Helfet nicht da und dort mit Werken der
Barmherzigkeit, — das tun auch die Heiden; ihr könnt es ja tun —
bauet Waisenhäuser und Diakonissenhäuser, so viel ihr wollt! —
damit wird aber die Welt nicht anders. Helfet m i r, der ich euch den

neuen Menschen wieder verkündige, der ich euch sage : Jesus
ist gekommen, neue Menschen herzustellen voll Kraft ewigen
Lebens, die die Liebe Gottes in sich haben, die stärker ist als alle
Lüge, denn sie ist das Licht der Wahrheit und das Licht des Lebens.
Darum rufen wir auch heute: „Ziehet den neuen Menschen an!"
werdet begeisterte Menschen f ü r diesen Jesus und i n diesem
Jesus, wenn ihr es noch als Menschen des 19. Jahrhunderts über
euch bringen könnt, und wenn die Langeweile eurer Theologie und
eures Christentums euch nicht schon getötet hat. Stehet auf und
werdet neue Menschen, und wenn ihr es nicht schnell werdet, so
brennet drauf und achtet in eurem Gebet nur auf das, dass dieser
Christus in euch zu Licht und Leben werde, dann können wir
miteinander Menschen werden, die doch helfen können. Helfet nicht
mit religiösen Phrasen, nicht mit irgendwelchen religiösen Gemein-

508



'^''^'"Tif"^'.-, z- fi -'"'!¦¦ ~' ••-¦--•' _^x- ¦"" ¦ "• >- - .- - ' - ". ¦ " "N ¦ ¦
- -¦ ¦-- ¦ ¦¦. - ¦ rj

¦ ¦¦
¦

~ ._,,¦.;.....,•. y... \

schaffen, da wir zusammensitzen im Winkel und miteinander beten
und in der Bibel lesen. Nein, helfet, indem wir die Lüge aus der
Welt schaffen, helfet, indem wir einmal mit wahrhaftigem Herzen
zu leben uns bestreben und in der Kraft Gottes immer stärker
werden in dieser Wahrheit.

Heute braust es in allen Gesellschaften, heute könnt ihr es hören,
wo ihr wollt, — bei Königen und bei Bettlern, bei Reichen und
bei Arbeitern, bei Gebietern und bei Dienenden, in allen Herzen
und in allen Köpfen braust es. Es stehen auch Menschen auf, die
die Gesellschaft der Menschen verändern wollen, es sind Tausende,
die sagen: „So kann es nicht fortgehen, die Gesellschaft ist falsch
aufgebaut!", es gibt Tausende, die schreien heute: „Unsere Sache
ist nichts, denn so gehen wir wieder dem Ruin entgegen, wenn es
nicht anders wird!" Ein solches Brausen wäre den Aposteln eine

grosse, grosse Freude gewesen, und uns muss es auch eine Freude
sein, denn dieses Brausen der Völker, namentlich der Geschlechter
in den Kulturländern, dieses Brausen kommt dem neuen Menschen
entgegen. Man sucht zunächst eine neue Gesellschaftsform, — das
wird wohl nicht gelingen, denn man kann nicht eine Gesellschaftsform

gründen und dann Menschen machen; aber man kann den
umgekehrten Weg einschlagen, man kann Menschen sich gestalten
lassen und dann die Gesellschaftsform anders werden sehen, sie
wird von selber anders. Wären wir von Anfang an dem Herrn
treu gewesen, der der neue Mensch ist, der der Mensch der
Menschen ist, der in allen Menschen das wahrhaftige Licht erzeugen
will, wären alle, die seinen Namen genannt haben, wirklich treu
gewesen, wären sie nicht wieder lüstern geworden nach den Werken

der Menschen, wie sie in der Lüge geschehen, wären sie ziel-
bewusste Genossen geworden ihres Herrn und Meisters, wären sie
keine Herren und Meister geworden, Bischöfe und Päpste, wären
sie treu geblieben auf dem Boden dieses grossen Menschen der
Menschen — wir hätten längst, längst andere und bessere und
wahrhaftigere Gesellschaftsformen! Aber sie sind untreu gewesen,
sie haben sich gar nicht mehr besonnen, was eigentlich es um den
neuen Menschen ist.

Heute denken sich viele Leute, der neue Mensch bestehe in einem
andern Denken; aber wenn einer lutherisch oder katholisch oder
Mohammedaner ist, ist er kein neuer Mensch, er denkt nur ein
wenig anders; unser Denkprozess kann in allen möglichen
Variationen herumsurren — unser Mensch bleibt doch immer derselbe;
wenn es bloss in Gedanken ist, so sind wir verlorene- Menschen
und geben lieber das Christentum auf. Wenn es bloss in unserer
Idee liegt, was neuer Mensch ist, dann, meine lieben Freunde, dann
lasst das Christentum eben so gehen wie es geht, dann habt ihr
vielleicht Freude an eurer Religion, aber wert ist sie nichts. Es

509



¦

y:.y-Kj^.:y^-:y'-..' ,*.Jii,= ry

muss Menschen geben und zwar Menschen mit einem Ziel a u f

Erden, nicht im Himmel; der Christushimmel liegt auf Erden,
nicht im Himmel, denn Christus ist ins Fleisch gekommen, und im
Fleisch will er den Himmel Gottes aufrichten. Gerade das ist ja
sein hoher, seliger Beruf, dass auf Erden, wo die Sachen noch
nicht fertig sind, dass sie da alle fertig werden zu Lob und Preis
des Schöpfers.

Heute gibt es viele Menschen, die sagen, man verstehe nicht,
wie Gott habe eine so dumme Welt schaffen können, wie Gott habe
eine Menschheit schaffen können, die bloss im Elend sich herumwälzt,

um dann jammervoll zu sterben. Sie verstehen nicht, was
Gott will; Gott will nicht uns geschwind zu andern Wesen machen,
sondern er will, dass wir seine Mithelfer seien, denn dazu hat er
uns doch Geist gegeben. Gott will nicht unser Kommandeur sein,
er will nicht unser Diktator sein und über die Menschen herrschen
mit aller Gewalt; wir sind seine Kinder, du bist sein Sohn, du bist
seine Tochter, — merke dir das und schäme dich, wenn du alles
von Gott erwartest. Meine Kinder müssen mir helfen in meinem
Haus, sie können nicht alles von mir erwarten, sie müssen aus ihrem
eigenen Geist mir helfen und nicht sich dienen lassen. Du bist
Gottes Sohn, du bist Gottes Tochter, du sollst Gott helfen, damit
du ein gebildeter Mensch wirst, denn Gott will eine Bildung in
uns hergestellt wissen, in welcher wir ihm gleich sind, dass wir als
seine Gefässe das wahrhaftige Licht ausstrahlen können auf Erden.
Wir sollen mithelfen dazu, dass der Beweis schliesslich gebracht
werde, dass Gott uns nicht zu Tieren gemacht hat, die nicht über
sich selbst herrschen können und die nicht über sich hinaus ein
Höheres erstreben können. Wir Menschen müssen nicht bleiben
was wir sind; wir Menschen sind berufen durch das, was in unsere
Brust gelegt ist, durch das hohe Streben, das in jedem Menschen
angefacht werden kann; wir Menschen sind berufen, über uns hinaus

sozusagen wahrhaftige Menschen zu werden, aus der Lüge der
gegenwärtigen Werke heraus ins wahrhaftige Tun, in die
wahrhaftige Bildung zu kommen.

Darum freuet euch eures Elends, freuet euch, wenn euch Gott
nicht sofort hilft, freuet euch, wenn er nicht der Diktator ist, der
euch anders kommandiert; freuet euch auch in Schmerzen, denn
ihr müsst mitkämpfen, ihr müsst, ob ihr wollet oder nicht; ihr
könnt nicht allen Kampf von euch wegschieben, ihr könnt nicht
alles Leid von euch wegtun, ihr könnt nicht alles Unglüc'k von euch
weghaben. wollen, ihr müsst mitten hinein, mitten in das Elend,
in dem wir noch stehen, welches uns aber zur Freude wird, wenn
es der Kampfplatz ist, auf welchem wir im Namen unseres Herrn
stehen und kämpfen und ganz gewisslich den Sieg erlangen. Aber
den Sieg n u r in dem einen Menschen, nur in dem einen, der

510



,^¦.7-^.^ :,.XyX : '•¦

v ". ¦

Herr ist, nur in dem einen Menschen der Menschen, in welchem
das uns vorleuchtet, was uns beseelen kann; anders geht es-nicht;
wer ausser diesem Christus, diesem Herrn über Leben und Tod,
diesem Sieger in allem Elend etwa will kämpfen und will alles auf
sich nehmen, der mag ein Fatalist werden oder irgend ein Pessimist,
er wird nicht die Freude des Sieges haben. Wir aber haben die
Freude des Sieges heute schon in allen unseren Nöten, in all unserem

Druck; ja noch mehr, wenn wir ganz in der Freude und Kraft
unseres Herrn Jesu Christi stehen, dann haben wir schon die Freude
des Sieges für die Gesellschaften der Menschen, für die Völker der
Menschen, die Freude des Sieges, dass die Verlogenheiten auch der
Nationalitäten und der einzelnen Menschen, die einander bekämpfen,
aufhören müssen, dass alle Menschen werden müssen trotz aller
Verschiedenheit. Wir haben den Sieg und die Freude des Sieges
für alle Welt heute schon in unseren Herzen; denn so gross ist
heute noch unser Jesus, unser Christus, und so lebt er heute noch,
dass wenigstens i c h es bezeugen will, dass wir Freude haben
können des Sieges nicht nur für unsere eigene Person, sondern
Freude für alle Völker, so nacht und dunkel es auch aussieht. Es
scheint ja fast, als ob wir schwärmen wollten, als ob wir uns
Gedanken hingeben möchten, die niemals zur Wirklichkeit werden;
wer aber nur einen Funken von dem Jesus einmal geschaut hat,
der da ist und der da war und der da kommt, dem ist es felsenfest
gewiss, dass alle Menschen noch müssen Gottes werden, und dass
jedes Menschenkind, sei es auch das schwächste, das ärmste, das
verlassenste und verkommenste, das Naturmenschenkind in den
hintersten Wäldern Afrikas, sagen kann: „Ich auch, in meiner noch
übrigen Blödigkeit, bin Gottes Kind, Gottes Sohn, Gottes Tochter,
Gottes Geschöpf, — Gott sei Lob und Dank, mein Vater im
Himmel !" ChristophBlumhardt.

Emerson.
(Fortsetzung und Schluss.)

Wir dürfen also auch nicht erwarten, dass wir in den Schriften
Emersons Antworten auf bestimmte Fragen finden. Jene Schriften
führen uns sozusagen an unsern eigenen Erfahrungen entlang, damit
wir an diesen selbst wieder erleben, was unser Führer sagen will.
— Die einzelnen Kapitel der „Essays" über Selbstvertrauen, Heldentum,

Liebe, Freundschaft, Weisheit, Mut, Einsamkeit, Geschichte —
und wie sie alle heissen — sind sozusagen Ausflüge in die bunten
Wiesen, Wälder und Gebirge der sittlich-religiösen Erlebnisse. Wer
in solchen Sachen blind ist, der wird nichts sehen. Wer aber Augen

511


	Der neue Mensch

