Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 10

Artikel: Emerson (1803-1882)

Autor: Céreésole, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

in vieler Leute Mund ist, weil in diesen Tagen sein Geburtstag zum
100. Mal wiederkehrt, bei dem Genfer Henri Dunant. Es ist etwas
unwiderstehlich Ergreifendes am Leben und an der Personlichkeit
dieses Mannes. Wir meinen an ihm einen Abglanz und Widerschein
von Gottes Herrlichkeit, insofern sie Erbarmen ist, zu entdecken.
Darum schon bei dem Kinde dieses auffallende und lebendige Mit-
leiden mit denen, die in schmutzigen und sonnenlosen Wohnungen
hausen miissen und nichts ihr eigen nennen als ein ununterbrochene
Kette von Entbehrungen und Enttiuschungen, daher bei dem Manne
dann die Fruchtbarkeit des Denkens, die ihn den fiir uns heute zur
Selbstverstandlichkeit gewordenen Gedanken einer planmassigen
und organisierten Hilfe fiir die Verwundeten im Krieg und die
Kranken im Frieden fassen und aussprechen liess, daher die Weite
seines Gefiihls, das Freund und Feind mit glelcher Herzlichkeit ein-
schloss und seinem Werk sofort einen internationalen Zug verlieh,
daher diese wundervolle Bescheidenheit-eines Mannes, der in den
Tagen seines Ruhmes seinen Rockkragen mit zahlreichen Orden
hitte schmiicken kénnen, aber ihn zum Unterschied von vielen heu-
tigen Schweizern nicht dekoriert hat, daher seine lichelnde Ueber-
legenheit in den Tagen der Armut und des Vergessenseins, wo er
auf der Strasse schmale Bissen essen und seinen schabigen Rock
mit Tinte aufschwirzen musste, daher auch die umfassende Wir-
kung dieses Mannes, der staunenerregende Fortschritt seines Wer-
kes bis auf den heuﬁgen Tag, wo alle.namhaften Kulturlander von
ihm erreicht sind und ein breiter Strom von Liebe, Teilnahme und
Fiirsorge sich iiber die Volker ergossen hat. Das war er, Henri
Dunant, ein bedeutender Mann, am bedeutendsten durch _das, was
er selbst nicht war, hervorragend vor allem als ein Hinweis auf
das, was grosser ist als er. Sein Werk der Barmherzigkeit kann
das unsrige nicht iiberfliissig machen, noch darf es uns entmutigen,
das unsrige in Angriff zu nehmen. Was dort geschehen ist, kann
immer geschehen. Zu jeder Stunde kann es geschehen und geschleht
es, dass Gott seine Menschen, zu denen auch wir gehdren, in seine
Barmherzigkeit hineinruft, denn mancherlei sind die Triibsale, unter
denen gelitten wird, und darum auch mancherlei die gé&ttlichen Hil-
fen, sodass auch wir die leeren Hénde ausstrecken diirfen, damit
er uns den rechten Troster sende, durch den wir unsere Briider
recht trésten kénnen. Ernst Hubacher.

‘Emerson.!)
(1803—1882)

,,Es wird bekannt gegeben* — sagt Emerson an einer recht
charakteristischen Stelle seiner Essays —, ,,dass ein gewisser Herr

1) Vortrag, gehalten in Bern 1926 vor der Gruppe ,,Neue Wege und Aufbau®.
464




Grand eine Rede zum Nationalfest des 4. Juli halten wird und dass -
ein gewisser Herr Hand vor dem Mechanikerverein redet. Doch
geht keiner von uns dorthin, weil wir wissen, dass diese Herren
nicht ihren eignen Charakter und ihre innere Erfahrung der Gesell-
schaft mitteilen werden ... Wenn wir Grund hétten, eine solche
redlich-vertrauliche Mitteilung zu erwarten, so wiirden wir allen
Widerstinden und Unbequemlichkeiten zum Trotz in Scharen dort-
hin ziehen. -Die Lahmen wiirden sich auf Kriicken und Tragbahren
dorthin begeben. Nun aber ist eine 6ifentliche Aussprache nur ein
Ausweichen, ein diplomatisches Um-die-Sache-herumgehen, eine Aus-
rede, ein Knebel, keine Hingabe seiner selbst, keine Rede, kein
Mensch pee

Ich gestehe sofort, dass ich es eigentlich fiir heute Abend auf
keine allgemeine Mobilisation von Lahmen und Hinkenden abge-
sehen hatte. Ohne diese Worte von Emerson hitte ich aber vielleicht
nicht gewagt, die ganz Gesunden und Riistigen, die gliicklicherweise
die iiberwaltigende Mehrheit der hier Versammelten bilden, aus dem
gemiitlichen Lehnstubl, -aus ihrem Familienkreis herauszulocken.

Fine akademische Rede iiber Emerson kann ich, méchte ich und
will ich nicht halten. 4

Emerson ist ein Mensch, der zu den allerlebendigsten gehort,
obschon er vor mehr als v1er21g Jahren gestorben ist, ein ganz leben-
diger Mensch. '

Die Entdeckung Emersons — wenn ich so reden darf — st
mir eines der wichtigsten Lebensereignisse gewesen. Er ist mir selbst
ein lebendiger Freund geworden, der auch andern verstorbenen oder
halbverstorbenen Freunden ein neues Leben gab. — Von diesem Er-
lebnis mochte ich heute Abend reden, ganz frei, ganz offen, ganz
personlleh und bin meinen Berner Freunden dankbar dass 31e mir
eine so gute, so natiirliche Gelegenheit dazu gaben.

Es ist wunderbar, wie schon winzige Angaben geniigen, um uns
der wesentlichen Sympathie, die uns mit -einem noch unbekannten
Menschen verbindet, in einer fast blitzartigen Offenbarung bewusst
zu machen. Zufalhg ist mir irgendwo, als ich noch fast kein Wort
Englisch verstand, der erste Band der ,,Essays“ Emersons in die

- Haénde gefallen. Ich bffnete ihn auf der ersten Seite — wohl einer

der abstraktesten, die er geschrieben hat — und trotzdem ich mich
mit dem Text, wie gesagt, ungefdhr nach den gleichen Methoden wie
Champollion mit den &agyptischen Hieroglyphen herumschlagen
musste, so packte mich durch diese Hieroglyphen und durch diese
abstrakte Ausdruckweise hindurch doch stark und deutlich das Ge-
fiihl: hinter diesem undurchsichtigen Berge von Sprache und Aus-
druck steckt ein Bruder, steckt ein Freund. \

Ich glaube, ich hatte schon damals das Getiihl, das ich seither so
klar und schén von Emerson selbst ausgedriickt vernahm, dass man

465



- sich in einer so wichtigen Sache wie der Bekanntschait mit einer ver-
-wandten Seele nur keine Sorge zu machen habe. ,Sei iiberzeugt,
mein Freund,” schreibt Emerson, ,,dass das Gute, das wirklich zu
dir gehort, ganz von selbst zu dir kommen wird, kommen muss.
Das unfehlbare Gesetz einer eigentiimlichen Gravitation, die in der
sittlichen Welt waltet, wird es zu dir bringen, wenn die Zeit gekom-
men ist. Es kann dich nicht verfehlen.* ‘

Begegnest du im Volksgedrange der Seele, die du beim ersten
Blick als eine dir verwandte erkennst, beeile dich nicht, sofort mit
ihr nihere Bekanntschaft zu machen: Bei den allerwichtigsten Sa-
chen — und es- gibt keine grossere als das Zusammentreffen mit
einem neuen Freunde — sei ja nicht iibereifrig in der Ausgestaltung
deines eigenen Schicksals. Lass das Schicksal reifen. Wenn du im
Gedrange den Freund wieder aus den Augen verlierst, so heisst das
vielleicht nur, dass eine so heilige Sache wie wahre Freundschait
erst in einer reineren, ruhigeren, geweihteren Atmosphére ihre ersten
Sprossen treiben dari.

So ungefahr hiatte Emerson zu mir geredet; denn jeden, der nur
seine Seele den Strahlen des freien Geistes 6finen wollte, hat er aus-
driicklich als Bruder und Freund begriisst. Zum Teil sind auch
jene Worte genau seine eignen und sie wurden durch meine eigene
Erfahrung bestatigt.

Zwei Jahre nach dem Tage, wo mir beim Lesen der ersten Seite
der Essays ein eigentiimlicher Funke ins Herz gesprungen war, trat
ich den Freund wieder, und zu diesem entscheidenden zweiten Zu-
sammentreffen hatten Raum und Zeit diesmal ihr Bestes getan. Ich
traf ihn mitten im Stillen Ozean — dessen englischer Namen ,,paci-
fic* mir in diesem Zusammenhang noch besser gefallt — in der fast
mirchenhaften Schénheit und Gemiitlichkeit der kleinen Universitits-
bibliothek des amerikanischen Gebietes von Hawaii. Dort in den
von sanfter, duftender Luit frei durchzogenen offenen Raumen, deren
Fenster und Tiiren auf die sorgfiltig gepilegten Rasenplatze und die
anmutigen tropischen Baume und Straucher des umliegenden Parks
ireien Blick gewahrten, habe ich den Freund wieder getrofien. Dort
fand ich, ohne sie zu suchen, seine Essays und las sie.

,.Glaube, schreibt er, ,,wie du lebst, dass jedes Wort, das auf
der Welt gesprochen wird und das du horen solltest, schliesslich zu
deinem Ohre ténen wird. Jedes Sprichwort, jedes Buch, jeder Wink,
welche dir zur Hiilfe oder Ermutigung gehoren, werden dich ein-
mal auf geradem oder gewundenem Wege erreichen. Jeder Freund,
nach dem sich nicht dein eigensinniger, launiger Wille, aber das
grosse, liebende Herz in dir sehnt, wird dich in seine Arme schhes—
sen. Und dies, weil das Herz in d1r auch das Herz in allem ist . '

Und da gibt es merkwiirdige Zufalhgkelten Die Familie, von
der ich wahrend meines ganzen Aufenthaltes in I-Iawan wie ein Sohn

/

466



&

auigenommen wurde, stammte wie Emerson aus Boston und wie er
hiess sie Emerson. In ihr und um sie herum lebte der schone, ernste,
energische und gleichzeitig sanftmiitige Geist der Enkel der purltam-
schen Pilgervéter. Ich lasse es mir also nicht nehmen, dass ich da-
mals tatsdchlich mit und bei Emerson — dem angeblich dreissig
Jahre frither verstorbenen — in tiefstem freundschaftlichem Verkehr
gelebt habe, und dass er mich auch wie einen Sohn auigenommen
hat. Dies steht auch in tiefer Harmonie mit der Lehre des grossen
Freundes, der sein wahres Leben nie im Individuellen, sondern im
Leben des Geistes, im Leben der grossen ,,Ueber- Seele“ wie er
sie nannte, im Leben Gottes erkannte.

Auch freute mich — Sie werden mir dieses Gestindnis smher
nicht iibel nehmen —, dass jene junge Lehrerin aus Boston, die ich
mehrmals bei Freunden traf und die in ihrer Person die Scht')nheit,
die ernste Anmut, den Verstand und die Giite der typischen Neu-
englanderin veremlgte gerade wie Emersons erste Frau Miss Tucker
hiess. .

Demjenigen, der sich anschickte, ausfithrliche biographische Da-
ten iiber Emerson mitzuteilen, gibt er selbst nach dieser allgemeinen
Warnung : ,,Lasst den Menschen an Gott glauben und nicht an Na-
men, an Orte und Personen® noch andere klare Winke:

,,qut du eigentlich,” schreibt er, ,,der Freund der Kleiderknopie
deines Freundes oder seiner Gedanken? Dem Edelmiitigen wird
sein Freund in hundert Einzelheiten ein Fremder bleiben. — Wa-
rum sollten wir nach engeren personlichen Beziehungen mit ihm
verlangen, warum ihn in seinem Hause besuchen oder seine Mut-
ter und seinen Bruder und seine Schwestern unbedingt kennen
wollen. Gehoren solche Dinge zum Wesen unseres heiligen Ver-
kehrs? Lasse doch von diesem Betasten und schwéirmerischen
Umklammern ab!“

Und an einer anderen Stelle mit einer noch sarkastischeren Note:
,Was fiir eine Schande wire es denn nicht meinerseits, wenn ich
nun aufzihlen sollte, wie viele Paare seidene Striimpfe du besitztest
und zwar von diesen und noch von jener orangefarbenen Sorte,
~oder ein Inventar iiber deine Hemden, die einen fiir besondere Ge-
legenheiten und die andern fiir den tiglichen Gebrauch, aufstellen.“

Ralph Waldo Emerson ist mehr als irgend ein anderer ganz in
seinen Werken zu finden, eine Biographie kiirzer als die kiirzeste
Lexikonbiographie geniigt bei ihm vollstindig: Er wurde im Jahre
1803 in B oston (Vereinigte Staaten) geboren; acht Jahre alt ver-
lor er seinen Vater, der Pfarrer war, und musste sich, wie seine vier
Briider, tapfer: durch seine Schul- und Universititszeit hindurchkam-
~ pien. Er studierte Literatur, Philosophie und Theologie an der Uni-

467



versitit Harward, wurde zum Pfarrer einer freigesinnten unitari-
schen Kirche in Boston gewahlt, von der er sich nach einigen Jahren
in vollkommener Freundlichkeit trennen sollte, weil er sich noch
weiter entwickelt hatte und in der Frage des heiligen Abendmahles
mit seiner Gemeinde nicht mehr einig ging. — Etwas spater hielt
er an der Promotionsieier vor der dltesten Klasse der theologischen
Fakultat in Harward eine berithmte Rede, wo er schlicht und einfach
seine Auffassung des Christentums und der Religion erklarte. Daraui-
hin wurden seine Beziehungen zur Harward University wahrend
dreissig  Jahren unterbrochen. Nach Verlauf dieser Zeit wurde er
aber zum Mitglied des Aufsichtskomitees ernannt. Sein Lebenswerk
bestand in der Vorbereitung und Ausarbeitung von Vortragen iiber
literarische, philosophische und vor allem sittlich-religiése Fragen,
die er in den verschiedenen Stidten Amerikas und auch Englands
hielt und nachher verdifentlichte. — Diese Vortrage, tiefreligios in
ihrer Inspiration, ganz frei nach Stoff und Form, kann man als un-
iibertreffliche Beispiele von Laienpredigten hinstellen. Man
findet sie alle in der zwoli-bandigen Ausgabe der ,,Gesammelten
Werke* die Edward Waldo Emerson, der Sohn des grossen Den-
kers, zum hundert-jahrigen Jubilium seines Geburtstages heraus-
gab. — Die wichtigsten sind unter dem Titel ,,Essays® veroifentlicht
worden und kénnen heute in den verschiedensten Ausgaben und
Sprachen, jetzt meistens in einem einzigen Band, gefunden werden.
Emerson beteiligte sich an allen grossen sozialen Kampfen seiner
- Zeit, er diente als freiwilliger Offizier im Sklavenbefreiungskrieg im
Jahre 1863, obschon er sich schon damals und spater immer starker
im Sinne einer radikalen Opposition gegen den Krieg entwickelte.
Die Abschaffung des Krieges hielt er fiir die unmittelbar auf die Ab-
schaffung der Sklaverei folgende Aufgabe der Menschheit.

Emerson verlor seine Frau wenige Jahre nach seiner Heirat und
heiratete spater ein zweites Mal.

Er besuchte Europa und besonders England dreimal und traf
kannten Schrlftsteller und Phllosophen Carlyle zusammen mit
dem er die engste Freundschait schloss und einen lebenslangen Brief-
wechsel fithrte. ,,Dieser Mann,“ schrieb Carlyle an einen Freund
nach ihrem ersten Zusammentreffen, ,kam zu mir auf Besuch. Ich
weiss nicht, was ihn hierher fiihrte. Wir behielten ihn fiir die Nacht
und dann verliess er uns. Ich sah, wie er den Hiigel hinauiging.
Ich begleitete ihn nicht, und sah nicht, wie er wieder hinunterging;
ich zog es vor, da zu bleiben und zu schauen wie er wie ein Engel
himmelwérts verschwand !

Im Jahre 1882 starb Emerson in Concord — und wir, die wir
thn nicht auf den Friedhof begleiteten, sehen auch nur, wie er
wie ein guter Engel wohl auch hinaufstieg, nicht zu verschwinden,

468



sondern sich als grosser leuchtender Stern den andern anschlies-
send, die schon dort oben glanzen, uns mit seinem festen, reinen,
sanften Blick auf dem Weg neuer Hotfinung, neuen Glauben und
neuer Liebe zu fithren.

Freunde, ich habe ihnen gesagt, dass die Bekanntschait mit
Emerson mir eines der grossten Erlebnisse gewesen ist. Wie kann
ich das nun beschreiben? Vielleicht so, wenn ich mich ohne Un-
dankbarkeit gegen andere Freunde diesseits und jenseits des Grabes
in dieser Weise ausdriicken darf:

Er ist der erste Mensch gewesen, von dem ich den Eindruck
hatte: ,,Dieser da glaubt wirklich an Gott,” — wirklich — eine
grossere, eine umwalzendere Entdeckung in der Welt kann es nicht
geben!

Sie meinen vielleicht, dass wenn ich das Evangelium je gelesen
hatte, ich doch vorher wemgstens einen Menschen hétte kennen sol-
len, von dem das Gleiche in noch stirkerem Masse galt.

Das war eben nicht so, oder nicht ganz so, denn den Menschen
Jesus, so wurde mir lange Zeit ganz feierlich erklart, durfte ich
eigentlich nicht als einen wirklichen, normalen Menschen ernst neh-
men. Wenn ich das tue, so sei-das eben der tdédliche Irrtum, das
allergriindlichste Mlssverstandms das habe er iibrigens selbst ver-
boten oder verbieten wollen. Dxe Folge davon war eine doppelte:
erstens, dass ich nicht recht wusste, was ich von der historischen
Wahrheit des Evangeliums zu denken hatte, das dann eben nicht
von menschlicher Geschichte, sondern von ganz ausserhalb der ,,ge-
wohnlichen Wirklichkeit* liegenden Sachen berichten wollte, und
zweitens, wenn es mir einigermassen gelang, das Evangelium in
der traditionellen Weise als Bericht irgend einer Wirklichkeit ernst
zu nehmen, so durfte es jedenfalls nicht die Wirklichkeit des gewdhn-
~ lichen Menschentums sein. Somit wurde mir wohl ein Wesen be-
schrieben, das endlich einmal in Worten und Taten an Gott geglaubt
hat, das aber eben gar kein Mensch war. Ein zweites solches We-
sen sollte es iibrigens nie und nimmer wieder geben, das heisst,
nicht vor dem jiinosten Gericht.

Nun, liebe Freunde, ich wire des grossen Menschen, von dem
ich heute Abend zu erzihlen habe und der diese Probleme selbst in
der riicksichtsvollsten, wenn auch aufrichtigsten Weise behandelt
hat, ganzlich unwiirdig, wenn ich behaupten wollte, dass mit diesen
Bemerkungen die Frage erledigt sei. Ich gebe vollstindig zu, dass
mir in diesen Dingen ein wichtiges Licht fehlen kann, solange es
fehlt, muss ich aber sagen: ich sehe nicht. —

Dies nur zur Erklirung, wie mir Emerson eigentlich als der
erste Mensch vorkommen konnte, der wirk!ich an Gott glaubte.

Dann geschah auch sofort das zweite Wunder: Als mir Emerson

469



einmal geholfen hatte, mich wirklich von der innerlich erdriickenden,
innerlich fremden Tradition zu befreien und das Evangelium mensch-
lich und firei, das heisst wieder gottlich zu interpretieren, da kam
denn Jesus erst zu seinem Rechte, er wurde wieder ein wirklicher
Mensch, nun aber derjenige, der wie kein zweiter an Gott ge-
glaubt hat.

Glaubt aber nlcht irgendwo bei Emerson eine unangenehme
-verletzende, negative Polemik im Sinne der Philosophen des 18.
‘Jahrhunderts gegen die gewohnliche Auffassung von Jesus zu find-
den. Diese ganze Auffassung korrigiert er sozusagen, um den scho-
nen Ausdruck eines Freundes auch hier zu gebrauchen, nicht nach
ritckwirts, sondern nach vorwarts. Ich kenne keinen Menschen,
keinen Schriitsteller, der, wenn er von Jesus redet, einem einen so
erhabenen Widerschein von dieser Seele zuriickwirft. — Ich
schreibe Seele, um der Streitirage Gott oder Mensch aus dem
Wege zu gehen, die vielleicht doch nur einem Wortstreit entspringt.
Fiir Emerson ist Jesus ein Gott, aber gerade wie jeder von uns es .
auch ist in dem Augenblick, wo er jede Selbstsucht aufgibt, um
ganz im Dienst des Geistes des Vaters aller Menschen und aller
Wirklichkeit zu leben. Dies entspricht jedenfalls einer ganz klaren
Stelle des Evangeliums:

(Joh. 10, 34—36) ,,Steht mcht in eurem Gesetze geschneben“
fuhr Jesus fort |

,Jch habe gesagt ihr seid Gotter!*
,Wenn euer Gesetz die, an die sich das Wort Gottes richtet, ,,Got-
ter nennt, und die Schrift doch nicht Liigen gestraft werden kann,
warum klagt ihr mich denn der Gotteslasterung an, weil ich ge-
sagt habe: ,Ich bin Gottes Sohn!, mich, den der Vater gehelhgt
und in die Welt geschickt hat ?

Vielleicht entspricht diese Auffassung wieder weniger andern,
richtig oder faisch verstandenen oder uberheferten Worten Jesu.
Das ist hier nebenséchlich.

Die Grundwabhrheit, fiir die Emerson in aller Demut geschrieben,
gestritten und gelebt hat ist namlich folgende: ,,Der Glaube, der
auf einer Autoritat beruht ist kein Glaube, ob diese Autoritit
nun Prophet, Bibel, Prlester Kirche oder offenthche Meinung
heisst.“ ,,Der Grad, in dem man sich auf eine Autoritdt stiitzt, ist
auch der Grad des Verfalles der Religion, des Verschwindens des
Geistes.“ ,,Die Stellung, die die Menschen Jesus nun seit Jahrhun-
derten gegeben haben, ist eine Stellung der Autoritit. Dies ist fiir
die Menschen selbst charaktenstlsch und kann die grossen Tat-
sachen nicht verandern: Gross ist die Seele und schlicht. Sie schmei-
chelt nicht, sie folgt nicht bhndlmgs sie beruit sich nicht auf andere,
sie glaubt an sich selbst.”

Noch scharfer schreibt er an einer andern Stelle :

- 470




,,Oott wird sich Feiglingen nicht offenbaren ... Du musst sorg-
faltig auf dich selbst héren und dich nicht nach der Andacht der an-
dern Menschen richten. Sogar ihre Gebete kénnen dir schadlich
sein, bis du selbst deine eigenen gefunden hast.*

Mit Emerson leuchtet eine von Jesus proklamierte, von seinen
Namensjiingern aber bald wieder tief begrabene Wahrheit wieder
auf, namlich, dass unser Verhiltnis zu Gott nicht nur keine Sache
der Tradition sein darf, sondern eigentlich erst dann beginnen kann,
wenn diese Tradition innerlich iiberwunden ist: ,Erst wenn du
deinen Gott der Ueberlieferung zerbrochen hast, erst wenn du mit
deinem Gott der schonen Redekunst aufgehort hast kann Gott dem
Herz mit seiner Anwesenheit in Flammen setzen.* -

In diesen ‘Mahnungen ist nicht das Negative die Hauptsache,
- sondern das starke Vertrauen Emersons, dass in der heiligen, unge-
storten Einsamkeit des Gewissens jeder von uns die grosse Stimme
héren wird.

Diese Ratschlige Emersons diirfen auch nicht eng verstanden
werden. Dass wir einander gegenseitig bediirfen und einander hel-
fen miissen in der Entwicklung des geistigen Lebens, war ihm
selbstverstindlich klar, sonst hatte er nicht geredet und gelebt.

»Die Heiligen und Halbgotter, welche die Geschichte anbetet,
miissen wir immer mit einem grossen Vorbehalt annehmen. In Zei-
ten der seelischen Oede werden wir gestirkt dadurch, dass wir uns
ihrer erinnern. Wenn sie aber unserer Aufmerksamkeit aufgezwungen
werden, wie dies seitens gedankenloser Menschen geschieht, so .er-
miiden s_ie und ersticken sie uns. Die Seele offenbart sich einsam,
urspriinglich und rein nur dem Einsamen, dem Selbstindigen, dem
Reinen.*

,,Das Christentum*, schreibt er noch, , werden wir nie vom Re-
ligionsunterricht aus sehen konnen: auf den Weiden, von einem .
Boote auf dem Teich aus, im Walde, wo die Vogel singen, mogen
wir vielleicht, gereinigt durch das freie Licht und durch den Wind,
getaucht in die See der schonen Formen, die das Feld uns bietet,
- das Gliick haben, die Lebensgeschichte Jesu in ihrem richtigen Ver-
haltnis zu erfassen. Mit Recht ist das Christentum den besten Men-
schen lieb, und doch gab es nie einen in der christlichen Kirche
erzogenen jungen Philosophen, der sich nicht besonders iiber diesen
mutigen Text des Apostels Paulus freute: ,,Dann wird auch der
Sohn selbst demjenigen untertan sein, der ihm alle Dinge unter-
worfen hat, auf dass Gott alles in allem sein kann.“") Wie gross und
willkommen die Anspriiche und die Tugenden der Einzelnen sein
mogen, so drangt doch der Instinkt des Menschen sehnsiichtig vor-
wiarts dem Ueberpersonlichen, dem Unbegrenzten entgegen und

1y 1. Kor. 15, 28.

471



riistet sich gegen eng dogmatisi\erende Scheinheilige freudig mit
‘jenen weitherzigen, generdsen Worten der Bibel selbst.

In diesem Zusammenhang sollte die ganze Ansprache an die
Theologiestudenten gelesen werden.

,Das geschichtliche Christentum, wie es uns erschemt und seit
Menschenaltern erschienen ist, ist nicht die Lehre der Seele, sondern
eine Uebertreibung des Personlichen und des Ritualen. Es hat mit
schadlicher Uebertreibung auf die Person Christi den Nachdruck
gelegt. Die Seele kennt keine Person. Die Art und Weise, wie dieser
Name von Ausdriicken begleitet wird, die einst der Bewunderung
und Liebe entsprangen, heute aber in offizielle Titel erstarrt sind,
totet jede edelmiitige Zuneigung und Freundschaft, — Alle, die mich
hier horen, miissen fithlen, dass die Sprache, in der Christus in Eu-
ropa und ‘Amerika beschrieben wird, nicht der natiirliche Stil der .
Freundschaft und der Begeisterung fiir ein gutes und edelmiitiges .
Herz ist, sondern eher die konventionelle Form, die ein- fiir allemal
fiir einen bestimmten Halbgott festgelegt ist, und in der etwa die
Morgenlander oder die Griech‘en ihren Osiris oder Apollo beschrei-
ben wiirden.*

.»Die Ungerechtigkeit d1eser iiblichen Art der christlichen Pre-
digt®, sagt er weiter in der gleichen Rede, ,,ist nicht weniger offen-
kundig Jesus gegeniiber als gegeniiber den Seelen, die sie entheiligt.
Entehre nicht das Leben und die Gespréche Chrls’u indem du sie iso-
lierst und als Besonderheit erklarst. Lasse sie, eben wie sie gesche-
hen, warm und lebendig als Teile des menschlichen Lebens, der
Landschaft und des frohlichen Tages daliegen.“

Solche tiefe, wichtige Wahrheiten sind manchmal leichter aus
grosser Entfemung zu erkennen. Der Chinese Ch’ien Yuan Tung,")
einer der Fiihrer der ,Neuer-Geist-Bewegung®, schrieb 1. J. 1922:
., Wir kénnen uns vor Christus beugen, weil er derjenige war, der den
tief revolutiondren Geist besass und den Mut hatte, mit alten Ge-
wohnheiten zu brechen, der neue Begriffe schuf und niemand nach-
ahmte. Statt diesen grossen Revolutionsgeist von ihm zu {iberneh-
men, haben ihn die Christen einfach angebetet und ihm dadurch
Unrecht getan.“

Durch die vorstehende Zusammenstellung verschiedener Worte
Emersons, die sich alle auf eine Frage beziehen, die mir personlich
viel zu schaffen gab, konnte ich aber ihm selbst in Thren Augen auch
ein grosses Unrecht tun. Es entsprach eben ganz und gar nicht
seiner Art, ein grosses Kapitel iiber irgend eine polemische Frage
hauptsichlich im negativen Tone zu schreiben. Nicht dass es thm
dazu an Mut gefehit hatte: er hatte aber fiir die Wahrheit, die in
jeder aufrichtigen, wenn auch begrenzten Ueberzeugung liegt, eine

1) Chinese Recorder, Oktober 1922, nach Hodgkin: China in the family
of nations, Seite 222. ‘

472



so tiefe und natiirliche Achtung, dass es.ihm nie eingefallen wire, den
nach seinem Gefithle zu eng geschlossenen Kreis einer solchen
Ueberzeugung einfach unterdriicken zu wollen; vielmehr zog er

ruhlg und in aller Liebe und Freundlichkeit um diesen Kreis einen
- grosseren herum. Nur gelegentlich und nebenbej brauchte er die
negativen Wendungen, dle ich-aus zwolf Banden zusammengesucht
und zitiert habe.

Der Erhabenheit der Gestalt Christi hat er nicht nur keinen Ab-
bruch getan, sondern an jeder der zwdlf bis fiinfzehn Stellen der
Essays, wo er seinen Namen nennt, hat er durch irgend einen neuen,
frischen Ausdruck gezeigt, wie 1ebend1g er die unermessliche Grosse
Jesu empfand. — Diese Grésse hielt er aber fiir das natiirliche Mass
des Menschen iiberhaupt. Emerson ist, wie gesagt, nicht nur der-
jenige, der personlich und direkt, aus erster Hand sozusagen,
an Gott glaubt, sondern auch derjenige, der einen die lebendige,
greifbare Wirklichkeit Jesu wie kein anderer erleben lasst.

Nach den Erfahrungen des Krieges, nach der Katastrophe, in die
eine in der Zwangsjacke der erstarrtzn Formen fast abgestorbene Re-
ligion uns, wie Leichen in ein Grab, millionenweise hineinstiirzen
liess, darf man sich wohl fragen, ob hier nicht eine viel deutlichere,
emdrmghchere Ausemandersetzung mit der bisherigen Haltung der
Christenheit nétig ware, als bis jetzt erfolgt ist.”) An Emersons
Beispiel konnen wir jedenfalls lernen, wie solché Auseinanderset-
zungen ohne Kompromisse und doch in aller Liebe geschehen
kénnen.

Im Juni 1832 hatte Emerson der Klrche vorgeschlagen — wie
es scheint mit der Hoffnung auf ihre Zustimmung —, das heilige
Abendmahl einfach als Gedenkfeier ohne Gebrauch der ,Clemente
(d. h. von Brot und Wein) zu gestalten.” Das Komitee, dem dieser
Vorschlag iiberwiesen wurde, sprach Emerson in seinem Bericht
sein Vertrauen aus, lehnte es aber ab, fiir diese Aenderung einzu-
treten, da es sich fiir einen solchen Beschluss nicht fiir zustdndig hielt.

So wurde Emerson vor, die Frage gestellt, ob er gewillt sei, in
seinem Pfarramt zu bleiben und den Ritus in der iiblichen Form-
auszufiihren.

- Er ging allein in die ,,White mountains, die damals wenig be-
sucht waren, um die ernste Frage zu i{iberlegen, ob er bereit sei
— eher als einer Verpflichtung seines Pfarramtes nachzukommen,
die nicht mehr mit seinem Glauben und seinem Empfinden in Ein-
klang stand — eine Stelle zu opfern, in der er seinen doch so man-
nigfaltig und eng an ihn gebundenen Leuten dienen konnte, und
- fiir die er sich so viele Jahre lang vorbereitet hatte. Fiir ihn war
aber nur eine Antwort moglich. Eine Woche spater kam er zuriick

1) In dieser Be21ehung soIlte das ganze Werk von Alfred Loisy heute
besonders erwihnt werden.

- 473



mit klar gefasstem Entschluss, den er seiner Gememde in einer Pre-
dlgt mitteilte. Am gleichen Tage reichte er seine férmliche Demis-
~sion ein. Seine Gemeinde wollte sich dusserst ungern von ihm tren-
nen. Man hoffte, dass noch irgend ein Ausgleich moglich sei.
Schliesslich, nach zwei Vertagungen und ausgedehnter Diskussion

wurde seine Demission mit dreissig Stimmen gegen vierundzwanzig
angenommen. Gleichzeitig wurde beschlossen, dass sein Gehalt ihm

- bis auf weiteres bezahlt werde.

. Der letzte Zug ist echt amerikanisch im besten Sinne. Die Edel-
mut solcher Leute erweist sich nicht in Worten, sondern in Taten,
und zwar nétigenfalls auch in einer so n1edr1gen Sache wie der.
Finanzfrage, die fiir uns alle ja bekanntlich noch eine gewisse Rolle
spielt. Der Gedanke, dass der Freund und Pfarrer, von dem sie

~schieden, infolge seiner Ueberzeugungstreue noch materiell leiden
miisse, war ihnen unertréaglich,

Ich bedauere, dass mir der Mangel an Zeit verbietet Ihnen den
Abschiedsbrief zu lesen, den Emerson an seine Gemeinde richtete.
Keine Erbitterung, im Gegenteﬂ eine tiefere Freundschait, — da
herrschte Christusgeist auf beiden Seiten.

Nicht so glatt verlief die Sache, als Emerson sechs Jahre spater
~ seine berithmte Rede an die Studenten am Promotionstag in Har-
ward vorlas. ,,Er begegnete®, schreibt sein Sohn, ,,dem Widerstand
derjenigen, die ein wachsames Auge fiir jede Ketzerei haben und
die selbst der Tradition gegeniiber verpilichtet und ihr ausgeliefert
sind. Diese schmerzlich getroffenen und gekrankten Hirten der Herde
protestierten oder leugneten in heftiger Weise jede Mltschuld am
Zustandekommen einer solchen Kundgebung.“

Emerson lehnte es ab, sich in eine Diskussion einzulassen. Den
Gedanken, der ihm in ernstem Gebete gegeben worden war, hatte er
g"eﬁussert, und dann zog er sich zuriick, um ihn selbst wirken zu las-
sen. ,,Er war wie ein Sonnenstrahl in die Versammlung hineinge-
glitten, und gerade wie ein Sonnenstrahl glitt er wieder heraus.*

Ware es denn nicht besser gewesen, solchen peinlichen Ausein-
andersetzungen auszuweichen? Frage und Antwort finden sich in
einer Stelle seines Tagebuches. ,,Warum sollte ich einen Glauben lok-
kern oder storen, der fiir viele Geister ein niitzliches Mittel ist, um
niher an Gott zu kommen?“ — | Auf diese Frage will ich nun ant-
worten. Ich tue es, weil ich glaube, dass die gewdhnliche Meinung
in dieser Sache schédlich ist, indem sie zwischen Gott und Mensch
ein Medium einschaltet und Gott von unserm Geiste entfernt.*

Unter den besten Freunden Emersons befand sich der berithmte
Pfarrer und soziale Vorkdmpfer Theodor Parker.” Und nachdem
auch einige der hier versammelten Freunde durch meine sehr kon-
-zentrierte und dadurch etwas verzerrende Zusammenstellung der
kritischen Bemerkungen Emersons vielleicht schmerzlich getroffen

474



sein konnten, freut es mich besonders, auf das schéne und innige
Verhaltnis Emersons zu diesem grossen Freunde hinzuweisen.
,,Parker,“ schreibt sein Biograph, Piarrer Altherr, ,,schaute zu Emer-
son auf, wie der Schiiler zum Meister.“ Er nennt ihn ,,das glanzende
Gestirn, das sich in den Winternachten iiber Boston erhob, ein An-
blick, wie ihn Amerika nie zuvor genossen, noch jetzt (1859) ein ge-
segnetes Wunder.“ Parker genoss im Kreis der Bostoner ,,Freunde‘

das Gliick vertrauten Umgangs mit Emerson, gegen dessen Pantheis-
mus — ich werde sofort auf dieses Wort von Pfarrer Altherr zu-
riickkommen — er freilich seinen eigenen Theismus klar abgrenzte
und beinerkte, sein Christentum werde ihm Emerson nicht umstiir-
zen! In der Folge blieb das Verhiltnis zwischen den beiden Méannern
immer das: Emerson der theoretisierende Meister und Parker der
in die Praxis umsetzende selbstindige Genosse: jener der ruhmbe-
deckte Feldherr, und dieser der General in der Schlacht. Was
Emerson sagte und schrieb, wurde willig bewundert, weil er die
Kirche verlassen; was Parker in viel positiverem Sinne verkiindete,
regte die Welt .auf, weil er es im kirchlichen Amt tat! Fmerson starb
als der gepriesene Denker, Seher und Priester seines Jahrhunderts,

 Parker fiel dreissig Jahre vorher, an den Wunden, die der Kampf ihm

geschlagen, verblutend.“

Ich bin nicht im stande zu beurteilen, ob alle Nuancen dieser
iibrigens fiir beide Manner gleich ehrenden Darstellung ihres Ver-
‘haltnisses in jeder Beziehung der Wirklichkeit entsprechen. Es kam
nur darauf an zu zeigen, wie sich ein christlicher Pfarrer wie Par-
ker, der Emerson aus nachster Néahe kannte, zu ihm stellte.

'Ich weiss auch nicht, ob der-Ausdruck Pantheismus, den Pfarrer
Altherr zur Kennzeichnung der Stellung Emersons im Gegensatz
zu derjenigen Parkers anwendet, von Parker selbst oder von seinem
Biographen stammt. Jedenfalls hat Emerson selbst nie dieses Wort
gebraucht, um seine eigenen Ansichten zu bezeichnen. In gewisser
Beziehung und bis zu einem gewissen Grade mag es, rein philo-
sophisch gesprochen, berechtigt erscheinen. Es haftet aber dem
Worte Pantheismus ein Beigeschmack an, vor allem derjenige der
analytischen pedantischen Schulphilosophie, der ihn auf Emerson
angewendet, ebenso irrefithrend und anstdssig erscheinen ldsst, als
wenn er etwa auf das Evangelium bezogen wiirde.

Damit gelangen wir zur Frage nach dem philosophischen Sy-
stem, das Emerson angenommen oder aufgestellt hat — und sind
in der gliicklichen Lage zu antworten, dass er eben gar kein System
angenommen oder aufgestellt hat. Eigentlich ebenso wenig wie
Jesus, obschon ihn seine Schulbildung hie und da verleitet, auch
Worte der Schule statt Worte des gewohnlichen Lebens zu ge-
brauchen. Als man einst Emerson fragte, was die Transcendentali-
sten, wie er und seine Freunde, sich dann und wann bezeichnen lies-

475



sen, dachten und glaubten da antwortete Emerson: ,,Um das zu -
erfahren brauchst du dich nicht an die deutschen Metaphysiker zu
wenden, sondern brauchst einfach das, was die Tradition zu deinen
eigenen ’Seelenerlebnissen hmzugefugt hat, wieder fallen zu lassen:
was tibrig bleibt, ist unser Transcendentalismus

Emerson leugnete prinzipiell die Fahigkeit der Worte, oder bes-
ser gesagt der logisch analytischen Begrlffe in 1rgendwe1cher Zu-
sammensetzung die tiefsten Wahrheiten in befriedigender Weise zu
beschreiben, zu definieren, zu erklaren. Damit hat er den Grundge-
danken, den Bergson noch ganz besonders betonen sollte, siebzig
Jahre frither angegeben, und zwar in einer Weise, die mir konse-
quenter erscheint -als diejenige Bergsons. ‘Wihrend letzterer einen
ganzen Band braucht, um in wohl balancierten, analytisch-logischen
Betrachtungen zu bewelsen dass die wichtigsten Fragen solchen
‘Betrachtungen eben unzuganghch sind, erledigt Emerson die Sache
in einigen Seiten und fahrt dann in der Erforschung oder: Beschrei-
bung der Grundwahrheiten in einer ganz anderen Art als der ana-
lytisch-logischen weiter.

Gegen das Trachten nach logischer Erklarung und analytischer
Darstellung von Dingen, fiir die ein solcher Schliissel einfach nicht
passt — z. B. der Unsterblichkeit der Seele —, schreibt er:

,, Wir ditrfen diese Schldsser nicht mit einen Dietrich bearbeiten.
Wir sollen diese niedrige Neugierde aufgeben. Eine Antwort in
Worten ist illusorisch, tatsichlich ist sie keine Antwort. Verlange
keine Beschreibung der Gegenden, nach denen du segelst. Die Be-
schreibung beschreibt sie nicht. Morgen wirst du dorthin gelangen
und an Ort und Stelle Kenntnis davon erhalten. Menschen fragen
nach der Unsterblichkeit der Seele, nach den Beschaftigungen im
‘Himmel, nach dem Schicksale des Siinders usw. Sie bilden sich so-
gar ein, Jesus hitte genau auf diese Fragen Antworten gegeben. Nie
aber sprach dieser erhabene Geist in ithrer Mundart. Mit Wahrheit,
Gerechtigkeit, Liebe, den Kennzeichen der Seele, ist der Begrifi der
Unveranderlichkeit wesentlich verbunden. Jesus, in dieser sittlichen
Welt lebend, vom Sinnlichen beireit, allein auf die Offenbarung des
Sittlichen achtend hat den Begrlff der Dauer vom Wesen jener
Kennzeichen nie getrennt und sprach nie ein Wort iber das fort-
dauernde Leben der Seele. Es war seinen Jiingern vorbehalten, die
Dauer vom Element des Sittlichen zu scheiden, die Unsterblichkeit
der Seele als Lehre aufzustellen und sie mit Argumenten zu beweisen.
In dem Augenblick, wo die Lehre der Unsterblichkeit getrennt ge-
lehrt wird, ist- der Mensch schon gefallen. In der Stromung .der
Liebe, in der demiitigen Anbetung ist die Frage des Fortdauerns
ausgeschaltet — Kein Mensch; in dem Gott lebendig ist, wird diese
Frage stellen und sich zu solchen Argumenten herablassen. Denn
die Seele stehit treu zu sich selbst, und der Mensch, in dem sie lebt,

476



kann nicht von der Gegenwart, die unendlich ist, hinwandern nach
‘einer Zukunft, die bestimmt begrenzt und somit endlich ist.

Diese Fragen iiber die Zukunit, die zu stellen wir immer wieder
versucht sind, sind ein Bekenntnis unserer Siinde. Gott hat keine
Antwort fiir sie. — Keine Antwort in ,yWorten*“ kann eine Frage
+iiber ,,Dinge* beantworten. Die Seele antwortet nicht mit Worten,
aber mit dem Dinge selbst, nach dem gefragt wird.

Sehr ahnlich sagt Jesus ,Wenn du tust, was ich dir sage, wirst
du erkennen, in wessen Namen ich spreche.“i) ‘

(Schluss folgt) PierreCeresole.

mmnmmnnun uunn LR LR T LR EA R b LY

Aussprache {3

i IlllllI!IIlllillllllll|IlllllllllllllllllllIIIIIIIIIIIIHII

Zum Strelt uber F. W. Farster.

Breslau-Karlowitz, 7. Juli 1928.
Herrn Jakob Weidenmann, Kesswil am Bodensee.
1. Kor. 16 14.

Sehr geehrter Herr, ich will nicht den entriisteten Ton aufnehmen, den Sie
angeschlagen haben. Sie verkennen mich durchaus, wenn Sie mir einen sehr
grundlichen Exodus aus der ganzen verhockten Gemiitlichkeit biirgerlich be-
schrinkten Denkens anraten zu miissen glauben. Ich bin nie behaglicher Phili-
ster gewesen, bin stets meinen Weg gegangen und tue es jetzt mit 65 Jahren
erst recht. Als gereifter Mann bin ich nicht gewdhnt, unbekiimmert drauflos
zu schreiben, fiihle mich also auch nicht veranlasst, etwas von dem, was ich
geschrieben habe, zuriickzunehmen.

Dass ich- die Stimmung in meinem Vaterlande richtig beur’tellt habe, be-
weist der Ausfall der Maiwahlen.

Bekannt ist miry dass Fr. W. Forster, den ich iibrigens im ,,Mutlgen Chri-
stentum® (Nr. 4 vom 22.1.28: , Wie es gemacht wird“) gegen unsachliche An-
griffe verteidigt habe, um seiner Ueberzeugung willen viel gelitten hat, und ich
ehre ihn deshalb. Aber mir fehlt trotz allem ein Letztes, das Letzte . . . doch
iiber Gefiihle lasst sich nicht streiten, eher schon iiber den wissenschaitlichen
und ethischen Wert von Kants Schrift ,,Zum ewigen Frleden

Drum schliesse ich . . . endgiiltig und verabschiede mich von Ihnen, sehr
geehrter Herr, mit ergebenstem Gruss Dr. Sattlg

(VLI ERTTRIT I}

i}-

-
=

Schlusswort der Redaktion.

. Die vorstehende Erwiderung auf den Brief von ]. Weidenmann im Juniheit
kann leider erst jetzt, also etwas stark verspitet, erscheinen, da das Juli-August-
Heft wie das September-Heft dafiir keinen Raum hatten. Ich méchte mir
nun erlauben, zu dem bestimmten Punkte, der in der Kontroverse Weidenmann-
Sattig verhandelt wird, wenigstens in Kiirze ebenfalls Stellung zu nehmen.
+Es ist mir durchaus klar, dass keine Rede davon sein kann, Foérster
daraus einen Vorwurf zu machen dass er im Auslande lebt und von dort aus
sagt, was er dem deutschen Volke zu sagen hat. Namentlich darf man bei
 Forster nicht an irgend etwas denken, das wie Feigheit oder Schonung seiner
seibst aussihe. Forster ist der Mann einer fast unerhorten Tapierkeit und
Uunbedingtheit, einer Tapferkeit und Unbedmgthext wie man sie in Jahrhunder-

1) Joh.7, 16—17.
477



	Emerson (1803-1882)

