
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 10

Artikel: Emerson (1803-1882)

Autor: Cérésole, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


,r \ o».. • * .'i .wy r;i?5:'i ?*¦>:>.y-f;" !¦¦" .?'<'¦ ¦.¦*¦¦

in vieler Leute Mund ist, weil in diesen Tagen sein Geburtstag zum
100. Mal wiederkehrt, bei dem Genfer Henri Dunant. Es ist etwas
unwiderstehlich Ergreifendes am Leben und an der Persönlichkeit
dieses Mannes. Wir meinen an ihm einen Abglanz und Widerschein
von Gottes Herrlichkeit, insofern sie Erbarmen ist, zu entdecken.
Darum schon bei dem Kinde dieses auffallende und lebendige
Mitleiden mit denen, die in schmutzigen und sonnenlosen Wohnungen
hausen müssen und nichts ihr eigen nennen als ein ununterbrochene
Kette von Entbehrungen und Enttäuschungen, daher bei dem Manne
dann die Fruchtbarkeit des Denkens, die ihn den für uns heute zur
Selbstverständlichkeit gewordenen Gedanken einer planmässigen
und organisierten Hilfe für die Verwundeten im Krieg und die
Kranken im Frieden fassen und aussprechen liess, daher die Weite
seines Gefühls, das Freund und Feind mit gleicher Herzlichkeit ein-
schloss und seinem Werk sofort einen internationalen Zug verlieh,
daher diese wundervolle Bescheidenheit eines Mannes, der in den
Tagen seines Ruhmes seinen Rockkragen mit zahlreichen Orden
hätte schmücken können, aber ihn zum Unterschied von vielen
heutigen Schweizern nicht dekoriert hat, daher seine lächelnde
Ueberlegenheit in den Tagen der Armut und des Vergessenseins, wo er
auf der Strasse schmale Bissen essen und seinen schäbigen Rock
mit Tinte aufschwärzen müsste, daher auch die umfassende
Wirkung dieses Mannes, der staunenerregende Fortschritt seines Werkes

bis auf den heutigen Tag, wo alle namhaften Kulturländer von
ihm erreicht sind und ein breiter Strom von Liebe, Teilnahme und
Fürsorge sich über die Völker ergossen hat. Das war er, Henri
Dunant, ein bedeutender Mann, am bedeutendsten durch das, was
er selbst nicht war, hervorragend vor allem als ein Hinweis auf
das, was grösser ist als er. Sein Werk der Barmherzigkeit kann
das unsrige nicht überflüssig machen, noch darf es uns entmutigen,
das unsrige in Angriff zu nehmen. Was dort geschehen ist, kann
immer geschehen. Zu jeder Stunde kann es geschehen und geschiebt
es, dass Gott seine Menschen, zu denen auch wir gehören, in seine
Barmherzigkeit hineinruft, denn mancherlei sind die Trübsale, unter
denen gelitten wird, und darum auch mancherlei die göttlichen Hilfen,

sodass auch wir die leeren Hände ausstrecken dürfen, damit
er uns den rechten Tröster sende, durch den wir unsere Brüder
recht trösten können. Ernst Hubacher.

Emerson.1)
(1803—1882)

„Es wird bekannt gegeben" — sagt Emerson an einer recht
charakteristischen Stelle seiner Essays —, „dass ein gewisser Herr

]) Vortrag, gehalten in Bern 1926 vor der Gruppe „Neue Wege und Aufbau".

464



: ¦- ; * :: • ¦

¦ :.''. y ¦ - ~

Grand eine Rede zum Nationalfest des 4. Juli halten wird und dass
ein gewisser Herr Hand vor dem Mechanikerverein redet. Doch
geht keiner von uns dorthin, weil wir wissen, dass diese Herren
nicht ihren eignen Charakter und ihre innere Erfahrung der Gesellschaft

mitteilen werden... Wenn wir Grund hätten, eine solche
redlich-vertrauliche Mitteilung zu erwarten, so würden wir allen
Widerständen und Unbequemlichkeiten zum Trotz in Scharen dorthin

ziehen. Die Lahmen würden sich auf Krücken und Tragbahren
dorthin begeben. Nun aber ist eine öffentliche Aussprache nur ein
Ausweichen, ein diplomatisches Um-die-Sache-herumgehen, eine
Ausrede, ein Knebel, keine Hingabe seiner selbst, keine Rede, kein
Mensch !"

Ich gestehe sofort, dass ich es eigentlich für heute Abend auf
keine allgemeine Mobilisation von Lahmen und Hinkenden
abgesehen hatte. Ohne diese Worte von Emerson hätte ich aber vielleicht
nicht gewagt, die ganz Gesunden und Rüstigen, die glücklicherweise
die überwältigende Mehrheit der hier Versammelten bilden, aus dem
gemütlichen Lehnstuhl, aus ihrem Familienkreis herauszulocken.

Eine akademische Rede über Emerson kann ich, möchte ich und
will ich nicht halten.

Emerson ist ein Mensch, der zu den allerlebendigsten gehört,
obschon er vor mehr als vierzig Jahren gestorben ist, ein ganz lebendiger

Mensch. '
Die Entdeckung Emersons — wenn ich so reden darf — ist

mir eines der wichtigsten Lebensereignisse gewesen. Er ist mir selbst
ein lebendiger Freund geworden, der auch andern verstorbenen oder
halbverstorbenen Freunden ein neues Leben gab. — Von diesem
Erlebnis möchte ich heute Abend reden, ganz frei, ganz offen, ganz
persönlich, und bin meinen Berner Freunden dankbar, dass sie mir
eine so gute, so natürliche Gelegenheit dazu gaben.

Es ist wunderbar, wie schon winzige Angaben genügen, um uns
der wesentlichen Sympathie, die uns mit einem noch unbekannten
Menschen verbindet, in einer fast blitzartigen Offenbarung bewusst
zu machen. Zufällig ist mir irgendwo, als ich noch fast kein Wort
Englisch verstand, der erste Band der „Essays" Emersons in die
Hände gefallen. Ich öffnete ihn auf der ersten Seite — wohl einer
der abstraktesten, die er geschrieben hat — und trotzdem ich mich
mit dem Text, wie gesagt, ungefähr nach den gleichen Methoden wie
Champollion mit den ägyptischen Hieroglyphen herumschlagen
müsste, so packte mich durch diese Hieroglyphen und durch diese
abstrakte Ausdruckweise hindurch doch stark und deutlich das
Gefühl: hinter diesem undurchsichtigen Berge von Sprache und
Ausdruck steckt ein Bruder, steckt ein Freund.

Ich glaube, ich hatte schon damals das Gefühl, das ich seither so
klar unci schön von Emerson selbst ausgedrückt vernahm, dass man

465



,-• • T •'. -
: ' \

sich in einer so wichtigen Sache wie der Bekanntschaft mit einer
verwandten Seele nur keine Sorge zu machen habe. „Sei überzeugt,
mein Freund," schreibt Emerson, „dass das Gute, das wirklich zu
dir gehört, ganz von selbst zu dir kommen wird, kommen muss.
Das unfehlbare Gesetz einer eigentümlichen Gravitation, die in der
sittlichen Welt waltet, wird es zu dir bringen, wenn die Zeit gekommen

ist. Es kann dich nicht verfehlen."
Begegnest du im Volksgedränge der Seele, die du beim ersten

Blick als eine dir verwandte erkennst, beeile dich nicht, sofort mit
ihr nähere Bekanntschaft zu machen. Bei den allerwichtigsten
Sachen — und es gibt keine grössere als das Zusammentreffen mit
einem neuen Freunde — sei ja nicht übereifrig in der Ausgestaltung
deines eigenen Schicksals. Lass das Schicksal reifen. Wenn du im
Gedränge den Freund wieder aus den Augen verlierst, so heisst das
vielleicht nur, dass eine so heilige Sache wie wahre Freundschaft
erst in einer reineren, ruhigeren, geweihteren Atmosphäre ihre ersten
Sprossen treiben darf.

So ungefähr hätte Emerson zu mir geredet; denn jeden, der nur
seine Seele den Strahlen des freien Geistes öffnen wollte, hat er
ausdrücklich als Bruder und Freund begrüsst. Zum Teil sind auch
jene Worte genau seine eignen und sie wurden durch meine eigene
Erfahrung bestätigt.

Zwei Jahre nach dem Tage, wo mir beim Lesen der ersten Seite
der Essays ein eigentümlicher Funke ins Herz gesprungen war, traf
ich den Freund wieder, und zu diesem entscheidenden zweiten
Zusammentreffen hatten Raum und Zeit diesmal ihr Bestes getan. Ich
traf ihn mitten im Stillen Ozean — dessen englischer Namen „pacific"

mir in diesem Zusammenhang noch besser gefällt — in der fast
märchenhaften Schönheit und Gemütlichkeit der kleinen Universitätsbibliothek

des amerikanischen Gebietes von Hawaii. Dort in den
von sanfter, duftender Luft frei durchzogenen offenen Räumen, deren
Fenster und Türen auf die sorgfältig gepflegten Rasenplätze und die
anmutigen tropischen Bäume und Sträucher des umliegenden Parks
freien Blick gewährten, habe ich den Freund wieder getroffen. Dort
fand ich, ohne sie zu suchen, seine Essays und las sie.

„Glaube," schreibt er, „wie du lebst, dass jedes Wort, das auf
der Welt gesprochen wird und das du hören solltest, schliesslich zu
deinem Ohre tönen wird. Jedes Sprichwort, jedes Buch, jeder Wink,
welche dir zur Hülfe oder Ermutigung gehören, werden dich
einmal auf geradem oder gewundenem Wege erreichen. Jeder Freund,
nach dem sich nicht dein eigensinniger, launiger Wille, aber das

grosse, liebende Herz in dir sehnt, wird dich in seine Arme schliessen.

Und dies, weil das Herz in dir auch das Herz in allem ist..."
Und da gibt es merkwürdige Zufälligkeiten: Die Familie, von

der ich während meines ganzen Aufenthaltes in Hawaii wie ein Sohn

466



" f l ' " ' "
s -

aufgenommen wurde, stammte wie Emerson aus Boston und wie er
hiess sie Emerson. In ihr und um sie herum lebte der schöne, ernste,
energische und gleichzeitig sanftmütige Geist der Enkel der puritanischen

Pilgerväter. Ich lasse es mir also nicht nehmen, dass ich
damals tatsächlich mit und bei Emerson — dem angeblich dreissig
Jahre früher verstorbenen — in tiefstem freundschaftlichem Verkehr
gelebt habe, und dass er mich auch wie einen Sohn aufgenommen
hat. Dies steht auch in tiefer Harmonie mit der Lehre des grossen
Freundes, der sein wahres Leben nie im Individuellen, sondern im
Leben des Geistes, im Leben der grossen „Ueber-Seele", wie er
sie nannte, im Leben Gottes erkannte.

Auch freute mich — Sie werden mir dieses Geständnis sicher
nicht übel nehmen —, dass jene junge Lehrerin aus Boston, die ich
mehrmals bei Freunden traf und die in ihrer Person die Schönheit,
die ernste Anmut, den Verstand und die Güte der typischen
Neuengländerin vereinigte, gerade wie Emersons erste Frau Miss Tucker
hiess.

Demjenigen, der sich anschickte, ausführliche biographische Daten

über Emerson mitzuteilen, gibt er selbst nach dieser allgemeinen
Warnung : „Lasst den Menschen an Gott glauben und nicht an
Namen, an Orte und Personen" noch andere klare Winke:

„Bist du eigentlich," schreibt er, „der Freund der Kleiderknöpfe
deines Freundes oder seiner Gedanken? Dem Edelmütigen wird
sein Freund in hundert Einzelheiten ein Fremder bleiben. — Warum

sollten wir nach engeren persönlichen Beziehungen mit ihm
verlangen, warum ihn in seinem Hause besuchen oder seine Mutter

und seinen Bruder und seine Schwestern unbedingt kennen
wollen. Gehören solche Dinge zum Wesen unseres heiligen
Verkehrs? Lasse doch von diesem Betasten und schwärmerischen
Umklammern ab!"

Und an einer anderen Stelle mit einer noch sarkastischeren Note :

„Was für eine Schande wäre es denn nicht meinerseits, wenn ich
nun aufzählen sollte, wie viele Paare seidene Strümpfe du besitztest
und zwar von diesen und noch von jener orangefarbenen Sorte,
oder ein Inventar über deine Hemden, die einen für besondere
Gelegenheiten und die andern für den täglichen Gebrauch, aufstellen."

Ralph Waldo Emerson ist mehr als irgend ein anderer ganz in
seinen Werken zu finden, eine Biographie kürzer als die kürzeste
Lexikonbiographie genügt bei ihm vollständig: Er wurde im Jahre
1803 in B o s t o n (Vereinigte Staaten) geboren; acht Jahre alt verlor

er seinen Vater, der Pfarrer war, und müsste sich, wie seine vier
Brüder, tapfer durch seine Schul- und Universitätszeit hindurchkämpfen.

Er studierte Literatur, Philosophie und Theologie an der Uni-

467



versität Harward, wurde zum Pfarrer einer freigesinnten unitarischen

Kirche in Boston gewählt, von der er sich nach einigen Jahren
in vollkommener Freundlichkeit trennen sollte, weil er sich noch
weiter entwickelt hatte und in der Frage des heiligen Abendmahles
mit seiner Gemeinde nicht mehr einig ging. — Etwas später hielt
er an der Promotionsfeier vor der ältesten Klasse der theologischen
Fakultät in Harward eine berühmte Rede, wo er schlicht und einfach
seine Auffassung des Christentums und der Religion erklärte. Daraufhin

wurden seine Beziehungen zur Harward University während
dreissig Jahren unterbrochen. Nach Verlauf dieser Zeit wurde er
aber zum Mitglied des Aufsichtskomitees ernannt. Sein Lebenswerk
bestand in der Vorbereitung und Ausarbeitung von Vorträgen über
literarische, philosophische und vor allem sittlich-religiöse Fragen,
die er in den verschiedenen Städten Amerikas und auch Englands
hielt und nachher veröffentlichte. — Diese Vorträge, tiefreligiös in
ihrer Inspiration, ganz frei nach Stoff und Form, kann man als
unübertreffliche Beispiele von Laienpredigten hinstellen. Man
findet sie alle in der zwölf-bändigen Ausgabe der „Gesammelten
Werke" die Edward Waldo Emerson, der Sohn des grossen Denkers,

zum hundert-jährigen Jubiläum seines Geburtstages herausgab.

— Die wichtigsten sind unter dem Titel „Essays" veröffentlicht
worden und können heute in den verschiedensten Ausgaben und
Sprachen, jetzt meistens in einem einzigen Band, gefunden werden.
Emerson beteiligte sich an allen grossen sozialen Kämpfen seiner
Zeit; er diente als freiwilliger Offizier im Sklavenbefreiungskrieg im
Jahre 1863, obschon er sich schon damals und später immer stärker
im Sinne einer radikalen Opposition gegen den Krieg entwickelte.
Die, Abschaffung des Krieges hielt er für die unmittelbar auf die
Abschaffung der Sklaverei folgende Aufgabe der Menschheit.

Emerson verlor seine Frau wenige Jahre nach seiner Heirat und
heiratete später ein zweites Mal.

Er besuchte Europa und besonders England dreimal und traf
schon bei seiner ersten Reise mit dem damals noch sehr wenig
bekannten Schriftsteller und Philosophen C a r 1 y 1 e zusammen, mit
dem er die engste Freundschaft schloss und einen lebenslangen
Briefwechsel führte. „Dieser Mann," schrieb Carlyle an einen Freund
nach ihrem ersten Zusammentreffen, „kam zu mir auf Besuch. Ich
weiss nicht, was ihn hierher führte. Wir behielten ihn für die Nacht
und dann verliess er uns. Ich sah, wie er den Hügel hinaufging.
Ich begleitete ihn nicht, und sah nicht, wie er wieder hinunterging;
ich zog es vor, da zu bleiben und zu schauen, wie er wie ein Engel
himmelwärts verschwand !"

Im Jahre 1882 starb Emerson in Concord — und wir, die wir
ihn nicht auf den Friedhof begleiteten, sehen auch nur, wie er
wie ein guter Engel wohl auch hinaufstieg, nicht zu verschwinden,

468



sondern sich als grosser leuchtender Stern den andern anschliessend,

die schon dort oben glänzen, uns mit seinem festen, reinen,
sanften Blick auf dem Weg neuer Hoffnung, neuen Glauben und
neuer Liebe zu führen.

* * #

Freunde, ich habe ihnen gesagt, dass die Bekanntschaft mit
Emerson mir eines der grössten Erlebnisse gewesen ist. Wie kann
ich das nun beschreiben? Vielleicht so, wenn ich mich ohne
Undankbarkeit gegen andere Freunde diesseits und jenseits des Grabes
in dieser Weise ausdrücken darf:

Er ist der erste Mensch gewesen, von dem ich den Eindruck
hatte: „Dieser da glaubt wirklich an Gott," — wirklich — eine
grössere, eine umwälzendere Entdeckung in der Welt kann es nicht
geben

Sie meinen vielleicht, dass wenn ich das Evangelium je gelesen
hatte, ich doch vorher wenigstens einen Menschen hätte kennen
sollen, von dem das Gleiche in noch stärkerem Masse galt.

Das war eben nicht so, oder nicht ganz so, denn den Menschen
Jesus, so wurde mir lange Zeit ganz feierlich erklärt, durfte ich
eigentlich nicht als einen wirklichen, normalen Menschen ernst
nehmen. Wenn ich das tue, so sei. das eben der tödliche Irrtum, das
allergründlichste Missverständnis; das habe er übrigens selbst
verboten oder verbieten wollen. Die Folge davon war eine doppelte:
erstens, dass ich nicht recht wusste, was ich von der historischen
Wahrheit des Evangeliums zu denken hatte, das dann eben nicht
von menschlicher Geschichte, sondern von ganz ausserhalb der
„gewöhnlichen Wirklichkeit" liegenden Sachen berichten wollte, und
zweitens, wenn es mir einigermassen gelang, das Evangelium in
der traditionellen Weise als Bericht irgend einer Wirklichkeit ernst
zu nehmen, so durfte es jedenfalls nicht die Wirklichkeit des gewöhnlichen

Menschentums sein. Somit wurde mir wohl ein Wesen
beschrieben, das endlich einmal in Worten und Taten an Gott geglaubt
hat, das aber eben gar kein Mensch war. Ein zweites solches Wesen

sollte es übrigens nie und nimmer wieder geben, das heisst,
nicht vor dem jüngsten Gericht.

Nun, liebe Freunde, ich wäre des grossen Menschen, von dem
ich heute Abend zu erzählen habe und der diese Probleme selbst in
der rücksichtsvollsten, wenn auch aufrichtigsten Weise behandelt
hat, gänzlich unwürdig, wenn ich behaupten wollte, dass mit diesen
Bemerkungen die Frage erledigt sei. Ich gebe vollständig zu, dass
mir in diesen Dingen ein wichtiges Licht fehlen kann, solange es

fehlt, muss ich aber sagen: ich sehe nicht. —
Dies nur zur Erklärung, wie m i r Emerson eigentlich als der

erste Mensch vorkommen konnte, der w i r k i c h an Gott glaubte.
Dann geschah auch sofort das zweite Wunder : Als mir Emerson

469



'¦"•V "

einmal geholfen hatte, mich wirklich von der innerlich erdrückenden,
innerlich fremden Tradition zu befreien und das Evangelium menschlich

und frei, das heisst wieder göttlich zu interpretieren, da kam
denn Jesus erst zu seinem Rechte, er wurde wieder ein wirklicher
Mensch, nun aber derjenige, der wie kein zweiter an Gott
geglaubt hat.

Glaubt aber nicht, irgendwo bei Emerson eine unangenehme,
verletzende, negative Polemik im Sinne der Philosophen des 18.

Jahrhunderts gegen die gewöhnliche Auffassung von Jesus zu find-
den. Diese ganze Auffassung korrigiert er sozusagen, um den schönen

Ausdruck eines Freundes auch hier zu gebrauchen, nicht nach
rückwärts, sondern nach vorwärts. Ich kenne keinen Menschen,
keinen Schriftsteller, der, wenn er von Jesus redet, einem einen so
erhabenen Widerschein von dieser Seele zurückwirft. — Ich
schreibe Seele, um der Streitfrage Gott oder Mensch aus dem
Wege zu gehen, die vielleicht doch nur einem Wortstreit entspringt.
Für Emerson ist Jesus ein Gott, aber gerade wie jeder von uns es
auch ist in dem Augenblick, wo er jede Selbstsucht aufgibt, um
ganz im Dienst des Geistes des Vaters aller Menschen und aller
Wirklichkeit zu leben. Dies entspricht jedenfalls einer ganz klaren
Stelle des Evangeliums:

(Joh. 10, 34—36) „Steht nicht in eurem Gesetze geschrieben",
fuhr Jesus fort,

„Ich habe gesagt: ihr seid Götter!"
„Wenn euer Gesetz die, an die sich das Wort Gottes richtet, „Götter"

nennt, und die Schrift doch nicht Lügen gestraft werden kann,
warum klagt ihr mich denn der Gotteslästerung an, weil ich
gesagt habe: ,Ich bin Gottes Sohn!', mich, den der Vater geheiligt
und in die Welt geschickt hat?"
Vielleicht entspricht diese Auffassung wieder weniger andern,

richtig oder falsch verstandenen oder überlieferten Worten Jesu.
Das ist hier nebensächlich.

Die Grundwahrheit, für die Emerson in aller Demut geschrieben,
gestritten und gelebt hat, ist nämlich folgende: „Der Glaube, der
auf einer Autorität beruht, ist kein Glaube, ob diese Autorität
nun Prophet, Bibel, Priester, Kirche oder öffentliche Meinung
heisst." „Der Grad, in dem man sich auf eine Autorität stützt, ist
auch der Grad des Verfalles der Religion, des Verschwindens des
Geistes." „Die Stellung, die die Menschen Jesus nun seit Jahrhunderten

gegeben haben, ist eine Stellung der Autorität. Dies ist für
die Menschen selbst charakteristisch und kann die grossen
Tatsachen nicht verändern : Gross ist die Seele und schlicht. Sie schmeichelt

nicht, sie folgt nicht blindlings, sie beruft sich nicht auf andere,
sie glaubt an sich selbst."

Noch schärfer schreibt er an einer andern Stelle:

470



^. - ^- .T % f-^ *¦: :¦.,'•¦

„Gott wird sich Feiglingen nicht offenbaren Du musst sorgfältig

auf dich selbst hören und dich nicht nach der Andacht der
andern Menschen richten. Sogar ihre Gebete können dir schädlich
sein, bis du selbst deine eigenen gefunden hast."

Mit Emerson leuchtet eine von Jesus proklamierte, von seinen
Namensjüngern aber bald wieder tief begrabene Wahrheit wieder
auf, nämlich, dass unser Verhältnis zu Gott nicht nur keine Sache
der Tradition sein darf, sondern eigentlich erst dann beginnen kann,
wenn diese Tradition innerlich überwunden ist: „Erst wenn du
deinen Gott der Ueberlieferung zerbrochen hast, erst wenn du mit
deinem Gott der schönen Redekunst aufgehört hast, kann Gott dein
Herz mit seiner Anwesenheit in Flammen setzen."

In diesen Mahnungen ist nicht das Negative die Hauptsache,
sondern das starke Vertrauen Emersons, dass in der heiligen,
ungestörten Einsamkeit des Gewissens jeder von uns die grosse Stimme
hören wird.

Diese Ratschläge Emersons dürfen auch nicht eng verstanden
werden. Dass wir einander gegenseitig bedürfen und einander helfen

müssen in der Entwicklung des geistigen Lebens, war ihm
selbstverständlich klar, sonst hätte er nicht geredet und gelebt.

„Die Heiligen und Halbgötter, welche die Geschichte anbetet,
müssen wir immer mit einem grossen Vorbehalt annehmen. In Zeiten

der seelischen Oede werden wir gestärkt dadurch, dass wir uns
ihrer erinnern. Wenn sie aber unserer Aufmerksamkeit aufgezwungen
werden, wie dies seitens gedankenloser Menschen geschieht, so
ermüden sie und ersticken sie uns. Die Seele offenbart sich einsam,
ursprünglich und rein nur dem Einsamen, dem Selbständigen, dem
Reinen."

„Das Christentum", schreibt er noch, „werden wir nie vom
Religionsunterricht aus sehen können: auf den Weiden, von einem
Boote auf dem Teich aus, im Walde, wo die Vögel singen, mögen
wir vielleicht, gereinigt durch das freie Licht und durch den Wind,
getaucht in die See der schönen Formen, die das Feld uns bietet,
das Glück haben, die Lebensgeschichte Jesu in ihrem richtigen
Verhältnis zu erfassen. Mit Recht ist das Christentum den besten
Menschen lieb, und doch gab es nie einen in der christlichen Kirche
erzogenen jungen Philosophen, der sich nicht besonders über diesen
mutigen Text des Apostels Paulus freute: „Dann wird auch der
Sohn selbst demjenigen Untertan sein, der ihm alle Dinge
unterworfen hat, auf dass Goit alles in allem sein kann."1) Wie gross und
willkommen die Ansprüche und die Tugenden der Einzelnen sein
mögen, so drängt doch der Instinkt des Menschen sehnsüchtig
vorwärts dem Ueberpersönlichen, dem Unbegrenzten entgegen und

i) l.Kor. 15,28.

471



rüstet sich gegen eng dogmatisierende Scheinheilige freudig mit
jenen weitherzigen, generösen Worten der Bibel selbst."

In diesem Zusammenhang sollte die ganze Ansprache an die
Theologiestudenten gelesen werden.

„Das geschichtliche Christentum, wie es uns erscheint und seit
Menschenaltern erschienen ist, ist nicht die Lehre der Seele, sondern
eine Uebertreibung des Persönlichen und des Ritualen. Es hat mit
schädlicher Uebertreibung auf die Person Christi den Nachdruck
gelegt. Die Seele kennt keine Person. Die Art und Weise, wie dieser
Name von Ausdrücken begleitet wird, die einst der Bewunderung
und Liebe entsprangen, heute aber in offizielle Titel erstarrt sind,
tötet jede edelmütige Zuneigung und Freundschaft. — Alle, die mich
hier hören, müssen fühlen, dass die Sprache, in der Christus in
Europa und Amerika beschrieben wird, nicht der natürliche Stil der
Freundschaft und der Begeisterung für ein gutes und edelmütiges
Herz ist, sondern eher die konventionelle Form, die ein- für allemal
für einen bestimmten Halbgott festgelegt ist, und in der etwa die
Morgenländer oder die Griechen ihren Osiris oder Apollo beschreiben

würden."
„Die Ungerechtigkeit dieser üblichen Art der christlichen

Predigt", sagt er weiter in der gleichen Rede, „ist nicht weniger
offenkundig Jesus gegenüber als gegenüber den Seelen, die sie entheiligt.
Entehre nicht das Leben und die Gespräche Christi, indem du sie
isolierst und als Besonderheit erklärst. Lasse sie, eben wie sie geschehen,

warm und lebendig als Teile des menschlichen Lebens, der
Landschaft und des fröhlichen Tages daliegen."

Solche tiefe, wichtige Wahrheiten sind manchmal leichter aus
grosser Entfernung zu erkennen. Der Chinese Ch'ien Yuan Tung,1)
einer der Führer der „Neuer-Geist-Bewegung", schrieb i. J. 1922:
„Wir können uns vor Christus beugen, weil er derjenige war, der den
tief revolutionären Geist besass und den Mut hatte, mit alten
Gewohnheiten zu brechen, der neue Begriffe schuf und niemand
nachahmte. Statt diesen grossen Revolutionsgeist von ihm zu übernehmen,

haben ihn die Christen; einfach angebetet und ihm dadurch
Unrecht getan."

Durch" die vorstehende Zusammenstellung verschiedener Worte
Emersons, die sich alle auf eine Frage beziehen, die mir persönlich
viel zu schaffen gab, könnte ich aber ihm selbst in Ihren Augen auch
ein grosses Unrecht tun. Es entsprach eben ganz und gar nicht
seiner Art, ein grosses Kapitel über irgend eine polemische Frage
hauptsächlich im negativen Tone zu schreiben. Nicht dass es ihm
dazu an Mut gefehlt hätte: er hatte aber für die Wahrheit, die in
jeder aufrichtigen, wenn auch begrenzten Ueberzeugung liegt, eine

x) Chinese Recorder, Oktober 1922, nach Hodgkin: China in the family
of nations, Seite 222.

472



' "d ¦"""- .—''- '¦

so tiefe und natürliche Achtung, dass es ihm nie eingefallen wäre, den
nach seinem Gefühle zu eng geschlossenen Kreis einer solchen
Ueberzeugung einfach unterdrücken zu wollen; vielmehr zog er
ruhig und in aller Liebe und Freundlichkeit um diesen Kreis einen
grösseren herum. Nur gelegentlich und nebenbei brauchte er die
negativen Wendungen, die ich aus zwölf Bänden zusammengesucht
und zitiert habe.

Der Erhabenheit der Gestalt Christi hat er nicht nur keinen
Abbruch getan, sondern an jeder der zwölf bis fünfzehn Stellen der
Essays, wo er seinen Namen nennt, hat er durch irgend einen neuen,
frischen Ausdruck gezeigt, wie lebendig er die unermessliche Grösse
Jesu empfand. -#¦ Diese Grösse hielt er aber für das natürliche Mass
des Menschen überhaupt. Emerson ist, wie gesagt, nicht nur
derjenige, der persönlich und direkt, aus erster Hand sozusagen,
an Gott glaubt, sondern auch derjenige, der einen die lebendige,
greifbare Wirklichkeit Jesu wie kein anderer erleben lässt.

Nach den Erfahrungen des Krieges, nach der Katastrophe, in die
eine in der Zwangsjacke der erstarrten Formen fast abgestorbene
Religion uns, wie Leichen in ein Grab, millionenweise hineinstürzen
liess, darf man sich wohl fragen, ob hier nicht eine viel deutlichere,
eindringlichere Auseinandersetzung mit der bisherigen Haltung der
Christenheit nötig wäre, als bis jetzt erfolgt ist.1) An Emersons
Beispiel können wir jedenfalls lernen, wie solche Auseinandersetzungen

ohne Kompromisse und doch in aller Liebe geschehen
können.

Im Juni 1832 hatte Emerson der Kirche vorgeschlagen — wie
es scheint mit der Hoffnung auf ihre Zustimmung —, das heilige
Abendmahl einfach als Gedenkfeier ohne Gebrauch der „Elemente"
(d. h. von Brot und Wein) zu gestalten. Das Komitee, dem dieser
Vorschlag überwiesen wurde, sprach Emerson in seinem Bericht
sein Vertrauen aus, lehnte es aber ab, für diese Aenderung
einzutreten, da es sich für einen solchen Beschluss nicht für zuständig hielt.

So wurde Emerson vor die Frage gestellt, ob er gewillt sei, in
seinem Pfarramt zu bleiben und den Ritus in der üblichen Form
auszuführen.

Er ging allein in die „White mountains", die damals wenig
besucht waren, um die ernste Frage zu überlegen, ob er bereit sei

— eher als einer Verpflichtung seines Pfarramtes nachzukommen,
die nicht mehr mit seinem Glauben und seinem Empfinden in
Einklang stand — eine Stelle zu opfern, in der er seinen doch so
mannigfaltig und eng an ihn gebundenen Leuten dienen konnte, und
für die er sich so viele Jahre lang vorbereitet hatte. Für ihn war
aber nur eine Antwort möglich. Eine Woche später kam er zurück

1) In dieser Beziehung sollte das ganze Werk von Alfred Loisy heute
besonders erwähnt werden.

473



p- ;
¦ >

mit klar gefasstem Entschluss, den er seiner Gemeinde in einer
Predigt mitteilte. Am gleichen Tage reichte er seine förmliche Demission

ein. Seine Gemeinde wollte sich äusserst ungern von ihm trennen.

Man hoffte, dass noch irgend ein Ausgleich möglich sei.
Schliesslich, nach zwei Vertagungen und ausgedehnter Diskussion
wurde seine Demission mit dreissig Stimmen gegen vierundzwanzig
angenommen. Gleichzeitig wurde beschlossen, dass sein Gehalt ihm
bis auf weiteres bezahlt werde.

Der letzte Zug ist echt amerikanisch im besten Sinne. Die Edelmut

solcher Leute erweist sich nicht in Worten, sondern in Taten,
und zwar nötigenfalls auch in einer so niedrigen Sache wie der
Finanzfrage, die für uns alle ja bekanntlich noch eine gewisse Rolle
spielt. Der Gedanke, dass der Freund und Pfarrer, von dem sie
schieden, infolge seiner Ueberzeugungstreue noch materiell leiden
müsse, war ihnen unerträglich.

Ich bedauere, dass mir der Mangel an Zeit verbietet, Ihnen den
Abschiedsbrief zu lesen, den Emerson an seine Gemeinde richtete.
Keine Erbitterung, im Gegenteil eine tiefere Freundschaft, — da
herrschte Christusgeist auf beiden Seiten.

Nicht so glatt verlief die Sache, als Emerson sechs Jahre später
seine berühmte Rede an die Studenten am Promotionstag in Har-
Avard vorlas. „Er begegnete", schreibt sein Sohn, „dem Widerstand
derjenigen, die ein wachsames Auge für jede Ketzerei haben und
die selbst der Tradition gegenüber verpflichtet und ihr ausgeliefert
sind. Diese schmerzlich getroffenen und gekränkten Hirten der Herde
protestierten oder leugneten in heftiger Weise jede Mitschuld am
Zustandekommen einer solchen Kundgebung."

Emerson lehnte es ab, sich in eine Diskussion einzulassen. Den
Gedanken, der ihm in ernstem Gebete gegeben worden war, hatte er
geäussert, und dann zog er sich zurück, um ihn selbst wirken zu
lassen. „Er war wie ein Sonnenstrahl in die Versammlung hineingeglitten,

und gerade wie ein Sonnenstrahl glitt er wieder heraus."
Wäre es denn nicht besser gewesen, solchen peinlichen

Auseinandersetzungen auszuweichen? Frage und Antwort finden sich in
einer Stelle seines Tagebuches. „Warum sollte ich einen Glauben
lokkern oder stören, der für viele Geister ein nützliches Mittel ist, um
näher an Gott zu kommen?" — „Auf diese Frage will ich nun
antworten. Ich tue es, weil ich glaube, dass die gewöhnliche Meinung
in dieser Sache schädlich ist, indem sie zwischen Gott und Mensch
ein Medium einschaltet und Gott von unserm Geiste entfernt."

Unter den besten Freunden Emersons befand sich der berühmte
Pfarrer und soziale Vorkämpfer Theodor Parker. Und nachdem
auch einige der hier versammelten Freunde durch meine sehr kon-

¦ 2entrierte und dadurch etwas verzerrende Zusammenstellung der
kritischen Bemerkungen Emersons vielleicht schmerzlich getroffen

474



sein könnten, freut es mich besonders, auf das schöne und innige
Verhältnis Emersons zu diesem grossen Freunde hinzuweisen.
„Parker," schreibt sein Biograph, Pfarrer Altherr, „schaute zu Emerson

auf, wie der Schüler zum Meister." Er nennt ihn „das glänzende
Gestirn, das sich in den Winternächten über Boston erhob, ein
Anblick, wie ihn Amerika nie zuvor genossen, noch jetzt (1859) ein
gesegnetes Wunder." Parker genoss im Kreis der Bostoner „Freunde"
das Glück vertrauten Umgangs mit Emerson, gegen dessen Pantheismus

— ich werde sofort auf dieses Wort von Pfarrer Altherr
zurückkommen — er freilich seinen eigenen Theismus klar abgrenzte
und bemerkte, sein Christentum werde ihm Emerson nicht umstürzen

In der Folge blieb das Verhältnis zwischen den beiden Männern
immer das:. Emerson der theoretisierende Meister und Parker der
in die Praxis umsetzende selbständige Genosse: jener der ruhmbedeckte

Feldherr, und dieser der General in der Schlacht. Was
Emerson sagte und schrieb, wurde willig bewundert, weil er die
Kirche verlassen; was Parker in viel positiverem Sinne verkündete,
regte die Welt auf, weil er es im kirchlichen Amt tat Emerson starb
als der gepriesene Denker, Seher und Priester seines Jahrhunderts,
Parker fiel dreissig Jahre vorher, an den Wunden, die der Kampf ihm
geschlagen, verblutend."

Ich bin nicht im stände zu beurteilen, ob alle Nuancen dieser
übrigens für beide Männer gleich ehrenden Darstellung ihres
Verhältnisses in jeder Beziehung der Wirklichkeit entsprechen. Es kam
nur darauf an zu zeigen, wie sich ein christlicher Pfarrer wie Parker,

der Emerson aus nächster Nähe kannte, zu ihm stellte.
Ich weiss auch nicht, ob der Ausdruck Pantheismus, den Pfarrer

Altherr zur Kennzeichnung der Stellung Emersons im Gegensatz
zu derjenigen Parkers anwendet, von Parker selbst oder von seinem
Biographen stammt. Jedenfalls hat Emerson selbst nie dieses Wort
gebraucht, um seine eigenen Ansichten zu bezeichnen. In gewisser
Beziehung und bis zu einem gewissen Grade mag es, rein
philosophisch gesprochen, berechtigt erscheinen. Es haftet aber dem
Worte Pantheismus ein Beigeschmack an, vor allem derjenige der
analytischen pedantischen Schulphilosophie, der ihn auf Emerson
angewendet, ebenso irreführend und anstössig erscheinen lässt, als
wenn er etwa auf das Evangelium bezogen würde.

Damit gelangen wir zur Frage nach dem philosophischen
System, das Emerson angenommen oder aufgestellt hat — und sind
in der glücklichen Lage zu antworten, dass er eben gar kein System
angenommen oder aufgestellt hat. Eigentlich ebenso wenig wie
Jesus, obschon ihn seine Schulbildung hie und da verleitet, auch
Worte der Schule statt Worte des gewöhnlichen Lebens zu
gebrauchen. Als man einst Emerson fragte, was die Transcendentali-
sten, wie er und seine Freunde, sich dann und wann bezeichnen lies-

475



sen, dächten und glaubten, da antwortete Emerson: „Um das zu
erfahren, brauchst du dich nicht an die deutschen Metaphysiker zu
wenden, sondern brauchst einfach das, was die Tradition zu deinen
eigenen Seelenerlebnissen hinzugefügt hat, wieder fallen zu lassen:
was übrig bleibt, ist unser Transcendentalismus !"

Emerson leugnete prinzipiell die Fähigkeit der Worte, oder besser

gesagt der logisch analytischen Begriffe, in irgendwelcher
Zusammensetzung die tiefsten Wahrheiten in befriedigender Weise zu
beschreiben, zu definieren, zu erklären. Damit hat er den Grundgedanken,

den Bergson noch ganz besonders betonen sollte, siebzig
Jahre früher angegeben, und zwar in einer Weise, die mir
konsequenter erscheint als diejenige Bergsons. Während letzterer einen

ganzen Band braucht, um in wohl balancierten, analytisch-logischen
Betrachtungen zu beweisen, dass die wichtigsten Fragen solchen
Betrachtungen eben unzugänglich sind, erledigt Emerson die Sache
in einigen Seiten und fährt dann in der Erforschung oder Beschreibung

der Grundwahrheiten in einer ganz anderen Art als der
analytisch-logischen weiter.

Gegen das Trachten nach logischer Erklärung und analytischer
Darstellung von Dingen, für die ein solcher Schlüssel einfach nicht
passt —r z. B. der Unsterblichkeit der Seele —, schreibt er:

„Wir dürfen diese Schlösser nicht mit einem Dietrich bearbeiten.
Wir sollen diese niedrige Neugierde aufgeben. Eine Antwort in
Worten ist illusorisch, tatsächlich ist sie keine Antwort. Verlange
keine Beschreibung der Gegenden, nach denen du segelst. Die
Beschreibung beschreibt sie nicht. Morgen wirst du dorthin gelangen
und an Ort und Stelle Kenntnis davon erhalten. Menschen fragen
nach der Unsterblichkeit der Seele, nach den Beschäftigungen im
Himmel, nach dem Schicksale des Sünders usw. Sie bilden sich
sogar ein, Jesus hätte genau auf diese Fragen Antworten gegeben. Nie
aber sprach dieser erhabene Geist in ihrer Mundart. Mit Wahrheit,
Gerechtigkeit, Liebe, den Kennzeichen der Seele, ist der Begriff der
Unveränderlichkeit wesentlich verbunden. Jesus, in dieser sittlichen
Welt lebend, vom Sinnlichen befreit, allein auf die Offenbarung des
Sittlichen achtend, hat den Begriff der Dauer vom Wesen jener
Kennzeichen nie getrennt und sprach nie ein Wort über das
fortdauernde Leben der Seele. Es war seinen Jüngern vorbehalten, die
Dauer vom Element des Sittlichen zu scheiden, die Unsterblichkeit
der Seele als Lehre aufzustellen und sie mit Argumenten zu beweisen.
In dem Augenblick, wo die Lehre der Unsterblichkeit getrennt
gelehrt wird, ist der Mensch schon gefallen. In der Strömung der
Liebe, in der demütigen Anbetung ist die Frage des Fortdauerns
ausgeschaltet. — Kein Mensch, in dem Gott lebendig ist, wird diese
Frage stellen und sich zu solchen Argumenten herablassen. Denn
die Seele steht treu zu sich selbst, und der Mensch, in dem sie lebt,

476



¦ ¦¦¦.'¦¦. t

-
:

¦¦ ¦¦¦•¦:¦• ¦¦ ¦¦'¦ ¦¦•¦¦-y

kann nicht von der Gegenwart, die unendlich ist, hinwandern nach
einer Zukunft, die bestimmt begrenzt und somit endlich ist.

Diese Fragen über die Zukunft, die zu stellen wir immer wieder
versucht sind, sind ein Bekenntnis unserer Sünde. Gott hat keine
Antwort für sie. — Keine Antwort in „Worten" kann eine Frage
über „Dinge" beantworten. Die Seele antwortet nicht mit Worten,
aber mit dem Dinge selbst, nach dem gefragt wird.

Sehr ähnlich sagt Jesus: „Wenn du tust, was ich dir sage, wirst
du erkennen, in wessen Namen ich spreche."1)

(Schluss folgt.) PierreCeresole.
MHIIIIIIIIllMIUlIlIHMIllllllllllllllllIlllllllllllllllllilllllMIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIlllllllMIIIIIIIIIIIIIIIIIIIItllllllllHIIIIIIIiniUlllllllMIIIIIIIIIIIIIJIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIH

| Ö i Aussprache | Q |
7imimmiiiiiimiiiiniiiiiimmmmiimmiimiimmmmmimmitimmm t nun limili illimmiimllllllilliiiiimliiii hiiiiim

Zum Streit über F. W. Förster.

Breslau-Karlowitz, 7. Juli 1928.

Herrn Jakob Weidenmann, Kesswil am Bodensee.
1. Kor. 16, 14.

Sehr geehrter Herr, ich will nicht den entrüsteten Ton aufnehmen, den Sie
angeschlagen haben. Sie verkennen mich durchaus, wenn Sie mir einen sehr
gründlichen Exodus aus der ganzen verhockten Gemütlichkeit bürgerlich
beschränkten Denkens anraten zu müssen glauben. Ich bin nie behaglicher Philister

gewesen, bin stets meinen Weg gegangen und tue es jetzt mit 65 Jahren
erst recht. Als gereifter Mann bin ich nicht gewöhnt, unbekümmert drauflos
zu schreiben, fühle mich also auch nicht veranlasst, etwas von dem, was ich
geschrieben habe, zurückzunehmen.

Dass ich die Stimmung in meinem Vaterlande richtig beurteilt habe,
beweist der Ausfall der Maiwahlen.

Bekannt ist miit, dass Fr. W. Förster, den ich übrigens im „Mutigen
Christentum" (Nr. 4 vom 22.1.28: „Wie es gemacht wird") gegen unsachliche
Angriffe verteidigt habe, um seiner Ueberzeugung willen viel gelitten hat, und ich
ehre ihn deshalb. Aber mir fehlt trotz allem ein Letztes, das Letzte doch
über Gefühle lässt sich nicht streiten, eher schon über den wissenschaftlichen
und ethischen Wert von Kants Schrift „Zum ewigen Frieden".

Drum schliesse ich endgültig und verabschiede mich von Ihnen, sehr
geehrter Herr, mit ergebenstem Gruss Dr. Sattig.

Schlusswort der Redaktion.

Die vorstehende Erwiderung auf den Brief von J. Weidenmann im Juniheft
kann leider erst jetzt, also etwas stark verspätet, erscheinen, da das Juli-August-
Heft wie das September-Heft dafür keinen Raum hatten. Ich möchte mir
nun erlauben, zu dem bestimmten Punkte, der in der Kontroverse Weidenmann-
Sattig verhandelt wird, wenigstens in Kürze ebenfalls Stellung zu nehmen.

„Es ist mir durchaus klar, dass keine Rede davon sein kann, Förster
daraus einen Vorwurf zu machen, dass er im Auslande lebt und von dort aus
sagt, was er dem deutschen Volke zu sagen hat. Namentlich darf man bei
Förster nicht an irgend etwas denken, das wie Feigheit oder Schonung seiner
selbst aussähe. Förster ist der Mann einer fast unerhörten Tapferkeit und
Unbedingtheit, einer Tapferkeit und Unbedingtheit, wie man sie in Jahrhunder-

i) Joh. 7, 16—17.

477


	Emerson (1803-1882)

