
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 10

Artikel: Der Vater der Barmherzigkeit

Autor: Hubacher, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Vater der Barmherzigkeif.1)
2. Kor. 1. 3 und 4. Gelobt sei Gott und der Vater unseres

Herrn Jesu Christi, der Vater der Barmherzigkeit und Gott altes
Trostes, der uns tröstet in aller unserer Trübsal, dass wir auch
trösten können, die da sind in allerlei Trübsal mit dem Trost,
damit wir getröstet werden von Gott.

Dass Gott barmherzig ist, verkündigt die ganze Heilige Schrift
von der ersten bis zur letzten Seite. Der Verfasser des 103. Psalms
nennt ihn barmherzig und gnädig, geduldig und von grosser Güte.
Im zweiten Brief an die Korinther bricht Paulus in einen Lobpreis
Gottes aus, wo er ihn den Vater der Barmherzigkeit und Gott alles
Trostes nennt und im Hebräerbrief werden wir aufgefordert, um
des mitleidigen Hohepriesters willen, der uns in Jesus Christus
gegeben ist, zu dem Gnadenstuhl Gottes hinzutreten, auf dass wir
dort Barmherzigkeit empfangen und Gnade finden. Es ist gar nicht
einzusehen, woher wir etwas von der Barmherzigkeit wussten, wenn
wir sie nicht bei Gott sähen und von ihm lernten. Die Natur ist
nicht barmherzig. In ihr geht es mitleidlos zu, da tobt ein wilder
Krieg, wo ein Wesen auf Kosten des andern lebt, ihm die Nahrung
wegnimmt oder es verzehrt. Die Menschen sind nicht barmherzig,
sie kümmern sich um ihr eigenes Wohlergehen und verhärten ihre
Herzen gegeneinander, haben wohl etwa Bedauern mit sich selbst,
nehmen aber das Unglück anderer leicht als etwas Natürliches hin.
Sie hätten nie von sich aus das wunderbare Wort Barmherzigkeit
auf die Lippen genommen, weil sie wohl wussten, dass es dort keinen

reinen Klang gibt. Die Menschen sind nicht barmherzig, aber
Gott ist es. Er ist der Vater der Barmherzigkeit und Gott alles
Trostes. Weil er der Vater und Schöpfer ist, der durch sein Wort
die Welt aus dem Nichts ins Dasein ruft, ist er auch der Vater der
Barmherzigkeit und der Ursprung und die Quelle alles Trostes.
Dass er das ist, wissen wir nicht von uns aus, sondern weil es, wie
es oben hiess, die Schrift verkündigt. Dass Gott ist und dass wir
göttlichen Geschlechtes sind, das können wir von uns aus wissen,
unsere Vernunft kann es erfassen, seine ewige Kraft und Gottheit
kann ein nicht gänzlich verfinstertes Herz ersehen aus den Werken
seiner Macht; hier gibt es das, was man Erfahrung nennt: ein zur
Kenntnisnehmen von Wirklichkeiten, die keinem, der sehen will,
verborgen bleiben können. Von Gottes Barmherzigkeit dagegen
haben wir keine Erfahrung und kann es keine geben. Sie steht ge-

Nach einer Predigt am 6. Mai 1928. Der Umstand, dass diese Predigt,
die wir leider, erst jetzt bringen können, auf H e h r i D u n a n t Bezug nimmt,
raubt ihr nichts von ihrer Aktualität. Sie passt übrigens, wenn man's recht
bedenkt, auch gut zur Tolstoi-Feier Die Red.

457



,,** p^:~

Wissermassen in der Luft. Wenn Gott barmherzig genannt wird, so
verstehen wir darunter das, was an ihm über Bitten und Verstehen
geht. Ueber Bitten geht die Barmherzigkeit deshalb, weil ihre
Gedanken höher sind als unsere Gedanken und ihre Wege besser als
unsere Wege und wir nicht wissen, was wir beten sollen, wenn
nicht der heilige Geist unserer Schwachheit aufhilft und uns mit
unaussprechlichem Seufzen vertritt, und über Verstehen geht sie
deshalb, weil sie ein Geheimnis ist, das kein Auge gesehen, kein
Ohr gehört hat, in keines Menschen Herz gekommen, sondern von
Gott denen bereitet ist, die ihn liebhaben. In seiner Barmherzigkeit

tut Gott etwas Besonderes, was er auch nicht tun könnte und
dabei doch Gott bliebe. Sie ist das unerhört Neue an ihm, das
was er nicht tun und sein müsste und doch tut und ist, worin er
gleichsam sich selbst überbietet und mehr und völliger Gott ist
als sonst. Hier strahlt seine Gottheit am hellsten, es ist wie wenn
von dem Feuer Gottes ein Funke abspränge und heller und immer
noch heller leuchtete und zuletzt heller leuchtete als das Feuer
selbst. Da ist Gott unser Gott, da ist seine Liebe am Werk,
da ist sein Regiment aufgerichtet. Er ist da der Vater aller
Menschen, der sich über seine Kinder erbarmt und damit das tut,
was diese Kinder nötig haben und worauf sie angewiesen sind,
worauf sie aber keinen Anspruch besitzen und was sie daher auch
niemals erwarten konnten. So verkündigt die Heilige Schrift Gottes
Barmherzigkeit als das Wunder, das alle Morgen neu ist.

Wenn wir so von Gottes Barmherzigkeit hören, ist das erste,
was uns dabei in den Sinn kommen muss, dass sie eben bei Gott
ist und bei ihm zutage tritt und daher nicht bei den Menschen ist
und nicht bei ihnen zutage tritt. Von dem, was die Menschen sind,
haben wir so gut wie von dem, was Gott ist, ein gewisses natürliches

Verständnis, wir kennen bis zu einem gewissen Grade uns
selbst und das, was wir sind und nicht sind, es kann uns die innere
Natur unseres Wesens nicht gänzlich verborgen bleiben, und da
werden wir anerkennen müssen, dass Barmherzigkeit, diese
Barmherzigkeit, nicht unsere Sache, Erbarmen zu üben nicht unsere
starke Seite ist. Der grosse Theologe des Mittelalters Thomas von
Aquino zählt vierzehn Werke der Barmherzigkeit auf, sieben
leibliche und sieben geistliche. Die leiblichen sind: Hungernde speisen,
Dürstende tränken, Nackte kleiden, Gäste beherbergen, Kranke
besuchen, Gefangene loskaufen und Tote begraben. Die sieben
geistlichen Werke der Barmherzigkeit sind: Unwissende lehren,
Zweifelnden raten, Traurige trösten, Fehlende zurechtbringen, Beleidigern

vergeben, Lästige ertragen und für alle beten. Nun könnte
man fragen, ob angesichts dieser doppelten Liste von gebotenen
Werken der Barmherzigkeit jemand die Kühnheit habe,
hervorzutreten und ähnlich wie der Jüngling im Evangelium zu sprechen :

458



ra^p^^.;.^*^.^ ; ..-,yy-^ï

„Das habe ich alles gehalten von Jugend auf." Es soll hier nur auf
eines der vierzehn Werke der Barmherzigkeit hingewiesen werden,
auf dasjenige, in welchem uns aufgetragen ist, Lästige zu ertragen.
Offenbar sind lästige Menschen gemeint. Jeder hat Menschen, die
ihm lästig sind oder es ihm doch zuzeiten sind. Jeder hat Leute
um sich, die ihm lästig sind, die sich, ohne dass sie gerufen wurden,

an ihn heranmachen, beständig etwas von ihm wollen, ihm
nachlaufen und nicht merken, dass er von ihnen genug hat, die
durch ihr zudringliches Wesen seine Gleichgültigkeit zum Widerwillen

steigern. Und dann geschieht es doch wahrscheinlich recht
selten, dass der Betreffende das Werk der Barmherzigkeit sieht und
übt, das ihm hier aufgetragen ist. Er wird den Lästigen eben nicht
ertragen, ihn nicht dulden, falls er dazu nicht einen ganz bestimmten

Grund hat, sich nicht an seinen Platz stellen, sondern ihn mit
kalter Höflichkeit oder vielleicht ohne jede Höflichkeit fortschicken,
indem er ihm zu merken gibt, dass man ihm überflüssig ist, d. h.
er wird den Lästigen eben nicht ertragen, sondern abschütteln. Ja,
wir werden in einem solchen Augenblick, wo wir einem Menschen,
der uns sucht und der uns nötig hat, zeigen können, dass wir ihn
in keiner Weise nötig haben und dass wir seine Gesellschaft sehr
wohl missen können, ein Gefühl leiser Befriedigung empfinden. Es
ist etwas in uns, das bleibt bei dem Leid des andern, bei der
Betrübnis, die wir ihm vielleicht selbst verursacht haben, nicht nur
gleichgültig, sondern geniesst es geradezu. Es kommt darin beim
Menschen etwas zum Vorschein, wo er, ähnlich wie Gott in seiner
Barmherzigkeit mehr und wahrhaftiger Gott ist als sonst, mehr
und völliger Mensch ist als sonst, wo auch er es nicht bewenden
lässt bei dem, was wir sonst an ihm sehen und immer von ihm
wissen, sondern darüber hinausgeht und etwas tut, was er nicht
tun müsste, etwas Neues und Unmotiviertes. Da tut auch der
Mensch etwas Besonderes, Unerklärliches, erfährt sein Wesen eine
Erweiterung und Ausgestaltung, die nicht sein müsste, da geschieht
auch bei ihm das Wunder, das alle Morgen neu ist. In dem, was
der Mensch von sich aus und in völliger Freiheit tut, ist er ganz
Mensch, ganz bei sich selbst und kann hier nichts anderes
offenbaren als seine Unfähigkeit und Unlust zum Erbarmen und seinen
Mangel an Liebe und Mitgefühl.

Wenn wir bei den Menschen, bei uns selbst und bei andern,
dann doch auch viel anderes sehen, wenn wir doch auch Erfahrungen

machen, die in uns einen andern Eindruck wecken, wenn wir
bei den Menschen doch nicht nur Gleichgültigkeit und Härte
beobachten, sondern sehen, wie von ihnen auch Trost, Rettung und
Heilung ausgeht, so kann das nach unserm Textwort nur so
zugehen, dass an diesen Menschen etwas sichtbar wird von der grossen,

unbegreiflichen Barmherzigkeit, die eine Offenbarung Gottes

459



_„„.,.,,„,, „. ¦¦^•^. ,,.y.,. f-.i.wvf •,,-,T.--. -va1-.- ¦¦ ,r.v.- ¦; ••' spBKÇ /:..;«;•' "'5Pp™!

und seine Gabe ist, und es wird sich herausstellen, dass diese etwas
anderes ist als Mitleid. Mitleid stellt sich bei den Menschen
verhältnismässig schnell ein und es ist nicht schwer, es künstlich zu
erzeugen. Es gibt viele Leute mit einem weichen Herz, und bei
vielen Leuten ist es leicht, sie zu rühren, ihren Augen Tränen des
Mitleides zu entlocken und sie sogar zu einer raschen Tat der Hilfe
zu entflammen. Wer die Mittel für ein wohltätiges Werk zu be
schaffen hat, macht im Ganzen und Grossen gute Erfahrungen.
Wenn es gilt, einen guten Zweck zu fördern, sind die Leute fast
immer zu haben. Nur muss leider gesagt werden, dass es oit
geradezu hartherzige Menschen sind, die bei wohltätigen Werken
am eifrigsten mittun. Die Stiftung für das Alter und das Blindenheim

erfahren häufig die tatkräftigste Unterstützung aus denjenigen
Häusern, wo die Dienstboten am schlechtesten gehalten sind. Man
muss sich oft verwundert fragen, wie solche Widersprüche möglich

sind. Man sollte doch meinen, wenn sich ein Mensch rühren
lässt, dann habe er ein lebendiges Verständnis für die Not der
Brüder, aber es bleibt in diesem Fall offenbar alles an der
Oberfläche, nichts geht tief hinein, nichts haftet. Wenn ihn einmal die
Not gequälter Menschen recht ergriffe, dann liesse sie ihn nicht
mehr los, dann müsste er darüber nachsinnen und studieren, wie
es so hat kommen können, es müsste ihn Nacht und Tag bedrücken,
dass es so viel Trübsal gibt, und er müsste sich darüber Gedanken
machen, wie der Not könnte gesteuert werden. Es müsste der
Wille aufgerufen, der ganze Mensch gepackt und in heiligen
Aufruhr versetzt werden und es müsste, wenn er gerade nicht helfen
könnte, in ihm ein Stachel zurückbleiben, ein grosses Verlangen,
ein tiefes Unbefriedigtsein, weil er es nicht vergessen könnte, dass
alle Menschen seine Brüder sind. Beim Mitleid ist von dem allem
nichts zu bemerken. Es ist eine flüchtige Wallung im Gemüt, die
sich bald hierhin, bald dorthin kehrt, sich heute nach einer armen
Witwe mit sieben unerzogenen Kindern und morgen nach einem
an der Pfote verletzten Kätzchen wendet. Ja, wenn wir den tiefsten
Grund alles Mitleides kennen lernen wollen, müssen wir noch
weitergehen und sein innerstes Geheimnis aufdecken. Die buddhistischen

Weisen in Indien lehren: „Wenn du einem Leidenden begegnest,

dann hilf ihm und gib ihm etwas. Wenn du das nicht tust,
stört dich der Anblick des Leidenden in deinem eigenen
Lebensgenüsse' Hier ist das Geheimnis alles Mitleides enthüllt. Es ist
erkannt, dass es im Grunde immer Mitleid mit uns selbst ist. Der
Anblick fremden Leides beeinträchtigt uns in unserm eigenen Le
bensgenuss, darum möchten wir es gern weg haben. Unser Mitleid

ist nicht Erbarmen, sonderen eine Angelegenheit der Nerven.
Zimperlichkeit und Nervenschwachheit ist unser Mitleid und darum

Interesse an uns selbst und nicht am andern. Darum ist der

460



7 ™'""_ 'v--"..;';;."';;-, ¦ - ¦ - -

Mitleidige meistens auch beruhigt, wenn ihm der Anblick des
fremden Leides erspart wird. Es war eben der Anblick des Leides,
der ihn störte, seine Nerven angriff. So hat man Mitleid mit einem
Bedürftigen und schenkt ihm eine Münze und weiss genau, dass
ihm damit nicht geholfen ist, aber man wird auf diese Weise seinen
das Gewissen beunruhigenden Anblick los. So kann man auch
den Krieg verabscheuen, weil die Vorgänge des Krieges unsern
schwachen Nerven in dem Masse zusetzen, dass wir es einfach
nicht mehr aushalten, einfach weil wir entsetzt sind über seine
Scheusslichkeit und der Gedanke an seine Leiden uns verfolgt und
uns vielleicht sogar noch am Schlaf stört. Beim Mitleid, und möchte
es noch so aufrichtig sein, ist es der Mensch, der zum Worte
kommt und sich auf seine Weise auslebt, der Mensch entdeckt da
in seinem Innern eine Seelenkraft und sucht eine Gelegenheit, sie
anzuwenden, findet sie bei einem Bedauernswerten und bedauert
nun, aber dieses Bedauern ist nun seine Sache, sein Besitz,
seine Tugend, mit der er sich herausstreicht. Er weiss ganz
genau, wo dieses Bedauern am Platze ist und wo nicht, er kennt
die Würdigen und die Unwürdigen, und überhaupt weiss er sich
auf der Höhe der Situation. Aus dem Mitleid wird eine Gerechtigkeit,

aber es ist die Gerechtigkeit der Pharisäer und Schriftgelehrten,
die Gerechtigkeit des auf sich selbst gestellten und in sich

ruhenden Menschen, der Gott nicht braucht, die Gerechtigkeit,
von der es im Evangelium heisst, wenn die unsrige nicht besser
sei, so werden wir nicht in das Reich Gottes kommen.

Nach dem Bericht des Evangelisten Lukas hat Jesus einmal die
Jünger zu sich gerufen und zu ihnen gesprochen: „Selig sind die
Augen, welche sehen, was ihr sehet, und die Ohren, welche hören,
was ihr hört, denn ich sage euch, viele Propheten und Könige
wollten sehen, was ihr seht und haben's nicht gesehen, und wollten
hören, was ihr hört und haben's nicht gehört." Jesus wollte damit
den Jüngern klar machen, dass ihnen eine grosse Vergünstigung ¦

zuteil wurde, dass sie zu einer ungewöhnlichen Stunde lebten und
etwas sehen und hören durften, um deswillen sie von Vielen konnten

beneidet werden. Er meinte damit nichts anderes als die
Offenbarung der Barmherzigkeit Gottes, die er selber war. Wir haben
gehört, die Barmherzigkeit Gottes habe die Bedeutung, dass Gott
etwas tut, was über Bitten und Verstehen geht, dass er darin über
sich selbst und über sein eigenes Wesen, wie wir es verstehen und
ordnungsgemäss denken können, hinausgehe und etwas Besonderes
tue. Aber nun fühlen wir wohl, dass dieser Bestimmung noch die
Fülle und der Inhalt fehlt. Darum wollen wir uns jetzt daran
erinnern, dass in unserer Korintherbriefstelle Gott nicht nur der
Vater der Barmherzigkeit, sondern auch der Vater Jesu Christi
genannt wird. Paulus sagt hier, dass Gott deshalb der Vater der

461



Barmherzigkeit ist, weil er der Vater Jesu Christi ist. Dass Jesus
Christus in die Welt gekommen ist, das ist die Erfüllung davon,
dass Gott es nicht bewenden lässt bei dem, was wir sonst von ihm
wissen und immer an ihm verstehen, sondern darüber hinausgeht
und etwas Besonderes tut, etwas unerhört Neues und überschwäng-
lich Herrliches, etwas, was wir nie hätten erwarten dürfen und er
auch nicht zu tun schuldig gewesen ist, was er aber denen
bereitet, die ihn lieb haben. Die Liebe Gottes zu uns erscheint in der
Tatsache, dass er trotz unserm durchgängigen Mangel an
Barmherzigkeit und Mitgefühl, den wir bei uns wahrnehmen und durch
den wir ihm den Rücken kehren, sich nicht von uns lossagt,
sondern sich zu uns bekennt und statt auf uns und unsern Mangel
auf sich selbst und seinen Reichtum schaut, und unser Gott wird
sichtbar und hörbar allen denen, die er sehend und hörend macht.
Durch seinen Willen geschieht es, dass sein Geheimnis, durch das
er sich gegen alle Menschen als Gott behauptet, zum Geheimnis
eines Menschen, des Menschen Jesus Christus wird. Weil wir Jesus
Christus haben, wissen wir, dass Gott sich nicht darauf einlässt,
unsere Schwachheiten wie ein Experte in Augenschein zu nehmen
und zu bekritteln. Was wir selbst mit dem Mitleid gemacht haben,
als wir es unter die Lupe nahmen und dagegen unsere Einwendungen

erhoben, das tut er nicht, obschon sein Blick tiefer dringt und
schärfer unterscheidet als der. unsrige. Er setzt vielmehr diesem
Mitleid den entgegen, von dem der Hebräerbrief sagt, dass er der
Hohepriester sei, der wahrhaft Mitleid haben kann mit unserer
Schwachheit, weil er in allem, wie wir, versucht ist durch die
Sünde. Durch dieses Mitleid ist unser Mitleid gerichtet und
verworfen, aber es ist auch im Leben dieses Mitleidigen vom Stall zu
Bethlehem an über sein Kämpfen, Leiden und Sterben hinweg bis
zu der Auferstehung an der Ostern Gott als ein Vater kundgetan,
der nicht nur ein gütiger Helfer und recht väterlicher Vater,
sondern der Vater aller Barmherzigkeit ist. Bei ihm ist das, was wir
nicht zu leisten vermögen, mit unendlicher Langmut übersehen und
mit grosser Geduld nachgesehen. Dort gibt es, was sonst ein
Unsinn und Widersinn und eine empörende Ungerechtigkeit, hier aber
höchste Weisheit und Fülle aller Gnaden ist: ein Eintreten des
Einen für die Andern, des Gerechten für die Ungerechten, des Reinen

für die Unreinen, des Starken für die Schwachen, des Schuldlosen

für die Sünder. Nur Barmherzigkeit, nur freie schenkende
Gnade kann das vollbringen. Es ist dabei nichts so, wie wir es

eingerichtet hätten, nichts nach unsern Gedanken, sondern alles
gegen unsere Gedanken und darum nach den grossen und ewigen
Gedanken Gottes. Es ist hier alles Geheimnis und Wunder. Wir
können dazu nur unser Einverständnis geben oder uns dagegen
stellen und auflehnen, nur glauben und anbeten oder misstrauen

462



Vf,

und Anstoss nehmen. Nach allem, was wir bei uns selbst sehen
und von uns aus wissen können, liegt es uns näher, nicht zu glauben

und unser Einverständnis nicht zu geben, weil wir in der
Versicherung, dass dort, wo es um unser Schicksal geht, die Entscheidung

nicht bei uns liege, nur eine Gefahr sehen können. Könnte
sie nicht mehr sein als eine Gefahr, könnte sie nicht ein Blendwerk
des Teufels sein? Wenn wir die Kraft haben, dieses Misstrauen
abzulegen, wenn wir uns selbst zum Trotz nicht Aergernis nehmen,
sondern anbeten, annehmen den barmherzigen Hohepriester und mit
Freuden zum Gnadenstuhl Gottes herzutreten, auf dass wir
Barmherzigkeit erlangen und Gnade finden, so kann es nur der heilige
Geist sein, der uns führt. Er sagt uns, dass wir Gegenstand von
Gottes Erbarmen sind, und dass uns in Jesus Christus geholfen
ist. Er lehrt uns Barmherzigkeit als Barmherzigkeit verstehen und
Gott als Gott, d. h. als Vater der Barmherzigkeit begreifen, weil
er der Vater Jesu Christi ist.

Schliesslich ist von der Barmherzigkeit Gottes noch zu sagen,
dass sie nicht für sich bleiben, sondern zu uns, den Menschen kommen,

in ihrem Leben das Zeichen einer Wende, in ihrem Dunkel ein
Licht werden will. Damit kommen wir zu dem, was in unserer
Korinth erb riefstelle ausgedrückt ist mit den Worten: „Auf dass auch
wir die trösten, die in allerlei Trübsal sind mit dem Trost, womit
wir selbst getröstet werden von Gott." — Das ist es, was wir zum
Schluss noch betrachten wollen und was höher ist als alle
Vernunft. Wir vernehmen nicht nur, dass Gott ist und dass er
barmherzig ist, sondern, dass seine Barmherzigkeit für uns da ist, dass
wir in diesem durch die Unbarmherzigkeit der Menschen in
Unordnung gebrachten, verwüsteten Leben mit ihm leben können nicht
ohne Zuversicht, nicht ohne Klarheit, nicht ohne Wirkung und
Segen sogar. Eben in der Kraft jener Barmherzigkeit. Das ist das
Neue, das uns die Schrift hier einzuprägen nicht vergisst. Es ist
da also von einem Trösten die Rede, das uns dann möglich werde.
Aber es wird dann ein besonderes Trösten sein, das uns dann möglich

wird, kein zügellosses Ausleben unserer weichen Gefühle, kein
kluges Abgrenzen der Sympathien, kein vornehmes Wählerischsein
in der Auslese der würdigen Empfänger und auch kein rasches
Besänftigen des Wehes, das sich vor unsern Augen abspielt und
das wir darum gern los sein möchten, sondern ein Trösten, ein
Schmerzlindern und Wundenheilen, das ein Werk der freien, gross-
mütigen Barmherzigkeit ist, die Freunden und Feinden in gleicher
Liebe entgegenkommt, weil sie kein Menschenwerk, sondern ein
Lobpreis des Vaters ist, der seine Sonne über Gute und Böse scheinen

und über Gerechte und Ungerechte regnen lässt. Wir meinen
etwas von dieser Barmherzigkeit, die nicht von Menschen ausgeht,
sondern sie besucht, bei dem Manne zu sehen, dessen Name jetzt

463



,r \ o».. • * .'i .wy r;i?5:'i ?*¦>:>.y-f;" !¦¦" .?'<'¦ ¦.¦*¦¦

in vieler Leute Mund ist, weil in diesen Tagen sein Geburtstag zum
100. Mal wiederkehrt, bei dem Genfer Henri Dunant. Es ist etwas
unwiderstehlich Ergreifendes am Leben und an der Persönlichkeit
dieses Mannes. Wir meinen an ihm einen Abglanz und Widerschein
von Gottes Herrlichkeit, insofern sie Erbarmen ist, zu entdecken.
Darum schon bei dem Kinde dieses auffallende und lebendige
Mitleiden mit denen, die in schmutzigen und sonnenlosen Wohnungen
hausen müssen und nichts ihr eigen nennen als ein ununterbrochene
Kette von Entbehrungen und Enttäuschungen, daher bei dem Manne
dann die Fruchtbarkeit des Denkens, die ihn den für uns heute zur
Selbstverständlichkeit gewordenen Gedanken einer planmässigen
und organisierten Hilfe für die Verwundeten im Krieg und die
Kranken im Frieden fassen und aussprechen liess, daher die Weite
seines Gefühls, das Freund und Feind mit gleicher Herzlichkeit ein-
schloss und seinem Werk sofort einen internationalen Zug verlieh,
daher diese wundervolle Bescheidenheit eines Mannes, der in den
Tagen seines Ruhmes seinen Rockkragen mit zahlreichen Orden
hätte schmücken können, aber ihn zum Unterschied von vielen
heutigen Schweizern nicht dekoriert hat, daher seine lächelnde
Ueberlegenheit in den Tagen der Armut und des Vergessenseins, wo er
auf der Strasse schmale Bissen essen und seinen schäbigen Rock
mit Tinte aufschwärzen müsste, daher auch die umfassende
Wirkung dieses Mannes, der staunenerregende Fortschritt seines Werkes

bis auf den heutigen Tag, wo alle namhaften Kulturländer von
ihm erreicht sind und ein breiter Strom von Liebe, Teilnahme und
Fürsorge sich über die Völker ergossen hat. Das war er, Henri
Dunant, ein bedeutender Mann, am bedeutendsten durch das, was
er selbst nicht war, hervorragend vor allem als ein Hinweis auf
das, was grösser ist als er. Sein Werk der Barmherzigkeit kann
das unsrige nicht überflüssig machen, noch darf es uns entmutigen,
das unsrige in Angriff zu nehmen. Was dort geschehen ist, kann
immer geschehen. Zu jeder Stunde kann es geschehen und geschiebt
es, dass Gott seine Menschen, zu denen auch wir gehören, in seine
Barmherzigkeit hineinruft, denn mancherlei sind die Trübsale, unter
denen gelitten wird, und darum auch mancherlei die göttlichen Hilfen,

sodass auch wir die leeren Hände ausstrecken dürfen, damit
er uns den rechten Tröster sende, durch den wir unsere Brüder
recht trösten können. Ernst Hubacher.

Emerson.1)
(1803—1882)

„Es wird bekannt gegeben" — sagt Emerson an einer recht
charakteristischen Stelle seiner Essays —, „dass ein gewisser Herr

]) Vortrag, gehalten in Bern 1926 vor der Gruppe „Neue Wege und Aufbau".

464


	Der Vater der Barmherzigkeit

