Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 10

Artikel: Der Vater der Barmherzigkeit

Autor: Hubacher, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Vater der Barmherzigkeit.!)

2. Kor. 1. 3 und 4. Gelobt sei Gott und der Vater unseres
Herrn Jesu Christi, der Vater der Barmherzigkeit und Gott alles
Trostes, der uns tréstet in aller unserer Triibsal, dass wir auch
trosten konnen, die da sind in allerlei Triibsal mif dem Trost, da-
mit wir getroste’t werden von Gott,

Dass Gott barmherzig ist, verkﬂndigt die ganze Heilige Schrift
von der ersten bis zur letzten Seite. Der Verfasser des 103. Psalms
nennt ihn barmherzig und gnadig, geduldig und von grosser Giite.
Im zweiten Brief an die Korinther bricht Paulus in einen Lobpreis
Gottes aus, wo er ihn den Vater der Barmherzigkeit und Gott alles
Trostes nennt und im Hebrierbrief werden wir aufgefordert, um
des mitleidigen Hohepriesters willen, der uns in Jesus Christus
gegeben ist, zu dem Gnadenstuhl Gottes hinzutreten, auf dass wir
dort Barmherzigkeit empfangen und Gnade finden. Es ist gar nicht
einzusehen, woher wir etwas von der Barmherzigkeit wiissten, wenn
wir sie nicht bei Gott sihen und von ihm lernten. Die Natur ist
nicht barmherzig. In ihr geht es mitleidlos zu, da tobt ein wilder
Krieg, wo ein Wesen aut Kosten des andern lebt ihm die Nahrung
wegnimmt oder es verzehit. Die Menschen sind nicht barmherzig,
sie kilmmern sich um ihr eigenes Wohlergehen und verhirten ihre
Herzen gegeneinander, haben wohl etwa Bedauern mit sich selbst,
nehmen aber das Ungliick anderer leicht als etwas Natiirliches hin.
Sie héitten nie von sich aus das wunderbare Wort Barmherzigkeit
auf die Lippen genommen, weil sie wohl wussten, dass es dort kei-
nen reinen Klang gibt. Die Menschen sind nicht’ barmherzig, aber
Gott ist es. Er ist der Vater der Barmherzigkeit und Gott alles
Trostes. Weil er der Vater und Schopfer ist, der durch sein Wort
die Welt aus dem Nichts ins Dasein ruft, ist er auch der Vater der
Barmherzigkeit und der Ursprung und die Quelle alles Trostes.
Dass er das ist, wissen wir nicht von uns aus, sondern weil es, wie
es oben hiess, die Schrift verkiindigt. Dass Gott ist und dass wir
gottlichen Geschlechtes sind, das kénnen wir von uns aus wissen,
unsere Vernunft kann es erfassen, seine ewige Kraft und Gottheit
kann ein nicht génzlich verfinstertes Herz ersehen aus den Werken
seiner Macht; hier gibt es das, was man Erfahrung nennt: ein zur
Kenntnisnehmen von Wirklichkeiten, die keinem, der sehen will,
verborgen bleiben koénnen. Von Gottes Barmherzigkeit dagegen
: haben wir keine Erfahrung und kann es keine geben. Sie steht ge-

1) Nach einer Predigt am 6. Mai 1928. Der Umstand, dass diese Predigt,
die wir leider, erst jetzt bringen kénnen, auf H eiiri Dunant Bezug nimmt,
raubt ihr nichts von ihrer Aktualitit. Sie passt iibrigens, wenn man’s recht
bedenkt, auch gut zur Tolstoi-Feier Die Red.

457



wissermassen in der Luft. Wenn Gott barmherzig genannt wird, so
verstehen wir darunter das, was an ihm iiber Bitten und Verstehen
geht. Ueber Bitten geht die Barmherzigkeit deshalb, weil ihre Ge-
danken hoher sind als unsere Gedanken und ihre Wege besser als
unsere Wege und wir nicht wissen, was wir beten sollen, wenn
nicht der heilige Geist unserer Schwachhelt aufhilft und uns mit
unaussprechlichem Seufzen vertritt, und iiber Verstehen geht sie
deshalb, weil sie ein Geheimnis 1st das kein Auge gesehen, kein
Ohr geh('jrt hat, in keines Menschen Herz gekommen:,~sondern von
Gott denen bereitet ist, die ihn liebhaben. In seiner Barmherzig-
keit tut Gott etwas Besonderes, was er auch nicht tun kénnte und
dabei doch Gott bliebe. Sie ist das unerh6ért Neue an ihm, das
was et nicht tun und sein miisste und doch tut und ist, worin er
gleichsam sich selbst iiberbietet und mehr und volliger Gott ist
als sonst. Hier strahlt seine Gottheit am hellsten, es ist wie wenn
von dem Feuer Gottes ein Funke abspringe und heller und immer
noch heller leuchtete und zuletzt heller leuchtete als das Feuer
selbst. Da ist Gott unser Gott, da ist seine Liebe am W erk,
da ist sein Regiment aufgerichtet. Er ist da der Vater aller
Menschen, der sich iiber seine Kinder erbarmt und damit das tuf,
was diese Kinder notig haben und worauf sie angewiesen sind,
worauf sie aber keinen Anspruch besitzen und was sie daher auch
niemals erwarten konnten. So verkiindigt die Heilige Schrift Gottes
Barmherzigkeit als das Wunder, das alle Morgen neu ist.

Wenn wir so von Gottes Barmherz1gke1t horen, ist das erste,
was uns dabei in den Sinn kommen muss, dass sie "eben bei Goit
ist und bei ihm zutage tritt und daher nicht bei den Menschen ist
und nicht bei ihnen zutage tritt. Von dem, was die Menschen sind,
haben wir so gut wie von dem, was Gott ist, ein gewisses natiir-
liches Verstindnis, wir kennen bis zu einem gewissen Grade uns
selbst und das, was wir sind und nicht sind, es kann uns die innere
Natur unseres Wesens nicht ganzlich Verborgen bleiben, und da
werden wir anerkennen miissen, dass Barmherz1gke1t diese
Barmherzigkeit, nicht unsere Sache, Erbarmen zu iiben nicht unsere
starke Seite ist. Der grosse Theologe des Mittelalters Thomas von
Aquino zahlt vierzehn Werke der Barmherzigkeit auf, sieben leib-
liche und sieben geistliche. Die leiblichen sind: Hungernde speisen,
Diirstende tranken, Nackte kleiden, Géaste beherbergen, Kranke be-
suchen, Gefangene loskaufen und Tote begraben. Die sieben geist-
lichen Werke der Barmherzigkeit sind: Unwissende lehren, Zwei-
felnden raten, Traurige trosten, Fehlende zurechtbringen, Beleidi-
gern vergeben, Lastige ertragen und fiir alle beten. Nun konnte
man fragen, ob angesichts dieser doppelten Liste von gebotenen
Werken der Barmherzigkeit jemand die Kiihnheit habe, hervor-
zutreten und ahnlich wie der Jiingling im Evangelium zu sprechen:

458



,,Das habe ich alles gehalten von Jugend auf.“ Es soll hier nur auf
eines der vierzehn Werke der Barmherzigkeit hingewiesen werden,
auf dasjenige, in welchem uns aufgetragen ist, Lastige zu ertragen.
Offenbar sind lastige Menschen gemeint. Jeder hat Menschen, die
ihm lastig sind oder es ihm doch zuzeiten sind. Jeder hat Leute -
um sich, die ihm lastig sind, die sich, ohne dass sie gerufen wur-
den, an ihn heranmachen, bes’tandlg ‘etwas von ihm wollen, ihm
nachlaufen und nicht merken dass er von ihnen genug hat die
durch ihr zudringliches Wesen seine Gleichgiiltigkeit zum Wider-
willen steigern. Und dann geschieht es doch wahrscheinlich recht
selten, dass der Betreifende das Werk der Barmherzigkeit sieht und
1ibt, das ihm hier aufgetragen ist. Er wird den Lastigen eben nicht
ertragen ihn nicht dulden, falls er dazu nicht einen ganz bestimm-
ten Grund hat, sich nicht an seinen Platz stellen, sondern ihn mit
kalter Hoflichkeit oder vielleicht ohne jede Hoéflichkeit fortschicken,
indem er ihm zu merken gibt, dass man ihm {iberfliissig  ist, d. h.
er wird den Lastigen eben nicht ertragen, sondern abschiitteln. Ja,
wir werden in einem solchen Augenblick, wo wir einem Menschen,
der uns sucht und der uns nétig hat, zeigen kénnen, dass wir ihn
in keiner Weise notig haben und dass wir seine Gesellschaft sehr
wohl missen kénnen, ein Gefiihl leiser Befriedigung empfinden. Es
ist etwas in uns, das bleibt bei dem Leid des andern, bei der Be-
tritbnis, die wir ihm vielleicht selbst verursacht haben, nicht nur
gleichgiiltig, sondern geniesst es geradezu. Es kommt darin beim
‘Menschen etwas zum Vorschein, wo er, ahnlich wie Gott in seiner
- Barmherzigkeit mehr und wahrhaftiger Gott ist als sonst, mehr
und volliger Mensch ist als sonst, wo auch er es nicht bewenden
lasst bei dem, was wir sonst an ihm sehen und immer von ihm
wissen, sondern dariiber hinausgeht und etwas tut, was er nicht
tun miisste, etwas Neues und Unmotiviertes. Da tut auch der
‘Mensch etwas Besonderes, Unerklarliches, erfahrt sein Wesen eine
- Erweiterung und Ausgestaltung, die nicht sein miisste, da geschieht
auch bei ihm das Wunder, das alle Morgen neu ist. In dem, was
der Mensch von sich aus und in volliger Freiheit tut, ist er ganz
Mensch, ganz bei sich selbst und kann hier nichts anderes offen-
baren als seine Unfahigkeit und Unlust zum Erbarmen und seinen
Mangel an Liebe und Mitgefiihl.
| Wenn wir bei den Menschen, bei uns selbst und bei andern,
dann doch auch viel anderes sehen, wenn wir doch auch Erfahrun-
gen machen, die in uns einen andern Eindruck wecken, wenn wir
- bei den Menschen doch nicht nur Gleichgiiltigkeit und Harte be-
‘obachten, sondern sehen, wie von ihnen auch Trost, Rettung und
- Heilung ausgeht so kann das nach unserm. Textwort nur so Zu-
| gehen dass an diesen Menschen etwas sichtbar wird von der gros:
sen,. unbegre'lfhchen Barmherzigkeit, die eine Offenbarung Gottes

459



Bw
/

und seine Gabe ist, und es wird sich herausstellen, dass diese etwas
anderes ist als Mitleid. Mitleid stellt sich bei den Menschen ver-
héltnisméssig schnell ein und es ist nicht schwer, es kiinstlich zu
erzeugen. Es gibt viele Leute mit einem weichen Herz, und bei
vielen Leuten ist es leicht, sie zu rithren, ihren Augen Tranen des
Mitleides zu entlocken und sie'sogar zu einer raschen Tat der Hilfe
zu entflammen. Wer die Mittel fiir ein wohltitiges Werk zu be-
schaffen hat, macht im Ganzen und Grossen gute Erfahrungen.

Wenn es gﬂt einen guten Zweck zu foérdern, sind die Leute fast
immer zu haben. Nur muss leider gesagt werden dass es oit
geradezu hartherzige Menschen sind, die bei wohltahgen Werken
am eifrigsten mittun. Die Stiftung fiir das Alter und das Blinden-
heim erfahren haufig die tatkraftigste Unterstiitzung aus denjenigen
Hausern, wo die Dienstboten am schlechtesten gehalten sind. Man -
muss sich oit verwundert fragen, wie solche Widerspriiche mog-
fich sind. Man sollte doch meinen, wenn sich ein Mensch rithren
lasst, dann habe er ein lebendiges Verstindnis fiir die Not der
Briider, aber es bleibt in diesem Fall offenbar alles an der Ober-
flache, nichts geht tief hinein, nichts haftet. Wenn ihn einmal die
Not gequéilter Menschen recht ergriffe, dann liesse sie ihn nicht
mehr los, dann miisste er dariiber nachsinnen und studieren, wie
es so hat kommen konnen, es miisste ihn Nacht und Tag bedrucken

dass es so viel Triibsal glbt und er miisste sich dariiber Gedanken
machen, wie der Not koénnte gesteuert werden. Es miisste der
Wille aufgeruf-en, der ganze Mensch gepackt und in heiligen Auf-
ruhr versetzt werden und es miisste, wenn er gerade nicht helfen.
kénnte, in ihm ein Stachel zuriickbleiben, ein grosses Verlangen,

ein' tiefes Unbefriedigtsein, weil er es nicht vergessen- konnte, dass
alle Menschen seine Briider sind. Beim Mitleid ist von dem allem
- nichts zu bemerken. Es ist eine fliichtige Wallung im Gemiit, die
sich bald hierhin, bald dorthin kehrt, sich heute nach einer armen
Witwe mit sieben unerzogenen Kindern und morgen nach einem
an der Piote verletzten Kitzchen wendet. Ja, wenn wir den tiefsten
Grund alles Mitleides kennen lernen wollen, miissen wir noch wei-
tergehen und sein innerstes Geheimnis aufdecken. Die buddhisti-
-schen Weisen in Indien lehren: ,,Wenn du einem Leidenden begeg-
nest, dann hilf ihm und gib ihm etwas. Wenn du das nicht tust,
stort dich der Anblick des Leidenden in deinem eigenen Lebens-
genuss.“ Hier ist das Geheimnis alles Mitleides enthiillt. Es ist er-
kannt, dass es im Grunde immer Mitleid mit uns selbst ist. Der
Anblick fremden Leides beeintrachtigt uns in unserm eigenen Le-
bensgenuss, darum mo&chten wir es gern weg haben. Unser Mit-

leid ist nicht Erbarmen, sonderen eine Angelegenheit der Nerven.

Zimperlichkeit und Nervenschwachheit ist unser Mitleid und dar-
um Interesse an uns selbst und nicht am andern. Darum ist der

460



Mitleidige meistens auch beruhigt, wenn ihm der Anblick des
fremden Leides erspart wird. Es war eben der Anblick des Leides,
der ihn storte, seine Nerven angriff. So hat man Mitleid mit einem
Bediirftigen und schenkt ihm eine Miinze und weiss genau, dass
ihm damit nicht geholfen ist, aber man wird auf diese Weise seinen
das Gewissen beunruhigenden Anblick los. So kann man auch
den Krieg verabscheuen, weil die Vorgénge des Krieges unsern
schwachen Nerven in dem Masse zusetzen, dass wir es einfach
nicht mehr aushalten, einfach weil wir entsetzt sind iiber seine
Scheusslichkeit und der Gedanke an seine Leiden uns verfolgt und
uns vielleicht sogar noch am Schlaf stort. Beim Mitleid, und mdchte
es noch so aufrichtig sein, ist es der Mensch, der zum Worte
kommt und sich auf seine Weise auslebt, der Mensch entdeckt da
in seinem Innern eine Seelenkraft und sucht eine Gelegenheit, sie
anzuwenden, findet sie bei einem Bedauernswerten und bedauert
nun, - aber dieses Bedauern ist nun seine Sache, sein Besitz,
seine Tugend, mit der er sich herausstreicht. Er weiss ganz
genau, wo dieses Bedauern am Platze ist und wo nicht, er kennt
die Wiirdigen und die Unwiirdigen, und iiberhaupt weiss er sich
auf der Hohe der Situation. Aus dem Mitleid wird eine Gerechtig-
keit, aber es ist die Gerechtigkeit der Pharisder und Schriftgelehr-
- ten, die Gerechtigkeit des auf sich selbst gestellten und in sich

- ruhenden Menschen, der Gott nicht braucht, die Gerechtigkeit,
von der es im Evangelium heisst, wenn die unsrige nicht besser
sei, so werden wir nicht in das Re1ch Gottes kommen.

Nach dem Bericht des Evangelisten Lukas hat Jesus einmal die
Junger zu sich gerufen und zu ihnen gesprochen: ,Selig sind die
Augen, welche sehen, was ihr sehet, und die Ohren, welche horen,
was ihr hort, denn 'ich sage euch viele Propheten und Komge
wollten sehen, was ilir seht und haben’s nicht gesehen, und wollten
horen, was ihr hort und haben’s nicht gehort.“ Jesus wollte damit
den Jiingern klar machen, dass ihnen eine grosse Vergiinstigung
‘zuteil wurde, dass sie zu einer ungewohnlichen Stunde lebten und
etwas sehen und horen durften, um deswillen sie von Vielen konn-
ten beneidet werden. Er meinte damit nichts anderes als die Offen-
barung der Barmherzigkeit Gottes, die er selber war. Wir haben
gehort, die Barmherzigkeit Gottes habe die Bedeutung, dass Gott
etwas tut, was iiber Bitten und Verstehen geht, dass er darin iiber
sich selbst und iiber sein eigenes Wesen, wie wir es verstehen und
ordnungsgemiss denken kénnen, hinausgehe und etwas Besonderes
tue. Aber nun fithlen wir wohl dass dieser Bestimmung noch die
Fiillle und der Inhalt fehlt. Darum wollen wir uns jetzt daran
erinnern, dass in unserer Korintherbriefstelle Gott nicht nur der
Vater der Barmherzigkeit, sondern auch der Vater Jesu Christi ge-
nannt w1rd Paulus sagt hier, dass Gott deshalb der Vater der

461



Barmbherzigkeit ist, weil er der Vater Jesu Christi ist. Dass Jesus
Christus in die Welt gekommen ist, das ist die Erfiillung davon,
dass Gott es nicht bewenden lasst bei dem, was wir sonst von ihm
wissen und immer an ihm verstehen, sondern dariiber hinausgeht
und etwas Besonderes tut, etwas unerhért Neues und iiberschwing-
lich Herrliches, etwas, was wir nie hatten erwarten diirfen und er
auch nicht zu tun schuldig gewesen ist, was er aber denen  be-
reitet, die ihn lieb haben. Die Liebe Gottes zu uns erscheint in der
Tatsache dass er trotz unserm durchgéngigen Mangel an Barm-
herZngelt und Mitgefiihl, den wir bei uns wahrnehmen und durch
den wir ihm den Rucken kehtren, sich nicht von uns lossagt, son-
dern sich zu uns bekennt und statt auf uns und unsern Mangel
auf sich selbst und seinen Reichtum schaut, und unser Gott wird
sichtbar und hoérbar allen denen, die er sehend und hérend macht.
Durch seinen Willen geschieht es, dass sein Geheimnis, durch das
er sich gegen alle Menschen als Gott behauptet, zum Geheimnis
eines Menschen, des Menschen Jesus Christus wird. Weil wir Jesus
Christus haben, wissen wir, dass Gott sich nicht darauf einlasst,
unsere Schwachheiten wie ein Experte in Augenschein zu nehmen
und zu bekritteln. Was wir selbst mit dem Mitleid gemacht habemn,
als wir es unter die Lupe nahmen und dagegen unsere Einwendun-
gen erhoben, das tut er nicht, obschon sein Blick tiefer dringt und
scharfer unterscheidet als der unsrige. Er setzt vielmehr diesem
Mitleid den entgegen, von dem der Hebraerbrief sagt, dass er der
Hohepriester sei, der wahrhaft Mitleid haben kann mit unserer
Schwachheit, weil er in allem, wie wir, versucht ist durch die
Siinde. Durch dieses Mitleid ist unser Mitleid gerichtet und ver-
worfen, aber es ist auch im Leben dieses Mitleidigen vom Stall zu
Bethlehem an iiber sein Kampien, Leiden und Sterben hinweg bis
zu der Auferstehung an der Ostern Gott als ein Vater kundgetan,
der nicht nur ein giitiger Helfer und recht véterlicher Vater, son-
dern der Vater aller Barmherzigkeit ist. Bei ihm ist das, was wir
nicht zu leisten vermogen, mit unendlicher Langmut {ibersehen und
mit grosser Geduld nachgesehen Dort gibt es, was sonst ein Un-
sinn und Widersinn und eine empérende Ungerecht1gke1t hier aber
hochste Weisheit und Fiille aller Gnaden ist: ein Eintreten des
Einen fiir die Andern, des Gerechten fiir die Ungerechten, des Rei-
nen fiir die Unreinen, des Starken fiir die Schwachen, des Schuld-
losen fiir die Siinder. Nur Barmherzigkeit, nur freie schenkende
Gnade kann das vollbringen. Es ist dabei nichts so, wie wir -es
eingerichtet hatten, nichts nach unsern Gedanken, sondern alles
gegen unsere Gedanken und darum nach den grossen und ewigen
Gedanken Gottes. Es ist hier alles Geheimnis und Wunder. Wir
konnen dazu nur unser Einverstindnis geben oder uns dagegen
stellen und auflehnen, nur glauben und anbeten oder misstrauen

462



und Anstoss nehmen. Nach allem, was wir bei uns selbst sehen
und von uns aus wissen konnen, liegt es uns naher, nicht zu glau-
ben und unser Einverstdndnis nicht zu geben, weil wir in der Ver-
sicherung, dass dort, wo es um unser Schicksal geht, die Entschei-
dung nicht bei uns 11ege nur eine Gefahr sehen koénnen. Koénnte
sie nicht mehr sein als eine Gefahr, konnte sie nicht ein Blendwerk
- des Teufels sein? Wenn wir die Kraft haben, dieses Misstrauen
abzulegen, wenn wir uns selbst zum -Trotz nicht Aergernis nehmen,
sondern anbeten, annehmen den barmherzigen Hohepriester und mit
Freuden zum Gnadenstuhl Gottes herzutreten, auf dass wir Barm-
herzigkeit erlangen und Gnade finden, so kann es nur der heilige
Geist sein, der uns fiihrt. Er sagt uns, dass wir Gegenstand von
Gottes Erbarmen sind, und dass uns in Jesus Christus geholfen
ist. Er lehrt uns Barmherzigkeit als Barmherzigkeit verstehen und
Gott als Gott, d. h. als Vater der Barmherzigkeit begreifen, weil
er der Vater Jesu Christi ist.

Schliesslich ist von der Barmherzigkeit Gottes noch zu sagen,
dass sie nicht fiir sich bleiben, sondern zu uns, den Menschen kom-
men, in ihrem Leben das Zeichen einer Wende, in ihrem Dunkel ein
Licht werden will. Damit kommen wir zu dem was in unserer
Korintherbriefstelle ausgedriickt ist mit den Worten: ,2Auf dass auch
wir die trésten, die in allerlei Triibsal sind mit dem Trost, womit
wir selbst getrostet werden von Gott.“ — Das ist es, was wir zum
Schluss noch betrachten wollen und was hoher ist als alle Ver-
nunft. Wir vernehmen nicht nur, dass Gott ist und dass er barm-
herzig ist, sondern, dass seine Bar-mherzigkeit fiir uns da ist, dass
wir in diesem durch die Unbarmherzigkeit der Menschen in Un-
ordnung gebrachten, verwiisteten Leben mit ihm leben kénnen nicht
ohne Zuversicht, nicht ohne Klarheit, nicht ohne Wirkung und
Segen sogar. Eben in der Kraft jener Barmherzigkeit. Das ist das
Neue, das uns die Schrift hier einzupragen nicht vergisst. Es ist
da also von einem Trosten die Rede, das uns dann moglich werde.
Aber es wird dann ein besonderes Trésten sein, das uns dann mog-
lich wird, kein ziigellosses Ausleben unserer weichen Gefithle, kein
kluges Abgrenzen der Sympathien, kein vornehmes Wihlerischsein
in der Auslese der wiirdigen Empfinger und auch kein rasches
Besanitigen des Wehes, das sich vor unsern Augen abspielt und
das wir darum gern los sein mdchten, sondern ein Trésten, ein
Schmerzlindern und Wundenheilen, das ein Werk der freien, -gross-
miitigen Barmherzigkeit ist, die Freunden und Feinden in gleicher
Liebe entgegenkommt, weil sie kein Menschenwerk, sondern ein
Lobpreis des Vaters ist, der seine Sonne iiber Gute und Bose schei-
nen und iiber Gerechte und Ungerechte regnen lasst. Wir meinen
etwas von dieser Barmherzigkeit, die nicht von Menschen ausgeht,
sondern sie besucht, bei dem Manne zu sehen, dessen Name jetzt

463



in vieler Leute Mund ist, weil in diesen Tagen sein Geburtstag zum
100. Mal wiederkehrt, bei dem Genfer Henri Dunant. Es ist etwas
unwiderstehlich Ergreifendes am Leben und an der Personlichkeit
dieses Mannes. Wir meinen an ihm einen Abglanz und Widerschein
von Gottes Herrlichkeit, insofern sie Erbarmen ist, zu entdecken.
Darum schon bei dem Kinde dieses auffallende und lebendige Mit-
leiden mit denen, die in schmutzigen und sonnenlosen Wohnungen
hausen miissen und nichts ihr eigen nennen als ein ununterbrochene
Kette von Entbehrungen und Enttiuschungen, daher bei dem Manne
dann die Fruchtbarkeit des Denkens, die ihn den fiir uns heute zur
Selbstverstandlichkeit gewordenen Gedanken einer planmassigen
und organisierten Hilfe fiir die Verwundeten im Krieg und die
Kranken im Frieden fassen und aussprechen liess, daher die Weite
seines Gefiihls, das Freund und Feind mit glelcher Herzlichkeit ein-
schloss und seinem Werk sofort einen internationalen Zug verlieh,
daher diese wundervolle Bescheidenheit-eines Mannes, der in den
Tagen seines Ruhmes seinen Rockkragen mit zahlreichen Orden
hitte schmiicken kénnen, aber ihn zum Unterschied von vielen heu-
tigen Schweizern nicht dekoriert hat, daher seine lichelnde Ueber-
legenheit in den Tagen der Armut und des Vergessenseins, wo er
auf der Strasse schmale Bissen essen und seinen schabigen Rock
mit Tinte aufschwirzen musste, daher auch die umfassende Wir-
kung dieses Mannes, der staunenerregende Fortschritt seines Wer-
kes bis auf den heuﬁgen Tag, wo alle.namhaften Kulturlander von
ihm erreicht sind und ein breiter Strom von Liebe, Teilnahme und
Fiirsorge sich iiber die Volker ergossen hat. Das war er, Henri
Dunant, ein bedeutender Mann, am bedeutendsten durch _das, was
er selbst nicht war, hervorragend vor allem als ein Hinweis auf
das, was grosser ist als er. Sein Werk der Barmherzigkeit kann
das unsrige nicht iiberfliissig machen, noch darf es uns entmutigen,
das unsrige in Angriff zu nehmen. Was dort geschehen ist, kann
immer geschehen. Zu jeder Stunde kann es geschehen und geschleht
es, dass Gott seine Menschen, zu denen auch wir gehdren, in seine
Barmherzigkeit hineinruft, denn mancherlei sind die Triibsale, unter
denen gelitten wird, und darum auch mancherlei die gé&ttlichen Hil-
fen, sodass auch wir die leeren Hénde ausstrecken diirfen, damit
er uns den rechten Troster sende, durch den wir unsere Briider
recht trésten kénnen. Ernst Hubacher.

‘Emerson.!)
(1803—1882)

,,Es wird bekannt gegeben* — sagt Emerson an einer recht
charakteristischen Stelle seiner Essays —, ,,dass ein gewisser Herr

1) Vortrag, gehalten in Bern 1926 vor der Gruppe ,,Neue Wege und Aufbau®.
464




	Der Vater der Barmherzigkeit

