Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 9

Artikel: Tolstoiworte : vom Nichttun

Autor: Friedmann, Robert / Tolstoi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135762

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

]

gabe an einen idealen Sinn zu einem Widerspruch zur herrschen-
den Gesellschaft. Das muss man dann freilich auf sich nehmen,
aber gerade darin wird sich ja erst der lebendige Glaube bewahren,
-dessen Wert ja auf einer anderen Ebene liegt wie die Genusswerte
der alten Welt. ‘Man muss da schon verzichten lernen, vor allem
natiirlich auf den unmittelbaren Erfolg und auf die dussere Be-
quemlichkeit.
| Freilich, nicht jeder kann und will so rein dieser innersten Auf-
gabe fo]gen die man in sich fithlt. Die menschliche Schwiche, der
alte Adam und die Damonen des Unbewussten hemmen jeden "Ein-
zelnen immer von neuem an wahrhaft fruchtbarer Verwirklichung.
Aber da sollte man sich doch wenigstens des Masses der Konzes-
sionen und Kompromisse wohl bewusst sein, die man eingeht.
Man solite wissen, dass man abgewichen ist und sollte den
Stachel fithlen, aus der Halbheit heraus zum Ganzen zu ge-
langen. Denn immer ist ein solches Bewusstsein eines unzuldng-

lichen Kompromisses noch besser als irgend eine Theorie, welche =

unseren mangelnden Willen rechtfertigt oder beschonigt.

,Ein einziges grosses Werk ist uns aufgegeben: in Liebe mit
den Briidern zu leben, mit allen. Selbstverleugnung tut not. Ich
werde streng zu mir sein.“ (Tagebuch 1898.)

Dr. Robert Friedmann (Wien).

Tolstoiworte.!)

‘Vom Nichttun. '

Die Menschen verderben sich ihr Leben weniger dadurch dass
sie unterlassen, was sie tun miissen, als dadurch, dass sie tun, was
sie nicht tun miissen. Deswegen llegt die Hajuptaufgabe eines guten
Lebens darin, nicht zu tun, was man nicht tun darf. :

(Der Lebensweg, 1910.)

Man kann nur dann wissen, was man tun muss, wenn man
deutlich weiss, was man nicht tun darf. Wer unterldsst, was er nicht
tun darf, tut smher was er tun muss, selbst wenn er nicht weiss,
warum er es tut. (ebenda.)

Wenn du nicht weisst, wie du handeln, ob du etwas tun oder
nicht tun sollst, so lass dir gesagt sein: es ist besser, sich einer
Sache zu enthalten als sie zu tun. Wenn du nicht imstande warest,
dich zu enth.alten, und sicher wiisstest, dass das Werk gut 1st
wiirdest du nicht fragen, ob du es tun sollst oder nicht. Wenn du
dennoch fragst, weisst du erstens, dass du dich enthalten kannst,
- und weisst zweitens sicher, dass ‘das Werk nicht vollstindig gut
ist. Wire das der Fall, so wiirdest du nicht fragen. (ebenda.)

1) Auch diese Worte Tolstois sind von Dr.R.Friedma nn ausgewihit.
Die Red.
418



Wenn wir fragen, welche bestimmte Art von Arbeiten wir denn
tun sollen, so stellen wir in Wahrheit gar keine Frage, sondern
wir sagen damit ..., dass wir nichts tun wollen. -

(Was sollen wir denn tun? II, 202.)

Ich habe viele Regeln fiir das Leben aufgeschrieben, denen man”
nur zu folgen braucht, um ein gutes Leben zu fithren. Aber es sind
zu 'viele Regeln, und man kann nicht stets aller eingedenk sein.
Das Echte muss von innen kommen, vom Gefiihl geleitet werden.
Wer vom Gefiihl durchdrungen ist, der lebt in Gott, der weicht
von keiner Regel ab und tut mehr, als die Regeln fordern. In die-
sem Zustande miisste man immer "bleiben.

(Tagebuch 16. X. 1897.)
_ Die Erfiillung von: Gottes Willen liegt nicht in den Handlungen, .
sondern in dem Gehorsam. Ja, der Wille Gottes besteht nicht
darin, was man tun soll (denn was man tun soll, zeigt das Leben),
sondern wie man es tun soll. Das , wie® ist das was das wahre
geistige Leben schafft. Wir miissen sanft und demutlg bleiben.
~ (Sinn des Lebens S. 27.)

Leben kann man iiberall, wenn das Hauptziel nicht im Durch-
fithren eines &usseren Planes sondern in der Erfiillung von Gottes
Geboten besteht. (Brief an Scheermann 11. III. 1907.)

Meiner Ansicht nach kann das Leben eines Menschen, der nach
christlichen Grundsitzen leben will, niemals seinen Ausdruck in
irgend einem Ausseren Verhiltnis flnden ob man bei einem Bauer
lebt oder als Einsiedler . ... Es kommt alles auf die geistige Ver-
fassung an, in der sich der Mensch befindet, auf die Arbeit an sich
selbst, die er leistet, um die Wahrheit, um derentwillen er lebt, im
Leben zu verkorpem Jeder Mensch’ weiss, dass er dieses Ideal
nicht im- Entferntesten erfiillt hat. Denn ein reines, gutes Leben
besteht nie in einem bestimmten Zustand, sondern darin, dass man
sich unablassig von den Siinden, den Versuchungen und dem
Aberglauben frei zu machen sucht unter denen jeder Mensch zu
leiden hat.- Die Ausseren Verhalrtmsse sind nicht das Wichtigste.
Das Wichtigste ist die Bem iihung, die jemand angewendet hat,
um aus den falschen Verhédltnissen, in denen er lebt, heraus zu
kommen . ... Und deshalb hat die Bewertung der dusseren Taten
gar keine Bedeutung; alles kommt auf die innere, rein geistige An-
strengung an, — die aber kennt nur Gott allein. Und so kommen
wir wieder auf dasselbe zuriick. Wir diirfen die Menschen nicht
um ihrer Taten willen verurteilen, und haben auch gar kein Recht
dazu. Wir kénnen nur eines: alle Menschen nach Kriften lieben.

~ (Brief an Tonilow 21. 1. 1909.)

Auf Thre F rage, wie Sie Ihr Leben ,,einrichten* sollen, antworte
ich mit der Verneinung der Frage selbst. Die Emnchtung unseres
Lebens steht nicht in unserer Macht. Die Versuche dazu beein-

419



trachtigen nur die Gestaltung, von der wir nichts wissen, und die
die einzige und beste fiir uns und fiir alle ist, mit denen wir in
Berithrung kommen. Unsere Lebensauigabe, der Sinn unseres Le-
bens, besteht darin, dass wir in aller nur moghchlen Starke den in
uns Iebendlgen Gott der Liebe zur Erscheinung bringen. . "
| (Brief vom 2. 1. 1908.)
Und doch begeht die Mehrzahl der Menschen, die der Wahrheit
folgen wollen, den Fehler, dass sie die Frage: ,,Wie sollen wir
leben ?¢ durch die Frage ,,Wa;s sollen wir tun?‘ ersetzen. -
(Brief an Kolessnitschenko 11. III. 1907.)
,,\X/enn wir den Gottesdienst nicht in jeder unserer freiwilligen
Handlungen verrichten, verrichten wir ihn gar nicht“ sagt Ruskin.
. Das muss man tun, und darauf muss man achten.
(Tagebuch 18. VIII. 1901.)
Ein Mensch der an Christus glaubt, kann keinen Lebensplan
entwerfen. Er ist bestrebt, jede Minute das zu tun, was Gott ihm
‘befiehlt, und er weiss, dass daraus nur Gutes entstehen kann.
(Brief, ohne Datum)
Handeln Sie nur. dann, wenn Sie nicht anders koénnen. = Ein
Mensch kann nur dann nicht anders als in bestimmter Weise han-
deln, wenn er fithlt, dass er sonst sich, sein verniinftiges Wesen,
totet. In allem andern dagegen kann man nicht nachgibig genug
sein, um die andern Menschen nicht in Versuchung zu fiihren.
' (Brief an Feinermann, XII. 1886.)
Wenn Sie mit dem lieben Schopow (einem bulgarlschen Kriegs-
dienstverweigerer) in Verkehr treten konnen, teilen Sie ihm bitte
den Ausdruck meiner Liebe... und nur einen Rat mit: er moge
auf seiner Weigerung nicht bestehen, wenn er es nur der Menschen
wegen und nicht Gottes wegen tut. Mochte er sich. doch einzig
von Gefiihlen gegen Gott leiten lassen.
(Brief an den Redakteur des ,,Freien Gedanken®,
Bulgarien, Juni 1901; dhnlich schrieb T. auch an
andere Verweigerer (vgl. ,,Der unbekannte Tol-
stoi“ hg. v. Fiilop Miller, S. 279 f.).
(Brief an den bulgarischen Kr1egsd1enst-
- verweigerer Schapow.)
Wir kénnen immer wissen, ob wir seinen Willen erfiillen oder
nicht. Er halt uns wie an einem Leitseil, aber wir wissen gleich
einem Pferde nicht, wohin wir kommen werden und wozu. Wir
merken nur an den Schmerzen, wenn wir nicht dorthin gehen, wo-
hin wir sollen, und in der Frelhelt in dem Fehlen eines Zwanges
merken wir, dass wir den rlchtlgen Weg gehen. Je schwerer das
Suchen nach dem Wege ist, desto freudiger ist er. Ja, der Mensch
muss frei und allméchtig sein, und es gibt diese eine Richtung und
man kann sie finden. (Brief an Russanow, 17. XI. 1890.)

420



(Aus einem Briefwechsel mit der Tante A. A, Tolstoi.)

,,Jch tue nicht das Gute, das ich will, sondern das Bose tue ich,
das ich nicht will. Wer anders soll diesen Streit in mir iiberwinden
als die Gnade des heiligen Geistes?*

Tolstois Antwort: ,,. . . . Wenn ich in meinem ganzen Leben
wirklich immer nur Béses tue und werde nicht um ein Harchen
besser, das heisst, fange nicht an, wenigstens ein bischen weniger
Schlechtes zu tun, so liige ich unbedingt, wenn ich sage, dass ich
das Gute tun will. Wenn ein Mensch wirklich das Gute tun will,
so geht er immer den Weg des Guten. Und dieses Wandeln . . . .
gibt auch Kraft, den Weg weiter zu gehen, und das Bewusstsein,
dass du tust, was Gott will, so wenig es auch sein mag ...“ (1887.)

Damit Sie aber nicht -denken, dass ich unter der Erfﬁllung des
Willens Gottes etwas Besonderes verstehe, sage ich, dass der Wille
des Vaters ein einiger, allbekannter ist: Liebe zu allen Menschen und
Sicheinsfithlen mit ihnen, angefangen vom Néchsten bis zum Fern-
sten. (1886.)

(Aus einem Gesprach mit Naschlwm)

Wenn ich aber die Menschen nicht liebe und gleichzeitig die
Notwendigkeit der Liebe einsehe. Was soll ich da tun?

Tolstoi: Das ist im Evangelium nicht gut ausgedriickt. Das ist -
kein Befehl. Der Gedanke Christi besteht darin, dass, wer sich
Gott nahern will, zuerst die Menschen lieben muss. Die Liebe zu
~ den Menschen ist eine gewisse Bedingung fiir die Anniherung

an Gott. -

N.: Doch ist es nicht in meiner Macht, zu lieben oder nicht zu
lieben.

Tolstoi: Es ist in IThrer Macht. Unsere Schwache Selbstliebe,
unser Egoismus verhindern nur die Offenbarung des naturllchen
Gefiihls der Liebe zu allen Menschen. Moge man in sich die Liebe
zu sich selbst besiegen, moge man die eigenen Schwiachen beherr-
schen, dann kommt die Liebe zu den Menschen von selbst. Das
,,REICh Gottes" wird mit Mithe erreicht, heisst es im Evan-
gelium.

Die Seligkeit 1st das Schaffen seiner Seligkeit, eine andere gibt
es nicht. (Sinn des Lebens, S. 11.)

Man muss sich weniger bemiifien, Gutes zu tun als gut Zu sein,
weniger zu leuchten als rein zu sein. Die menschliche Seele lebt
gleichsam in einem Glasgefdss, das man beschmutzen oder rein
halten kann. Je reiner das Geféss ist, umso besser scheint das Licht
der Wahrheit hindurch, leuchtet dem Trager wie auch anderen.
Deswegen liegt die Hauptaufgabe des Menschen im Inneren, be-
steht im Reinhalten des Gefisses. Sobald du es nicht beschmutzst
wird es in dir hell, und du leuchtest dir selber und anderen.

(Der Lebensweg, S. 339.)

421



	Tolstoiworte : vom Nichttun

