
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 7-8: Leonhard Ragaz zum sechzigsten Geburtstag (28. Juli 1928)

Artikel: Aus den Samstagabenden im Heim an der Gartenhofstrasse : Teil I, II
und III

Autor: Walter, Hedwig / Marti, Heinrich / Graf, Alfr.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus den

Samstagabenden im Heim an der Garlenhofstrasse.

I.

Ich denke zurück an einen Aufsatz, den ich als Mittelschülerin in
der Abschlussklasse schrieb: „Was mir die Schule gegeben hat," und
ich weiss noch genau, dass ich besonders eines hervorhob: man
rutscht von einer Klasse zur andern, aber eine innere Befriedigung,
eine Antwort auf die vielen „Warum?" erhält man nicht. So ist's
auch geblieben an der Universität. Ein erstes Mal tat sich eine andere
Welt vor mir auf, als ich unsern verehrten Herrn Ragaz reden hörte.
Inhaltlich weiss ich kaum mehr etwas davon, aber ein bestimmter
Eindruck ist geblieben: dieser Mensch hat uns Menschen etwas
zu sagen. Gerade darum ist er dann wohl heruntergestiegen vom
Katheder, er wollte seinen Mitmenschen näher sein, ihnen die vielen
„Warum?" lösen helfen. Wir, die wir jetzt alle Samstagabende ins
Heim an der Gartenhofstrasse kommen dürfen, wir wollen uns
einmal besinnen, was uns diese Abende eigentlich bedeuten. Ja, wir wissen

es, sie sind uns eine wahre Kraftquelle, ein Ansporn im Kampf
ums Gute. Wir Menschen haben's ja so sehr nötig, dass uns Gott
durch andere Menschen den Weg zeigt.

Was an diesen Abenden immer wieder neu und gross an mich
herantritt, das ist der Ewigkeitswert alles Geschehenen. Sei's im
Alten Testament, in den Evangelien, in den Briefen, überall wird's
uns klar: das ist für uns geschrieben, für die heutige Zeit. Da liegt
der Schlüssel, mit dem unser verehrter Freund Ragaz alles aufzu-
schliessen vermag.

Das ist mir zum erstenmal so ganz bewusst geworden, als uns
Dantes „Göttliche Komödie" erklärt wurde. Ich hatte mich früher
schon zweimal damit abgegeben, an der Mittelschule und später an
der Hochschule in Florenz. Die Sprache entzückte mich, und ich
ahnte auch die Grösse des Werkes. Aber trotz aller geschichtlichen
Kommentare und Erklärungen fehlte die Hauptsache: das Hineinsetzen

jener Probleme in die heutige Zeit. Das kann nur der, welcher
heute die Probleme sieht, die individuellen und die allgemein
menschlichen. Wir haben verstanden, dass Dante vor allem Hölle,
Fegfeuer und Paradies auf Erden darstellen wollte, und mit welcher
Wahrhaftigkeit hat er das getan! Hölle: Gottesferne, Kälte, Eis.
Himmel: Gottesnähe, Licht. Das spürt man an sich selbst, und dann
erst hat es Wert.

Manche Erklärungen sind mir unvergesslich geblieben: Die
heidnischen Philosophen, die Vertreter der Künste in der Vorhölle. Warum?

Weil weder Philosophie noch Kunst an sich den Menschen
erlösen können. Es ist ein schöner Ort, wo sie weilen, aber es ist nicht

392



¦.,...¦¦¦.' ¦;_, •¦¦" ****¦ -¦•-¦'¦: 'v^T;Ln' .-..y- *£ -^> * M> ^. ¦¦«r» ¦ ¦"* *\. *v«---f ^¦•¦ ¦ V ^ -c- «'A.- a^.^.j -;;*¦>¦ ¦rV^-fï^

der Ort der Ueberfülle von Licht, von Gnade, von Seligkeit. Dann
die menschlichen Schwächen. Sie bedeuten noch nicht grösste
Gottesferne, aber diese Menschen haben keinen Halt im Leben, ja sie
versinken sogar im Schmutz. Die tiefern Höllenkreise beginnen mit
dem gewollten Abfall von Gott, mit der Gottesleugnung. Da vermag
nicht einmal mehr Virgil (die Vernunft) einzudringen, Gottes Engel
muss zu Hilfe kommen. Auf uns übertragen: nur wer Gott in sich
trägt, vermag solchen Menschen zu helfen (Verbrecher, Lasterhöhlen.)

Mit philosophischen Argumenten werden die Dämonen nicht
besiegt. Zum tiefsten Höllenteil gelangen Virgil und Dante erst,
nachdem der Trug überwunden ist. Und wie gelingt das? Dante
muss seinen Franziskanergürtel hinunterwerfen in den Höllenstrudel.

Da erscheint die Fratze des Geryon, Sinnbild des Truges, willig,
die beiden hinunter zu bringen. Die Bedeutung? So einfach, und
doch wie ein Wunder hat sie uns geklungen. Der Franziskanergürtel,
gleichsam ein Amulett gegen das Böse, hilft hier nichts mehr. Jede
äussere Stütze muss weg, wenn wir durch den Trug hindurch zur
Wahrheit gelangen wollen. Heute: unsere menschlichen Institutionen,

kirchliche Dogmen, Gesetze, überwinden den Trug nicht. —
Im Fegfeuer das Erkennen der Schuld, die Busse. Wie Feuer

muss dieser Büsserwille unsere Seele durchglühen. Schwer ist der
Weg, gleich dem mühseligen Erklimmen eines steilen Berges. Vorsicht

ist nötig und Wachsamkeit, denn die Schlange lauert, ob sie
uns wieder zurückbringe in den Abgrund. Aber die Engel wachen,
die guten Mächte stehen uns bei, jetzt da wir Willens sind, fürs Gute
zu kämpfen.

Im Paradies wird Virgil als Führer durch Beatrix ersetzt. Sie ist
das Sinnbild der übernatürlichen Weisheit und Liebe. Auch hier Stufen,

verschiedene Grade der Vollkommenheit — der Schattenkegel
der Erde ragt in die ersten Himmelskreise hinein. Aber die Mängel
hemmen die Seligkeit nicht. Es kommt eben nur darauf an, dass das
Gute sieghaft sei : auf den Willen zum Guten kommt es an. —

Diese paar Worte sind nur ein leiser Versuch, an einem Beispiel
zu zeigen, was die Samstagabende uns geben. Ich bin mir bewusst,
dass es nur Worte sind, und dass man das Beste daran gar nicht in
Worte fassen kann. Wir wollen aber unsern Dank dadurch bezeugen,

indem wir allen Ernstes versuchen, das Gehörte in unserm
Leben zu verwirklichen. HedwigWalter.

II.
Ich habe in meinem Leben schon viele Religionsstunden gehört.

Noch heute kann ich die Söhne Jakobs und die grossen und kleinen
Propheten der Reihe nach aufsagen. Von Moses hatte ich den
Eindruck einer geschichtlichen Persönlichkeit, die seinem Volk Grosses
geleistet hatte, die aber heute weit überholt sei. Seine Gesetzgebung

393 7



sei durch unser modernes Denken, das Jesus uns gebracht habe,
längst überflügelt.

Dann kam ich in die Samstagabendbesprechungen von Professor

Ragaz. Da ging mir ein neuer Moses auf.
Jenes geknechtete Volk, ausgebeutet durch eine Herrscherklasse,

die im Grunde vor Angst zitterte, seine Körperkraft, seine Fruchtbarkeit

trotz aller Unterdrückung, sein Heimweh nach dem Land der
Väter, seine Hilflosigkeit und Verzweiflung, seine Hoffnung und sein
Glaube — sie wurden mir zum Bild des modernen Proletariats. Und
mitten unter ihnen der Führer. Sein Dreinfahren aus eigener Kraft,
seine Busse in der Wüste, seine tragische Einsamkeit, sein
vierzigjähriger Knechtsdienst und endlich seine Berufung. Und dann der
Kampf. Der Kampf mit Mächtigen und Harten, der Kampf mit
seinem zermürbten Volk, der Kampf in der eigenen Brust um Glauben
und Kraft —das war der neue Moses. Und endlich sein Siegeszug.
Sein Versagen und das seines Volkes, seine Einsamkeit unter der
Masse, sein Glaube, wo andere verzweifelten, seine Organisation im
Chaos, die Frucht des Gesetzes in trostloser Umgebung, die Feinheit

der Seele für alles Schwache, Müde, Kranke — das war der
Held. Jenen Morgen, an dem das Manna lag, jenen Tag, an dem das
bittere Wasser süss wurde, jene Stunde, als der Berg sich öffnete und
die Fülle des frischen Quelles hervorsprudelte, wir waren mit dabei.
Auch wir erhielten Brot für die Tage der hungernden Seele und
Wasser im bittern Leiden.

Und dann das Gesetz. Die Heiligkeit des Lebens verkündet von
einem, der selbst zum Mörder geworden war, die Heiligkeit des
Nächsten, des Armen, des Bruders, von einem, der in Ueberfluss und
Fülle aufgewachsen war, die Heiligkeit der Reinheit, der Ehe, der
Ruhe, von einem, der unter ungebildeten, verwilderten Menschen
gelebt hatte, das Verständnis für den Segen des Bodens, für die Liebe
der Mutter, auch im kleinsten Tiere, von einem, der in der Wüste
lebte, ein weitblickender sozialer Reformer, ein grosszügiger, gerechter

Richter — das war der neue Moses. Ein Mann, der nur die
Heiligkeit Gottes wollte, der nur den Gehorsam zu ihm verkündete
und lebte, der in tausend Schwachheiten eine unerschöpfliche Kraft,
eine Fülle von Gedanken, ein weltweites Herz offenbarte. Ein alter,
überlebter Prophet? Nein, ein neuer Führer, ein lebendiger Geist, ein
begnadeter Helfer auch in unsern Wirren und Nöten. Ein Mensch,
der uns ebenso Grosses gibt, wie einst seinem eigenen Volke, der
nie stirbt, immer lebendiger und bedeutender wird. Das war Moses,
geschaut mit den Augen eines Professor Ragaz.

Und ebenso Jeremias. Jener Bauernsohn aus Anathoth, jener
Einsame ohne Familie, jener Verhasste und Geächtete, jener Wahr-
heitsverkünder unter Ungläubigen, jener Vaterlandsverräter aus
Liebe zu seinem Volk, jene aufrechte Säule, als alles stürzte, alles sich

394



¦w
'

auflöste, alles unterging. Jener Wahrheitsmensch unter Politikern,
jener Gefangene und Misshandelte, jener Hungrige und doch
Tröstende, jener Kämpfende ohne Gewalt, jener Verzweifelnde und
doch Glaubende, jener Rufer gegen seinen eigenen Willen. Die Tragik

jedes Grossen, dargeboten von einem, der auch gehasst, auch
verleumdet, auch hungernd, auch liebend in einer zerfallenden Zeit
Gottes Sache vertritt, packte uns. Jeremias wurde uns zum Freund,
Bruder und Tröster. Und mit ihm das Häuflein Aufrechter, die mit
ihm kämpften, Baruch, sein Freund, Ebed-Melech, der Mohr, die
Rechabiter, das vertriebene, aber treue Volk. Niemand von uns wird
den Mann im eisernen Joche, den Briefschreiber im Gefängnis, den
alten, in ein fremdes Land geschleppten Mann wieder vergessen,
jenen Mann, der über allem Leiden den Blick darüber hinaus auf die
Zukunft, auf die Herrlichkeit des Reiches Gottes, auf die Erfüllung
im Messias, nicht verlor.

Wieder wurde er uns zur Gegenwart, zum Kämpfer um eine
grosse Sache, zum Gotteshelden, der verzweifelt und doch glauben
muss, zum Künder einer neuen Zeit, zum Helfer gegen die Gewalt,
gegen das Unrecht, gegen die Macht, zum Freund der Armen und
Schwachen, zum Tröster im Leid. Wer nicht durch das schwerste
Leid, durch die einsamsten Gotteskämpfe, durch die tiefste Armut,
durch die härteste Arbeit hindurch gegangen ist, der konnte nicht
so eine ferne Zeit, ein altes Heldenleben auferstehen lassen. Es war
Berufung, Reichtum, Fülle, Gnade, so von diesen beiden Männern

zu reden. Und wir, wir durften, tief gestärkt, reich gesegnet,
unser Weglein weiter gehen und unser Bürdelein weiter tragen.

Hein rie h Marti.
III.

1918. Der furchtbare Krieg mit all seinen Greueln war endlich
zur Ruhe gekommen. In aller Herzen glühte neu die Hoffnung auf,
die Hoffnung auf eine neue Welt und einen dauernden, wahren Frieden.

Mit ganzer Seele hatte ich auf die neue Zeit gehofft. Mit dem
Versagen der Völker machte dieser frohen und zuversichlichen
Hoffnung eine bittere Enttäuschung Platz, die mich durch schwere
seelische Kämpfe führte. Da kam ich in die Bibelbesprechungen von Prof.
Ragaz. Von welch weitausschauender Warte wird da in die Nöte der
Zeit hineingeleuchtet Da stellt sich das Neue Testament nicht mehr
als eine alte, längst vergangene Geschichte dar, von der aus noch
einzelne Schlüsse auf unser Leben gezogen werden können, sondern als
der Kampf der Gotteswahrheit, der trotz der nahezu 2000 Jahre, die
seit den Tagen der ersten Christengemeinde verstrichen sind, noch
gar nichts an Aktualität verloren hat.

Das heilige Zentrum jeder Erörterung ist die Bitte des Unser-
Vaters: „Zu uns komme Dein Reich!" Von dieser Sehnsucht nach
dem Reich des Friedens und der Gerechtigkeit aus werden alle Pro-

395



¦jjjg- r--:yc -.:¦¦-. :¦ - »y ¦¦¦-. j. ' -;-¦.-—•« y» r-«-.v ¦ ^. - V»>/v V' -V?^; .rVfp^^VÌ 4:

bleme, die die einzelnen Menschen und die ganzen Völker beschäftigen,

mit einer ausserordentlichen Gründlichkeit und Tiefe behandelt.
Dabei zeigte es sich immer wieder, dass sich dem Kommen des
Reiches Gottes schon damals dieselben Mächte entgegenstellten, die sich
heute noch an seine Stelle setzen möchten, ja die Zahl dieser Mächte
ist seit jenen ersten Tagen des Christentums noch gewaltig gewachsen.

Materialismus, Mammonismus, Nationalismus, Imperialismus,
Vergnügungssucht, ja auch Sozialismus und selbst die Kirche setzen
sich an Stelle der Gotteswahrheit. Mit einer ausserordentlichen Klarheit

treten alle diese Mächte in den Besprechungen zutage in ihrem
ganzen Wirken, ihrem Einfluss auf den einzelnen Menschen, auf
ganze Völker. Dieser Einfluss ist ein ungeheuer grosser: kein
Mensch, der nicht irgendwie mit diesen Mächten verkettet wärel
Gegen diese Mächte, die in das Seelenleben jedes einzelnen Menschen
eindringen, ihm den klaren Blick für das, was wahr, gut und edel
ist, rauben, gilt es, in erster Linie anzukämpfen. Nur von diesem1

Gesichtspunkt aus erhält der Kampf jedes Einzelnen für das Gute einen
ewigen Wert. Wir müssen uns bestreben, mitzuhelfen beim Abtragen
auch der allgemeinen Schuld: „Der höchste Beruf des Menschen ist
der, die Sünden der Welt tragen zu helfen." (Ragaz.)

Die Lösung all der gewaltigen Probleme ist aber schon in den
Evangelien und den Briefen festgelegt, und mit welcher Klarheit
weiss uns Professor Ragaz all diese Lösungen aufzuzeigen!
Freilich, wer zu den Bibelbesprechungen von Ragaz kommt,
wird nicht so rasch den Frieden finden, den er sucht. Die ungeheuren

Probleme, die da zur Sprache kommen, müssen jeden noch
nicht geistig toten Menschen im Innersten aufwühlen und erschüttern.

Mit Entsetzen wird er sich die Fragen vorlegen: Bin ich so
weit vom wahren Leben abgekommen? Stecke ich so tief in der
Sünde drin Ist mein Anteil an der allgemeinen Schuld ein so grosser?

All diese Fragen werden zu tiefster, ernstester Selbstprüfung
führen, deren Ergebnis nur die Anerkennung unserer Mitschuld am
heutigen Zustand sein kann. Aus dieser Erkenntnis heraus muss
naturgemäss der feste Entschluss entspringen, das eigene Leben
umzustellen, einzutreten in den Kampf um das Wohl der Mitmenschen.
Nur dadurch, dass wir der Gier, dem Hass, dem Genuss entsagen
und unsere Zeit dazu benützen, unsern Mitmenschen in Liebe und
Güte zu dienen, erhält unser Leben einen wahren Wert.

Dass ich nach vielem Suchen und schweren Kämpfen auf diesen
Weg geführt worden bin, verdanke ich einzig und allein dem Leiter
der Bibelbesprechungen, unserm verehrten Herrn Professor Ragaz.
Ihm danke ich es, wenn ich heute, trotz aller Finsternis, die uns
bedräut, froher und zuversichtlicher in die Welt hinausschaue.

Alfr.Graf.

396


	Aus den Samstagabenden im Heim an der Gartenhofstrasse : Teil I, II und III

