
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 7-8: Leonhard Ragaz zum sechzigsten Geburtstag (28. Juli 1928)

Artikel: Warum Ueberwindung des Marxismus?

Autor: Man, Hendrik de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wohltätigkeit, ohne jedoch dem Elend damit abhelfen zu können.
Wahre Hilfe bringt nur das von Christus angekündigte Ende.

Tritt nun eine Gesellschaft auf, aus bitterster Not geboren, und
ringt um dieses Ende, um Erlösung von dieser Geldwelt und Geldzeit

— wer will mir wehren, dieser Gesellschaft die Hand zu reichen
im Namen Christi? Wer will mir's verargen, ihr Recht zu geben in
ihrem lauten Zeugnis, dass wir uns auf abschüssiger Bahn befinden,
und in ihrer Hoffnung, dass wir trotz alles heutigen Verderbens
einer neuen Zeit entgegen gehen, einer Zeit, in welcher es in Wahrheit

heissen wird: Friede auf Erden! in welcher Menschen geboren
werden, die verstehen, was Leben und Seligkeit heisst? — Solches
Endziel ist das Reich Gottes auf Erden, des Gottes, der ein Heiland
ist a 11 e r Menschen.1) —

Warum Ueberwindung des Marxismus?
Eine Anfrage einer amerikanischen Organisation stellte mich dieser

Tage vor die Aufgabe, in einem Satze zu sagen, was mein
Haupteinwand gegen die Marxsche materialistische Geschichtsauffassung
vom Gesichtspunkt des heutigen Sozialismus ist. Die Amerikaner
lieben kurze Formulierungen. Ob das immer zu ihrem eigenen Vorteil

ist, bleibe dahingestellt; denn es liegt auf der Hand, dass
dadurch eine gewisse Denkbequemlichkeit und Oberflächlichkeit
gefördert werden kann. Für denjenigen aber, der über einen Gegenstand

jahrein, jahraus schreibt und redet, kann es nur gut sein, wenn
er einmal auf diese Art gezwungen wird, sich zu fragen, was ihm
denn eigentlich das Wesentliche ist, und wie er dieses Wesentliche
in einem Satz ausdrücken kann.

Aus der Verlegenheit, in die mich die amerikanische Frage
versetzte, half ich mir zuletzt mit folgender Antwort: Der Haupteinwand

gegen die materialistische Geschichtsauffassung vom Standpunkt

des Sozialismus besteht darin, dass ihr Gegenstand die
Geschichte ist, d, h. Dinge, die geschehen sind, und nicht der Sozialismus,

d. h. Dinge, die geschehen sollten.
Nun ist es vielleicht doch nicht überflüssig, diesen Satz zu erläu-

'tern. Ich tue dies um so lieber für die Leser der „Neuen Wege", als

x) Dieses Antwortschreiben an seine Freunde hat Blumhardt bald nach
seinem aufsehenerregenden Uebertritt zur Sozialdemokratie im Herbst 1899
herausgegeben. Es ist nebst anderen Dokumenten dieser Zeit in einem neuen,
demnächst im Rotapfel-Verlag erscheinenden Bande der von mir
herausgegebenen Predigten, Andacliten und Schriften Blumhardts enthalten. Es
spricht sich in diesem Antwortschreiben eben jene Einstellung zur
Sozialdemokratie aus, wie sie auch der Stellungnahme Ragaz' und seinem
jahrzehntelangen Wirken unter der sozialistischen Arbeiterschaft zugrunde liegt.

Lj.

336



dies mir Gelegenheit gibt, die Gedankengänge des in dieser
Zeitschrift veröffentlichten Berichts über meinen Vortrag „Die Begründung

des Sozialismus" in einigen wichtigen Punkten zu ergänzen.
Insbesondere liegt mir daran, dies bei einer Gelegenheit zu tun, die
meinem verehrten Freunde Dr. Ragaz zeigen soll, dass er nicht so
ganz ein Prediger in der Wüste ist, wie er es sich vielleicht von Zeit
zu Zeit unter dem Eindruck der Unermesslichkeit dieser Wüste
vorstellt. Die ganze heutige Entwicklung der sozialistischen Gedankenwelt

steht mehr und mehr im Zeichen einer Auffassung, deren
philosophische Grundlage er selber mit dem Stichwort „Ueberbietung
des Marxismus" bezeichnet hat. Was damit gemeint ist, ist viel mehr
als die Kritik an einer Geschichtsphilosophie oder an einer Methode
der Geschichtsforschung. Das wäre bloss eine Gelehrtenangelegenheit.

Es geht hier aber um die Erneuerung der geistigen Triebkraft,
der die praktische Tätigkeit einer gewaltigen Massenbewegung
entspringt. Es geht um die Frage, ob der Sozialismus, nachdem die
Kraft, die er aus seiner Begründung mit der wissenschaftlichen
Erkenntnis des neunzehnten Jahrhunderts geholt hat, beinahe erloschen
ist, aus einem tieferen und wahreren Glauben die neue und grössere
Kraft gewinnen kann, die er zur Bewältigung seiner Aufgabe im
zwanzigsten Jahrhundert braucht.

Die ersten Anzeichen vom Erlöschen des marxistischen Impulses
wurden schon vor mehr als dreissig Jahren bemerkbar, als Friedrich
Engels die gemässigte Deutung des Marxismus vertrat, die dem
späteren Revisionismus das Stichwort gab. Am bezeichnendsten für
den Charakter des Revisionismus als einer Alterserscheinung —
denn er erkaufte seine abgeklärte Weisheit mit einem Nachlassen der
Willensentschiedenheit — ist der Ausspruch von Engels, dass der
historische Materialismus nur als „ein Leitfaden zum Studium der
Geschichte" zu betrachten sei. Variationen über diesen Satz begleiten

bis auf den heutigen Tag die Rückzugsgefechte der letzten
Epigonen des Marxismus beim Verlassen der weltanschaulichen
Grundstellungen, von denen aus Marx und Engels einstmals ihren Kampf
führten. Immer wieder heisst es dabei zur Abwehr der Kritik, der
Marxismus sei nur eine Methode der Geschichtsdeutung, kein festes
System von soziologischen Postulaten und noch weniger eine
Weltanschauung.

Wenn die Wirklichkeit diesen bescheidenen Beteuerungen
entspräche, so hätte es praktisch überhaupt keinen Sinn mehr, sich im
Schosse der sozialistischen Arbeiterbewegung mit dem Marxismus
auseinanderzusetzen. Dann könnte man den Streit über die Brauchbarkeit

des historischen Materialismus als Methode der geschichtlichen

Forschung ruhig den Gelehrten überlassen, die allein befugt
sind, diese Methode zu erproben. Wir wissen aber aus der Praxis des
heutigen Sozialismus, dass der historische Materialismus tatsächlich

337



""VV-.-;^'.

die weltanschauliche Grundlage einer Massen-Ersatzreligion ist. Er
wirkt in erster Linie wie eine Motivlehre, die den Triebfedern des
wirtschaftlichen Interesses und des Machtstrebens einen höheren
Wert verleiht als den, den sie nach jeder sittlichen Wertordung
beanspruchen dürfen. Darum richtet sich die sozialistische Kritik.des
Marxismus weniger gegen seine Methode, die Geschichte der
Vergangenheit zu deuten, als gegen seinen Anspruch, das sozialistische
Wollen und Sollen zu begründen.

Es ist dabei ohne weiteres zuzugeben, dass die materialistische
Geschichtsauffassung als Lehre von den wirtschaftlichen Ursachen
des historischen Geschehens ein wertvolles Werkzeug der Forschung
darstellen kann. Sie kann uns helfen, zwar nicht dieses ganze
Geschehen zu verstehen, wohl aber die immerhin sehr wesentlichen
Zusammenhänge, die auf nachweisbare wirtschaftliche Ursachen
zurückgeführt werden können. Dazu gehört z. B. in-erster Linie die
Entwicklungsgeschichte des kapitalistischen Industrialismus, seiner
kulturellen Rückwirkungen und des materiellen Hintergrundes der
heutigen Klassengegensätze und Klassenkämpfe. Jedoch ist die
materialistische Geschichtsauffassung, wie jede andere Forschungsmethode,

keine wissenschaftliche Wahrheit an sich, sondern nur ein
Werkzeug für ihre Entdeckung. Obwohl dem Geschichtsforscher
daneben noch viele andere Werkzeuge zur Verfügung stehen, die je
nach dem besonderen Gegenstand angebracht sind, ist gerade dieses

Werkzeug äusserst nützlich gewesen zu einer Zeit, in der die
wirtschaftlichen Faktoren stark unterschätzt wurden. Seine Brauchbarkeit

ist auch heute noch lange nicht erschöpft. Sein Wert hängt
wie bei jedem anderen Werkzeug letzten Endes von der individuellen
Fähigkeit des Forschers ab, der es benutzt; und derjenige wird es

am besten handhaben, der es nicht behandelt wie ein Dogmensystem,
das er durch die Tatsachen zu beweisen hat, sondern wie eine
Arbeitshypothese, als blosser Ausgangspunkt für die Entdeckung von
wirklichen und begrenzten ursächlichen Zusammenhängen.

Die materialistische Geschichtsauffassung wird jedoch ein gefährlicher

Irrtum, sobald man sie in eine Philosophie verwandelt, die
alle soziale Entwicklung aus wirtschaftlichen Ursachen ableiten
will. Es kann überhaupt keine Deutung der Geschichte auf Grund
von irgend einer besonderen Art von Ursachen geben, die zu einer
wissenschaftlichen Disziplin gehören. Der Grund, weshalb jede
derartige allgemeine Ursachenlehre wissenschaftlich widersinnig ist,
lässt sich in einem Satz zusammenfassen : Alle Ursachen müssen vor
ihren Wirkungen da sein; es ist aber kein Anfangszustand der
menschlichen Geschichte denkbar, in dem es etwa nur wirtschaftliche,

oder nur politische, oder nur ideelle Tatsachen gegeben haben
sollte. Jede derartige Klassifizierung von Ursachen nach dem
Gesichtswinkel besonderer Wissenschaften ist ein nachträgliches Hin-

338



¦ y y ¦ \-:y- ¦¦¦: ¦ :- ¦¦- ¦>, v'¦¦'¦¦ V ->¦•¦ ¦ - - -*v 7 ^3
.i.;,,. 1.<.._,^ -^-w ¦¦>J--i_." -y ¦

_
'-;¦' - '-', - .0^ i ¦-. -¦¦ -y, ..-. - -. ¦ ¦ ¦¦¦.,. ..._';'_. ¦ v ¦ '.

' ' ' \ ¦ ../¦,--_,"

eindenken von Vernunftkategorien in Lebensvorgänge, deren Verkettung

und Wechselwirkung nur zu einem geringen Teil vom
wissenschaftlichen, d. h. ursächlichen Denken erfasst werden kann. Schon
die Unmöglichkeit der wissenschaftlichen Prophétie in menschlichen
Angelegenheiten beweist, dass die ursächliche Denkweise, die etwa
— übrigens auch hier mit wichtigem Vorbehalt — astronomische
Ereignisse vorausberechnen kann, nicht imstande ist, mehr als einen
Teil der historischen Ursachen zu erfassen.

Wenn man nicht bloss bestimmte geschichtliche Teilvorgänge,
sondern die fortschreitende Entwicklung der Menschheit überhaupt
und die ihr gestellten Aufgaben begreifen will, dann reicht keine
Erkenntnis von Ursachen aus. Dann müssen auch Ziele angenommen
werden. Diese werden denn auch in der Tat, mehr oder weniger
versteckt, stets von den Begründern der Ursachensysteme vorausgesetzt.
Nur verbergen diese dann zumeist — wie es ja auch Marx getan hat
— ihre Vorliebe für gewisse Ziele unter dem Deckmantel einer
angeblich wertfreien Theorie der Ursachen, von denen sie glauben,
dass sie in der Richtung auf diese Ziele wirken.

Die Entwicklung der sozialistischen Arbeiterbewegung selber,
die Marx als Wirkung wirtschaftlicher Ursachen zu deuten
versuchte, hat die Unmöglichkeit dieser Deutung klar bewiesen, denn sie
kann nicht verstanden werden ohne die Annahme von Ursachen —
in erster Linie sittliche Wertungen —, die nicht aus der wirtschaftlichen

Wirklichkeit abgeleitet werden können, ja die tatsächlich den
rein wirtschaftlichen Tendenzen, wie etwa der Bestimmung der
Arbeitsbedingungen durch die Preisgesetze des Marktvorganges,
entgegenwirken. In der Wirklichkeit ist der ganze Kampf der
Arbeiterbewegung und des Sozialismus ein Versuch, wirtschaftliche Tendenzen

zu überwinden durch Willenshandlungen, die aus sittlichen
Werturteilen entspringen und die auf das Endziel gerichtet sind, das
wirtschaftliche Schicksal zu beherrschen, statt von ihm beherrscht
zu werden.

Revisionistische Marxisten haben in den letzten Jahrzehnten
versucht, indem sie auch hier dem Beispiel des gealterten Friedrich
Engels folgten, ihre Philosophie dadurch der Erfahrung anzupassen,
dass sie zugaben, ideelle Tatsachen könnten auf wirtschaftliche
Verhältnisse eine Rückwirkung ausüben und dadurch ebenfalls zum
Rang von Ursachen heraufrücken. Nur wurde dabei dem Verzicht
auf die allgemeine Lehre von den wirtschaftlichen Ursachen ein Riegel

vorgeschoben, indem man den nicht-wirtschaftlichen Willens- und
Bewusstseinsvorgängen dabei eine bloss untergeordnete Rolle
zuerkannte. Man half sich mit dem Ausdruck von den wirtschaftlichen
Ursachen „in letzter Analyse", was anscheinend bedeutet, dass sie
irgendwie zuerst da sind, und nur im späteren Verlauf der Dinge von
ihren eigenen ideellen Wirkungen abgeändert werden können. Indes-

339



sen bedeutet diese halbe Kapitulation vor dem gesunden Menschenverstand

doch nur, dass man eine immerhin sinnvolle Lehre aufgibt,
um sich in das Gebiet der Sinnverschwommenheit zu flüchten. Jede
Geschichtsphilosophie, die auf der Voraussetzung einer besonderen
Art von Ursachen beruht, gibt sich selber preis, sobald sie gelten
lässt, dass diese Ursachen von ihren eigenen Wirkungen verändert
oder aufgehoben werden können. Wissenschaftliche Begriffe wie der
vom Zusammenhang zwischen Ursache und Wirkung sind zu wertvoll,

als dass man sie einer derart liederlichen Behandlung .aussetzen
dürfte; dann wäre es freilich schon besser, man verzichtete überhaupt
auf ihre Anwendung. Ursachen, die von ihren eigenen Wirkungen
beeinflusst werden können, hören damit auf Ursachen zu sein und
können erst recht nicht mehr als Ursachen „in letzter Analyse"
angesprochen werden. Die einzige Wahl, die unter diesen Umständen
übrig bleibt, ist entweder — wie es die meisten Marxisten heutzutage
tun — an einem System von Formeln festzuhalten, die ihrer
ursprünglichen und in der Tat jeder bestimmten Meinung entleert worden

sind, oder anzuerkennen, dass jede rein kausale Deutung der
geschichtlichen Entwicklung ein Versuch am untauglichen Objekt ist.

Die ökonomische Methode der Geschichtsforschung kann daher
ein Mittel bleiben zur Erkenntnis bestimmter Zusammenhänge, die
die Wirksamkeit des zielgerichteten menschlichen Wollens bedingen
und begrenzen, aber sie hört auf, eine Methode zu sein, wodurch die
Ziele dieses Wollens bestimmt werden können. Sie bleibt ein Beitrag
zu der Lehre von den Bedingungen der sozialen Tätigkeit, die in der
wirtschaftlichen Vergangenheit und Umwelt gegeben sind, aber sie
kann nicht mehr die Grundlage einer Lehre der Ziele, der Werte und
der Forderungen sein.

Die marxistische Analyse der kapitalistischen Wirtschaft,
obgleich sie einen äusserst wichtigen Beitrag zum Verständnis der
kapitalistischen Umwelt bleibt, in der die sozialistische
Arbeiterbewegung sich entwickelt und betätigt, verwirkt somit jeden
Anspruch darauf, die Ziele dieser Bewegung zu bestimmen und zu
begründen. Sie kann uns helfen, zu verstehen, wie unter gewissen
Bedingungen — die übrigens, wie es der Unterschied zwischen Amerika

und Europa beweist, sowohl historisch und psychologisch wie
wirtschaftlich sind — der Sozialismus zum programmatischen Ziele
der europäischen Arbeiterbewegung werden konnte; sie kann uns
das Bestehen und einige der Hauptmotive der Klassenkämpfe zu
begreifen helfen; sie kann uns Tatsachen zeigen, die die Möglichkeiten
gewisser sozialer Veränderungen unter bestimmten Umständen
begrenzen; aber sie kann uns keinen Masstab der Werte geben, nach
welchem wir in diesen Kämpfen Partei ergreifen sollen ; sie kann unser

Streben nach einer anderen sozialen Ordnung nicht rechtfertigen;
sie kann uns nicht den Willen geben, diese Ordnung herbeizuführen ;

340



sie kann die Uebereinstimmung dieses Willens mit den sittlichen und
rechtlichen Grundsätzen, die für alle Menschen ohne Unterschied
der Klassenlage zu gelten haben, nicht beweisen.

Darum kann der Marxismus, so wichtig er sonst bleiben mag als
Beitrag zu der Wissenschaft vom Kapitalismus, keine Grundlage für
eine Lehre des Sozialismus abgeben. Der Sozialismus kann nur
begründet werden, wenn man ausgeht von dem Glauben, dass es ein
wünschenswertes Ziel des menschlichen Fortschrittes und der sozialen

Entwicklung gibt — dass dieses Ziel besteht in derVerwirklichung
von Werten, die einen ewigeren und allgemeiner gültigen Charakter
haben als die Interessen irgend einer Klasse unter irgend einem
Gesellschaftsystem — und dass der Sozialismus deshalb von einem
Jeden eine bewusste persönliche Entscheidung verlangt, die eine ebenso

unbedingte Forderung darstellt wie irgendwelche Entscheidung
auf Grund eines ethischen oder religiösen Glaubens.

Wenn der Sozialismus, wie Marx es glaubte, das notwendige
Ergebnis des hochentwickelten Kapitalismus wäre, und zwar auf Grund
der angeblichen Naturgesetze der wirtschaftlichen Entwicklung
(Betriebskonzentration, Akkumulation und Ueberproduktion, wachsende

Krisen und Verelendung usw.), dann müssten die Vereinigten
Staaten von Amerika entweder schon längst eine sozialistische Gesellschaft

geworden sein, oder doch zum mindesten eine viel mächtigere
sozialistische Arbeiterbewegung haben, als die wirtschaftlich weniger

vorgeschrittenen Länder Europas. Dass dem nicht so ist, beweist
nicht nur den Irrtum der theoretischen Voraussetzung. Es beweist
auch, dass der Marxismus während dieses letzten halben Jahrhunderts

das wichtigste geistige Hindernis auf dem Wege zur universellen

Verständigung und Zusammenarbeit zwischen Arbeitern und
zwischen Sozialisten gewesen ist, indem er den Bereich des
Sozialismus zum Bereich eines blossen Kampfes um europäische
Klasseninteressen einengte, indem er ihn mit einer Weltanschauung
verknüpfte, die alle so allgemeinmenschlichen Motive wie die des
religiösen Glaubens an ethische Verpflichtung herabsetzt und verhöhnt,
und indem er seine Anhänger zu einem engen, pseudo-wissenschaft-
lichen Dogmatismus erzog, der sie für die tieferen universellen
Zusammenhänge blind machte.

Darum wird der Marxismus immer ohnmächtiger seit der Zeit,
wo die organisierte Arbeiterschaft genug Bewegungsfreiheit eroberte,
um ihren revolutionären Kampf gegen die politische Unterdrückung
in aufbauende Arbeit zur Herstellung von neuen menschlichen
Beziehungen auf Grund von neuen menschlichen Triebfedern verwandeln

zu können. Im Zeitalter des freien und allgemeinen Wahlrechts,
der kollektiven Arbeitsverträge, der gesetzlichen Betriebsvertretung
und der allgemeinen Volksschulbildung sind der Umbildung der
gesellschaftlichen Einrichtungen keine anderen Grenzen gesetzt, als die

' 341



,:¦¦'¦

Grenzen der eigenen Fähigkeit der Volksmassen, diese Umbildungen
zu wünschen, zustande zu bringen und aufrecht zu erhalten. Der
Feind, den es zu bekämpfen gilt, ist darum nicht länger die physische

Gewalt der Regierungen. Es ist ein viel mächtigerer und viel
schwerer zu treffender Feind, der nicht durch Revolutionen besiegt
werden kann : es ist der Geist des Kapitalismus, der Glaube an die
von ihm geheiligte Rangordnung der kulturellen Werte. Es ist die
seelische Einstellung, auf die sich der Kapitalismus stützt, weil sie
den Reichtum über alle anderen menschlichen Werte stellt, weil sie
die Massen zum Glauben veranlasst, dass das Leben des Kapitalisten
das Wünschenswertere ist, weil sie die Begierde nach Geld und Macht
zur Haupttriebfeder der sozialen Tätigkeit macht, anstatt der Pflicht
zum Dienste am Gemeinwohl und der Freude am gelungenen Werk.
Darum macht überall, sogar in Russland, trotz der extremistischen
Ausdrucksweise oder richtiger unter deren Deckmantel, der Geist des
bequemen Opportunismus, der Korruption der Machthaber durch die
Macht einerseits und des enttäuschten Skeptizismus anderseits solch
schnelle Fortschritte. Diese Fortschritte können nicht aufgehalten werden,

wenn nicht ein neuer Antrieb entsteht aus der Einsicht, dass der
Sozialismus sich selbst zerstört, wenn er sich gleichsetzt mit einem
aus der kapitalistischen Umwelt geborenen Kampf um die
kapitalistischen Höchstwerte des wirtschaftlichen Vorteils und der Macht.
Der Sozialismus setzt sich dadurch selbst herab zu einem Mittel, die
Massen mit dem falschen Glauben unserer mechanisierten Zivilisation

zu verseuchen.
Was darum Not tut, ist eine Auffassung von der Arbeiterbewegung

und vom Sozialismus, die auf sittlichen und rechtlichen Grundsätzen

beruht und sich in entsprechenden unmittelbaren Forderungen

verkörpert — Forderungen, die, eben auf Grund dieser
Unmittelbarkeit, die Annahme von Verantwortung, von Pflichten sowohl
wie von Rechten in sich schliessen. Als die wichtigsten dieser
Forderungen erscheinen mir der Kampf gegen den Krieg und der Kampf
für die Wirtschaftsdemokratie.

Der Sozialismus als Sklaverei unter dem Staat wäre mindestens
so schlimm wie der Kapitalismus als Sklaverei unter dem Unternehmer.

Es wäre vom Uebel, wenn er nicht aufgefasst würde wie die
Durchführung, auf dem Gebiete der sozialen und wirtschaftlichen
Beziehungen, von jener Idee der Selbstbestimmung, die das schöpferische

Prinzip unserer christlich-abendländischen Kultur ist, und
von der die politische Demokratie erst einen kleinen Teil verwirklicht

hat.
Die letzte Rechtfertigung des Sozialismus liegt in seinem Streben,

den Menschen nicht nur im politischen Verbände, sondern in aller
gemeinschaftlichefi Tätigkeit, in erster Linie also am Arbeitsort, die
institutionelle Gelegenheit zur Bestimmung ihres eigenen Gemein-

342 \



*---> - • v .'•-_'

Schaftsschicksals zu geben. Darum ist die wichtigste praktische
Forderung der Wirtschaftsdemokratie die Betriebsdemokratie, das Recht
der Arbeiter zur Mitbestimmung ihrer Lebensbedingungen am
Arbeitsort. Hier liegt die letzte Ursache der Unterdrückung, die das
Verhältnis zwischen Arbeitsführern und Arbeitsausführenden zu
einem Verhältnis zwischen Herrn und Knechten gemacht hat. Dieses
Verhältnis hat nicht nur die heutige Massenarmut, Unsicherheit,
Abhängigkeit, chronische Angst, Verantwortungslosigkeit und Arbeitsunlust

verursacht, es hat auch das ganze soziale Leben vergiftet,
indem es eine Rangordnung von höheren und niederen Klassen
begründete, die zugleich eine Rangordnung der sozialen Werte mit
den Geldwerten obenauf ist.

Diese neuen praktischen Aufgaben sind auch theoretische
Aufgaben insofern als ein neues Zielbewusstsein notwendig ist zur
Schaffung von neuen Triebfedern. Die Verschiebung des Aufgabengebietes

bedingt darum eine Verschiebung der theoretischen
Fragestellung. Deshalb richtet sich auch die Kritik am Marxismus heutzutage

auf ganz andere Probleme als die, die den Revisionismus der
neunziger Jahre noch fast ausschliesslich beschäftigten. Dessen Kritik

an den Marxschen Lehren der Mehrwertaneignung, der
kapitalistischen Konzentration, der Krisen, der Verelendung usw. verliert
sehr stark an Bedeutung. Die wesentlichsten Streitfragen liegen
jenseits dieser Probleme.

Es kann z. B. ohne weiteres zugegeben werden, dass der
ungehemmt sich selbst überlassene Kapitalismus die Arbeiter zu der von
Marx prophezeiten wachsenden Verelendung verurteilen würde. Die
Prophezeiung selbst war begreiflich genug, denn zu Marxens Zeiten

waren die Gegentendenzen, die grösstenteils von der
Arbeiterbewegung ausgehen, noch sehr schwach. Es sind Beweise genug
dafür da, dass sogar in Ländern wie die Vereinigten Staaten von Amerika,

die in den letzten Jahren eine beispiellose sogenannte Prosperität

erlebten, und zwar hauptsächlich infolge der gesteigerten
maschinellen Produktivität, diese Entwicklung noch lange nicht aus
sich selbst heraus zu allgemeinem Glück führt. Sie bedeutet zwar
erhöhten Verdienst für einen grossen Teil der Arbeiterschaft, aber sie
hebt die Existenzunsicherheit nicht auf, da sie die weniger begünstigten

Arbeiterschichten wachsender Arbeitslosigkeit aussetzt und
dadurch mittelbar auch die bessergestellten bedroht. Sie übt einen
beinahe unerträglichen Druck aus auf die Arbeits- und Lebensbedingungen

in der Landwirtschaft, wo das Wachstum der Produktivität
an viel engere natürliche Grenzen gebunden ist, was die Probleme
der Entvölkerung des Landes, der Ueberbevölkerung der Städte und
der Erschöpfung der natürlichen Reichtümer immer drohender
gestaltet. Vor allem aber : sie hebt die wachsende psychologische Spannung

nicht auf zwischen Massenbedürfnis und Massenbefriedigung,

343



die doch eigentlich den einzigen brauchbaren Maßstab für die
Feststellung der Armut darstellt.

Jedoch was beweist all dies im Hinblick auf den Sozialismus,
wenn man nicht von der falschen Voraussetzung ausgeht, dass die
Arbeiter, je mehr sie unter der Armut leiden, desto besser imstande
sein werden, den Sozialismus zu verwirklichen? Und was bedeutet
all dies mit Rücksicht auf die grosse Aufgabe des Sozialismus, die
nur insofern ein Problem des Besitzes stellt, wie der Besitz ein
Bestandteil des Glückes ist Der Sozialismus würde weniger bedeuten
als irgend eine der jetzt blühenden Prosperitätsideologien, die von
erfolgreichen Unternehmern à la Henry Ford vertreten werden,
wenn er die Frage nicht beantworten könnte : Kann er den Arbeitenden

ein höheres Glücksideal weisen, oder ein solches bestehendes
aber verdunkeltes Ideal wieder lebendig machen, wodurch eine
Menschheit, die mehr produziert, in eine Menschheit verwandelt

werden kann, die mehr Freude am Leben empfindet
und diese Lebensfreude mehr verdient? Ich glaube, dass
dies möglich ist, weil es etwas gibt, das alle Menschen noch mehr
verlangen als Besitz, ja wozu der Besitz selbst nur ein Mittel sein
kann, nämlich Freiheit, Selbstbestimmung, ein Leben — und eine
Arbeit — die der Würde eines „Herrn der Schöpfung" angemessen
sind. Wenn aber dieses das Ziel ist, dem wir alle andern Aufgaben
unterzuordnen haben, dann lautet die erste Frage, die die Arbeiter
sich stellen sollen, nicht: Was würde geschehen, wenn wir nichts
wollten? — sondern: Was sollen wir wollen und tun, damit etwas
Besseres geschehe?

Es kann auch ohne grosse Umschweife zugestanden werden, dass
die Marasche Voraussage einer fortschreitenden Betriebskonzentration

sich im ganzen als richtig erwiesen hat. Aber dann stehen wir
vor der Frage: Hat diese Entwicklung uns dem Sozialismus näher
gebracht, wie es Marx glaubte, oder hat sie nicht vielmehr eine
hochkapitalistische Gruppenherrschaft herbeigeführt, die in jeder
Hinsicht kräftiger gefestigt ist, als der kleinliche Despotismus der
unabhängigen kapitalistischen Unternehmer von ehemals? Wie können die
hochkapitalistischen Grossunternehmungen den Zwecken des
Gemeinwohls statt denen des Privatgewinns dienstbar gemacht werden,
ohne dass ihre Produktivität verringert wird? Wie können sie in
Gemeinschaftsdienste verwandelt werden, ohne dass man sich ver-
lässt auf utopische Veränderungen in den Motiven der Menschen,
die sie im Gange erhalten, und ohne dass die wirtschaftlichen Vorteile

der rationalisierten Massenproduktion dabei verloren gehen?
Wie kann man verhindern, dass sie schon auf Grund ihres
wachsenden Umfanges eine bureaukratische Herrschaft begründen, die
unter irgend einem System derBesitzregelung ihreArbeiter zu blossen
menschlichen Arbeitsmitteln herabsetzen würde? Wenn man sich

344



TTTi ' • - •
- ' •

diese Fragen stellt, muss man einsehen, dass auch auf diesem
Gebiete die Aufgaben des Sozialismus jenseits von der Erkenntnis der
tatsächlich vor sich gehenden Betriebskonzentration liegen. Diese
Aufgaben stellen in erster Linie Probleme der Menschenverwaltung,
die nur gelöst werden können durch bewusste Richtung auf die
Regelung der Produktion mit der Zustimmung der Produzenten. Die
Sozialisierung der Produktionsverwaltung von unten herauf — mit
den Gewerkschaften und Genossenschaften als den wesentlichsten
Triebkräften — erscheint dann als die Vorbedingung zu jeder fruchtbaren

Sozialisierung des Besitzes von oben herunter.
Auch die Marasche Voraussage von dem Untergang des

Mittelstandes hat sich im ganzen bewahrheitet. Aber gerade ihre Erfüllung
hat eine Lage geschaffen, für deren Bewältigung neue Erkenntnisse
erforderlich sind. Die Marxschen Theorien über das Verschwinden
der Handwerker, Krämer und Zwergunternehmer von ehemals
erscheinen uns heute wirklichkeitsfremd und überholt im Angesicht der
Tatsache, dass eben auf Grund seiner vorgeschrittenen Konzentration

der heutige Kapitalismus eine wachsende Zahl von Menschen
in einer halbfeudalen Abhängigkeit erhält, die viel stärker ist als der
unmittelbare Druck, den er vor einem Jahrhundert auf den alten
Mittelstand ausübte. Die Grundlagen dieser Abhängigkeit sind nicht
nur in der kapitalistischen Beherrschung des Kreditwesens gegeben;
sie liegen auch in der Organisation des Absatzes, in der Bildung
einer Hierarchie von geistigen Dienern der Technik, in der Verbreitung

des kleinen Kapitalbesitzes, und nicht zuletzt auch in der
kapitalistischen Beherrschung der geistigen Mittel — die Presse, das
Kino, die Reklame — wodurch die gesellschaftlichen Ideale und
Bedürfnisse der Massen gestaltet werden. Der selbständige Mittelstand
im Sinne des neunzehnten Jahrhunderts ist viel weniger ein heutiges
Problem als der neue Mittelstand, und vor allem der neue mittel-
ständlerische Geist der Abhängigkeit, der allzuleichten Befriedigung
durch Scheinbesitz und der geistigen Korruption durch konventionelle

Massenideale, wodurch die Arbeiterschaft selber vergiftet wird.
Noch weiter von der Wirklichkeit entfernt ist heutzutage die

Marasche Lehre von dem Verschlimmern der ökonomischen Krisen.
Diese Lehre ist so sehr durch die Erfahrung widerlegt worden, dass
man sagen kann, die sozialistische Arbeiterbewegung sehe heutzutage

ihre Aufgabe statt mit dem drohenden wirtschaftlichen
Zusammenbruch mit der wachsenden kapitalistischen Produktivität und
Prosperität verknüpft. An der Stelle des Trugbildes von dem
revolutionären Weltbrand, der aus der wirtschaftlichen Katastrophe der
zuletzt unerträglich werdenden Krisen entstehen sollte, stehen jetzt
ganz andere konkrete Sorgen. Diese ergeben sich aus der erwiesenen
Fähigkeit des Hochkapitalismus, seine Wachstumskrisen so zu
überwinden, dass ihm selber daraus kein Schaden mehr erwächst. Zu die-

345 4



sen Sorgen gehören die Probleme des Imperialismus, der Entvölkerung,

der Ein- und Auswanderung, der Abhängigkeit der Industrie
vom Finanzkapital, der Anpassung des Angebotes von Arbeitskraft
an die Nachfrage nach Beruf und Oertlichkeit usw. Indessen bleibt
die Hauptfrage für den Sozialismus nicht, was er vom wirtschaftlichen

Zusammenbruch des Kapitalismus zu erwarten hat, sondern
was er von der wirtschaftlichen Entwicklungsfähigkeit des stabileren
und produktiveren Hochkapitalismus zu befürchten hat. Die schlimmsten

Gefahren drohen heute den Arbeitern von der Rationalisierung
her, die sie der Versuchung aussetzt, ihre Menschenwürde für das
Linsengericht der Prosperität zu verkaufen. Die Frage lautet
demnach nicht mehr, wie wir die wirtschaftliche Katastrophe zur sozialen

Revolution machen können; sie lautet vielmehr so: Wie können
wir verhindern, dass wachsende Prosperität bezahlt wird mit
Entwürdigung der Arbeitsaufgabe, verschärfter Ausbeutung und
Unterdrückung der nicht-kapitalistischen Völker, gesteigertem Protektionismus

und Nationalismus, Verfall der Landwirtschaft, Spaltung der
Arbeiterschaft in eine verspiesserte Aristokratie von
Maschinenbeherrschern und eine verblödete Masse von Maschinendienern,
Vernichtung der Lebensfreude durch künstliche Bedürfniszüchtung,
Zerstörung aller Persönlichkeitskultur durch die Scheinkultur des
schabionisierten Massenmenschen

Mit anderen Worten : Sollen wir, weil wir uns in der Annahme
geirrt haben, dass grösseres Elend zur Revolution führen würde,
uns nunmehr von der Prosperität besiegen lassen? Wenn wir das
nicht wollen, so müssen wir von der sozialistischen Idee und von
ihrer Begründung mit Selbstbestimmung und Menschenwürde her
der Arbeiterbewegung einen anderen Antrieb geben, als die vom
Kapitalismus erzeugten und vom Kapitalismus sättigbaren Bedürfnisse
nach Wohlstand und Macht. Unsere Aufgabe ist dann nicht länger,
aus dem Massenelend politisches Kapital zu schlagen, sondern zu
verhindern, dass erhöhter Wohlstand zur Verspiesserung und zur
Wiedereroberung der Arbeiterseele duch die kapitalistische Wertewelt

führt.
Das ist die Aufgabe, deren Lösung die Ueberwindung des

Marxismus voraussetzt. Ueberwindung nicht im rationalistischen Sinne
der bürgerlichen Marxtöter, die im Marxismus nur die Irrlehre von
böswilligen Volksverhetzern sehen wollen; sondern im Sinne einer
Ueberbietung, die aus der Einsicht erwächst, dass der marxistische
Sozialismus seine Aufgabe, den Kampf der Arbeiterschaft auf
sozialistische Ziele zu lenken, erfüllt hat, dass infolgedessen die neuen und
schwereren Aufgaben, die heute an uns herantreten, ein neues
Bewusstsein und ein besseres Wollen erfordern. Der Sozialismus aus
der Wissenschaft hat erreicht, was er erreichen konnte; das Weitere
vermag nur der Sozialismus aus dem Glauben.

H e n d r i k d e M a n.
346


	Warum Ueberwindung des Marxismus?

