
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 7-8: Leonhard Ragaz zum sechzigsten Geburtstag (28. Juli 1928)

Artikel: Das Wort Gottes und die Wirklichkeit

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


;•: r/

stellt wurde in das Geschehen unserer Zeit und berufen ward, als
Werkzeug eines Höheren selber geschichtsbildend zu wirken. Drum
treten wir ja an diesem Tage mit diesem Grusse hervor, weil wir
bezeugen möchten, dass durch ihn in unserer Zeit etwas lebendig
geworden ist, und wir tun es nicht, um den Menschen zu feiern und
zu ehren, der unter uns zum Lebensträger- und Lebenswecker werden
durfte, sondern um dem zu danken, der auch in unsere Zeit seine
Boten schickt, die mitten in dieser Welt glaubend und hoffend sein
Reich festhalten und diesem Reiche arbeitend, kämpfend und leidend
einen Weg bahnen. R. L e j e u n e.

Das Wort Gottes und die Wirklichkeit.
Der Inhalt der Verkündigung ist die Botschaft, die uns in Christus

gegeben ist: Gnade Gottes für den Sünder und Hoffnung für
die verlorene Welt. Ueber der kurzen und bündigen Art einer
solchen Formulierung sollten wir nie vergessen, dass es etwas
Unerhörtes ist, was wir da sagen. Das Gefühl sicheren Besitzes, das die
Kirche überkommt, wenn sie von ihrer Verkündigung spricht, ist
nicht gerade ein Beweis dafür, dass ihr diese Unerhörtheit vor
Augen steht, dass sie die Gnade begreift als das, was sie ist: als das
Un-Selbstverständlichste, was es gibt, als das absolute Wunder.
Wenn uns z. B. gegenüber unserem heutigen Thema das Verhältnis
von evangelischer Verkündigung und Betätigung das Gefühl
überkommt, dass die Verkündigung der Teil des Themas sei, bei dem
wir uns sicher und daheim fühlen, während die Betätigung das
Schwierige, Unheimliche, Fremde sei, dann verraten wir die grosse
Krankheit des Kirchentums und der Theologie: das allzu gewandte
In-Besitz- und -Betriebnehmen der Geheimnisse Gottes. Wir haben
etwas zu viel verloren von jener Ehrfurcht des Hohepriesters, der
nur einmal im Jahr das Allerheiligste betrat und nur einmal den
Namen Gottes auf die Lippen nahm.

Aber nicht diesem Thema gilt vorerst unsere Aufmerksamkeit,
sondern der Tatsache, die kauih jemand bestreiten wird, dass im
Bewusstsein der Christenheit die beiden Teile der Gnadenbotschaft,
die Gnade für den Sünder und das Erbarmen über die verlorene
Welt, nicht gleichwertig und nicht in unlöslicher Verbindung neben
einander stehen. Die Christenheit hat gerechnet damit, dass es möglich

sein könnte, die individuelle Gnade zu besitzen ohnegleichzeitig
jene Hoffnung für die Welt zu haben.

Vielleicht müssen wir sogar sagen, dass diese Hoffnung
verloren ging. Wir können nicht darauf eintreten w i e das kam. Wir
können es nur konstatieren: In dem Ringen mit der heidnischen Welt

303



ist Israel an diesem Punkte unterlegen. Der heidnische Individualismus

ist siegreich in die Kirche eingezogen. Aber damit ist ein guter
Teil der Bibel verloren gegangen. Esgab nun kein Gottes-
volkmehr,dassaufErlösungwartet;es gab nur
Einzelne, die nacn Gnade verlangten. Auch im gesellschaftlichen Sinn
war der Begriff des Volkes eigentlich nicht mehr da. Auf dem Boden
d"; Heidentums gibt es nur Staaten, aber nicht Volk. Im eigentlichen
Sinne war nur Israel Volk, denn es kannte jene Verbundenheit, die
allein unter Menschen wirklich Verbundenheit ist, die Verbundenheit

in der gleichen Not und der gleichen Sehnsucht, — der dann
eine Verheissung und Hoffnung für alle geantwortet hat. Das war
Israels Wirklichkeit, Israels Geheimnis, Israels konstitutives Prinzip.
Das war eine Realität, die über alle Klassenunterschiede ging, realer
war als sie. Das Heidentum hatte die Individuen, zum Teil
hochgezüchtete Individuen, aber sie standen alle für sich allein, und als
Surrogat für das fehlende Volksein hatten sie den Staat, an Stelle
des Geistes die Organisation und die Gewalt. Wir wollen nicht von
der Linie unserer Gedanken abkommen. Aber weil diese Tatsache
das ganze Christentum in Frage gestellt hat, müssen wir deutlich
darauf hinzeigen. Die Tatsache des Volkseins, des religiösen Volkseins

ist das Geheimnis seiner Hoffnung, jener Hoffnung, deren Verlust

das schmerzliche Problem des Christentums ist. Um diese
Tatsache noch deutlicher zu machen, weisen wir hin auf den Unterschied

der israelitischen und der römischen Rechtsbildung. Wir
vergleichen zwischen einem Recht, das aus dem Volksgedanken und einem
Recht, das aus der bitteren Notwendigkeit der Einschränkung, des
im Grunde als souverän anerkannten Individuums geboren ist. Das
heilige Recht in Israel, das wahrlich den Charakter der Heiligkeit
nicht nur durch die äusserliche Berufung, „so spricht der Herr",
erwirbt, sondern ihm in grossartigster Weise in seinen von Gerechtigkeit

erfüllten Normen, seinem alles durchströmenden Gefühl für
das Volkssein offenbart. Und das profane Recht des Heidentums, das
mit nichts rechnet als mit dem Willen des Individuums, Dinge zu
tun, die das Chaos hervorbrächten, und das auch inhaltlich nichts
anderes ist, als die Formulierung der bestehenden Machtverhältnisse.

Und auch wenn es wahr ist, dass Israels Recht unverwirk-
lichte Ideologie blieb, so widerlegt das nicht die Behauptung, dass in
Israel der Gedanke eines Volkes da war. Auch wenn er nur die
Spannung vermehrte und Israel noch tieferen Grund gab, zu warten

auf die Erlösung! Um dieses Volkseins willen hat sich an Israel
— das allerdings oft genug ein fast oder ganz unsichtbares Zion
war — das Wunder ereignet: es hat aus aller Verderbnis der Zeit,
aus allem Elend und aus aller eigenen Unkraft heraus sich
hoffend nach vorwärts gestreckt. Wir haben Mühe, diese Hoffnung
zu begreifen, denn sie ist so wenig wie die Gnade ein Stück Dogma-

304



tik. Die Gnade existiert nur für den Sünder und ausser im akuten
Fall lässt sich gar nicht von ihr reden. Die Hoffnung ist die
Antwort auf den Aufschrei eines Volkes, eines „Zion", wie Blumhardt
diese wartende Gemeinde nennt, einesVolkes, das allerdings auch nur
aus Zweien oder Dreien, ja aus einem Einzelnen bestehen kann. Was
das Volksein ausmacht, ist das Tragen des Elendes und der Not
der Welt, die Solidarität mit allen. Wenn jenes Hoffen nicht da ist in
unserer Welt, dann müssen wir der Vermutung Raum geben, dass
kein Volk da ist, welches die Not der Welt auf seiner Seele trägt.
Wir wollen uns keinen Täuschungen hingeben über die Ursache
unserer Hoffnungsarmut; wir wollen vor allem nicht aus unserer
Not eine Tugend machen, indem wir uns einreden, wir hätten diese
Hoffnung nicht, weil wir eine besonders tiefe Einsicht haben in die
Korruption alles Menschlichen. Wenn wir diese Einsicht wirklich
hätten, wenn wir sie nicht nur hätten mit dem Kopf, sondern mit
unserm ganzen Wesen, wenn wir darunter leiden würden —
dann, gerade dann könnte das Wunder der Hoffnung sich an uns
ereignen. Aber was wir haben, ist ein spannungsloser Skeptizismus,
ein müde sich beruhigender Pessimismus. Ein Skeptiker, der, seinen
eigenen Tiefsinn geniessend, das menschliche Elend konstatiert, ist
kein Leidender. Es wird trostlos still bleiben um seinen Tiefsinn. Es
kann ihm ja nicht eine Antwort gegeben werden, hat er doch gar
nicht gefragt, sondern nur selbstgefällig sich und seine Hörer
unterhalten; wie sollte ihm aufgetan werden, wenn er doch gar nicht
angeklopft hat. — Hingegen glauben wir, dass pessimistische
Dogmatiken, die mit wehem Herzen geschrieben wären, mit
einem Lobpreis Gottes, mit überschwenglicher Hoffnung, ja mit
Dingen endigten, die wir Utopien nennen, denn Gott antwortet
so sicher auf den Schrei der Menschen, — so sicher er unerschütterlich

stumm bleibt gegenüber den Gescheitheiten der Menschen.
Wenn das Wunder der Gnade nur für den Sünder erscheint, dann
sollen wir nicht erstaunt sein, dass das Wunder der Reichs-Hoffnung
uns nur dann erscheint, wenn ein Volk, ein Zion, eine Gemeinde da
ist, die die Not der Brüder trägt und aus ihr heraus nach Gott fragt.
Um es noch anschaulicher zu machen, was für eine Einbusse wir äa
erlitten haben, weisen wir darauf hin, wie mit dieser Hoffnung der
Christenheit der ganze biblische Realismus verloren gegangen ist.
Auch die neu-testamentlichen Wunder hat sie nicht mehr festhalten
können. Wenn sie es aus Orthodoxie tat, so war es im besten Fall
eine dunkle Ahnung, dass sie damit etwas Grosses preisgeben
würde; aber eigentlich kannte sie das nicht mehr, worin diese
„massiven" (wie Zündel sie nannte) Erlösungen verankert waren :

die Reichs-Hoffnung. Nicht nur, dass es ihr unendliche Mühe und
Verlegenheit bereitete, diese realistischen Einbrüche des Göttlichen
vor dem modernen Denken zu verteidigen, sondern das war das

305



Peinliche an dieser Stellung zum Neuen Testament, dass der Christ
dieser Handgreiflichkeiten gar nicht bedurfte und im Grunde für
überflüssig hielt. Warum denn Krankenheilungen, wenn doch nur
die Seele gerettet werden sollte, wozu doch auch die Krankheit
mitzuhelfen imstande war. Oder waren dann nicht Toten-Auferweckun-
gen das Ueberflüssigste, was getan werden konnte, wenn das Ziel
des Lebens ein seliges Ende war. War nicht auch die Auferstehung
Christi ein zu umständlicher Apparat der Beweisführung für die
Bewährung einer neuplatonischen Unsterblichkeitshoffnung? Kurz —
wie sehr müsste man sich Mühe geben, um die rein geistigen,
ethischen und individuell-persönlichen Ideale aus diesem seltsamen
Realismus des Neuen Testamentes herauszuschälen. Die Reichs-Hoffnung

ging verloren.
Die Gottesreichshoffnung ging verloren — das Evangelium

von Sünde und Gnade blieb bestehen. Aber — nun können
wir über diese kirchengeschichtliche Feststellung nicht mehr
leichthin weggleiten. Wir müssen unter dem Eindruck der Grösse
jenes Verlustes hier stille stehen. Auch um der Grösse dessen willen,
was mit den Worten Sünde und Gnade gemeint ist, müssen wir
hier fragen, ja schliesslich sogar zweifeln. Zweifeln an diesem Heiligtum

Weil beides so gross ist, die Gottesreichshoffnung und die
Botschaft der Gnade für den Sünder, können wir, nachdem wir vom
Sterben der Reichshoffnung haben reden müssen, die Angst nicht
los werden, die sterbende Reichshoffnung könnte auch das Wunder
der Gnade in das Sterben hineingerissen haben. Es taucht eine wahrhaft

furchtbare Möglichkeit auf — von der wir wünschen müssen,
dass sie nur ein Produkt unserer Angst wäre — nämlich die, dass
all dieses persönliche Getröstetwerden der Sünder nichts anderes
wäre als das, was die religiösen Illusionen der Menschen von jeher
zustande gebracht haben, dass wir durchaus keinen Grund hätten,
vom Standpunkt des Evangeliums von der Vergebung auf irgendwelche

Romantik hinunter zu schauen.
Man mag uns vorwerfen, dass wir nur darum imstande seien,

dieses Heiligtum zu lästern, weil wir es nie betreten haben; dass
wir offenbar selbst nie darauf angewiesen waren, von der Vergebung
zu leben, weil wir noch imstande seien, von irgendwelchem Idealismus,

d. h. von irgendwelchen Illusionen über uns selbst zu leben;
dass wir ahnungslos das Brot wegwerfen, weil wir nicht wissen,
was Hunger ist; dass wir über den Optimismus und Illusionsreich-
tum des Liberalismus verfügten und deshalb die grosse Reduktion
des geistlichen Reichtums auf die eine, verzweifelte Wahrheit von
der Vergebung der Sünden nicht begriffen. Diesem Vorwurf gegenüber

können wir nichts tun, als versichern, dass wir wissen,
dass wir mit diesen Zweifeln unsern einzigen Trost in Frage stellen.
Was uns zu diesem Aeussersten nötigt, ist die verlorene, verachtete,

306



'?'¦ '¦'¦¦¦• ¦¦¦ 1.
'

verstossene Gottesreichshoffnung. Um ihrer willen dürfen wir nicht
mehr Pietisten sein, dürfen nicht mehr die Gnade in persönlicher
Weise an uns reissen. Wir glauben, dass die bekannten Krankheitssymptome

des Pietismus, die Sicherheit und der Egöimus des
Gnadenbesitzes, verursacht sind durch den Verlust jener Hoffnung.
Wenn wir von Heilsgewissheit reden, dürfen wir nicht von vorneherein

die Möglichkeit ausschliessen, dass wir eine Heilsgewissheit
hätten, die nichts anderes ist, als was die romantischen und
mystischen, die kultischen und philosophischen Tröstungen auch sind,
welche die Religionen je und je mit grösster Kunst und in feinster
Sublimität den nach Trost und Betäubung schreienden Menschen
zur Verfügung gestellt haben. Das heisst: wir müssen die Möglichkeit

ins Auge fassen, dass unsere Heilsgewissheit nicht das Wort ist,
das Gott in unser Herz hineingesprochen hat, sondern etwas, das
aus uns selbst stammt, das in allen seinen Graden von Ueberzeu-
gungskraft, theologischer Klarheit und Evidenz Menschenwort ist,
woran auch alle Intensität und Wärme des begleitenden Gefühls
nichts änderte. Der Gottesreichshoffnung sind wir es schuldig, dass
wir ausnahmslos alle Formen des Christseins anzweifeln, die sich
von ihr losgelöst haben.

Es gibt ein Kriterium, an dem man die Realität des Gnadenempfanges

erkennen kann, ein Kriterium, das nicht wir erfunden haben :

Wer Vergebung empfangen hat, der wird vergeben. Was sich in
diesem Kriterium geltend macht, ist aber nichts anderes als die
Reichshoffnung. Sie will sich darin Geltung verschaffen, sie will die
letzte Entscheidung fällen, in dem Augenblick, in welchem der
Mensch das grosse Wunder seiner persönlichen Begnadigung
ergreifen will. Jenes Kriterium ist ein Kriterium im strengsten Sinne
des Wortes, es ist ein Gericht. Ein Gericht über alle unsere
Gnadenerfahrungen. Das mag paradox und unheimlich klingen, droht es
doch, die tiefe Ruhe, mit der das Wort Gnade sich auf unsere Seele
gelegt hat, mit einem Schlage zu zerstören. Darf denn die Gerichtsposaune

auch noch in den Himmel hinein erschallen? Wird sie uns
nie in Ruhe lassen Ja —die Geschichte von dem Knecht, dem
vergeben wurde, der aber nicht vergab, die Geschichte von der
rückgängig gemachten Gnade steht im Neuen Testament.
Und wenn sie nicht darin stünde — müssten wir nicht selbst darauf
kommen? Weil es sich ja nicht darum handelt, dass wir Ruhe haben,
sondern dass die Herrschaft Gottes kommt.

Diese Möglichkeit, dass die Gnade rückgängig gemacht werden
kann, fährt wie ein Donnerschlag in die erschlaffende Atmosphäre
unserer Gnadenschwüle hinein. Dann aber wird es kühler und
frischer in unserem religiösen Denken, die Luft erhält wieder grosse
Klarheit und Durchsichtigkeit. Und nun scheint mir, dass das erste,
was in dieser neuen Klarheit sichtbar wird, die Reichsgotteshoff-

307



nung ist. Und wenn nicht die letzte Hoffnung selbst, so doch die
Wahrheit, die zu ihr führt. Sichtbar wird der Bruder, dem ich
vergeben soll, wie mir vergeben worden ist. Wir werden eins in dem,
worin wir restlos gleich sind, wo alles Trennende dahinsinkt. Es
entsteht Gemeinschaft zwischen uns. Wir, er und ich werden Volk.
Das Sündenbewusstsein wird zum konstituierenden Prinzip der
Gemeinschaft zwischen uns Menschen. Nicht auf unsere Tugenden wird
die Gemeinschaft aufgebaut, und nicht auf unsere Schuld, aber auf
das Bewusstsein von unser aller Schuld, auf das Bewusstsein
meiner Schuld, das mich nun nie verlassen darf, wenn ich auf den
Bruder und seine Schuld sehe. Daraus wächst Verbundenheit
hervor, tiefe Solidarität, und daraus wird dann jene Sehnsucht, jenes
Anklopfen und Rufen, — dem dann die Hoffnung
antwortet. Darum wagen wir es, das Axiom aufzustellen : wo die
Gnade erfahren worden ist, da wird Gottesreichshoffnung sein.
Das ist der Sinn der Gnade. Sie ist nie gegeben, dass wir sie wie ein
persönliches Gut verzehren, sondern dass wir zu unsern Brüdern
gehen.

Wenn die erfahrene Gnade, die persönliche Sündenvergebung,
nicht Gemeinschaft schafft, dann müssen wir an ihr zweifeln, dann
liegt ein grosses Versagen vor. Nicht von dem gewöhnlichen, allem
Menschlichen anhaftenden Versagen reden wir. Wir müssen ja doch
wieder es wagen, zu sagen: Wenn es eine Vergebung gibt, dann
muss auch das Nichtvergeben vergeben werden, unter den
Bedingungen, unter denen überhaupt Sünde vergeben wird, unter der
Bedingung der Reue. Was aber nicht vergeben wird, ist d a s
Nichtvergeben, das nicht als Sünde sich fühlt, sondern in seinem Stolze
kommt, das gewollte Nichtvergeben, das prinzipielle Zu-rechnen
der Sünde, der Pharisäismus als System, der Pharisäismus als
Frömmigkeit, als Religion. Wenn das Christentum der Christen wesentlich
und eigentlich Pharisäismus ist, muss dann nicht seine individuelle
Gnaden-Predigt und Gnaden-Erfahrung eine grosse Täuschung
sein Noch einmal wiederholen wir, nicht das stempeln wir zur
unvergebbaren Sünde, dass wir Einzelne weder siebenzig mal sieben
mal, noch auch nur sieben mal zu vergeben vermögen. Sondern die
andere Tatsache möchten wir vor Augen haben, dass die Christenheit

nicht eine Gemeinde von solchen ist, die durch das Bewusstsein
ihrer Sünde und Schuld zu Brüdern werden, sondern dass die
Christenheit prinzipiell eine richtende Haltung einnimmt. Darum ist
keine Reichshoffnung da, weil die Welt erbarmungslos gerichtet
wird. Es ist kein Rufen und Schreien nach Erlösung in der Christenheit,

sondern nur selbstgerechtes Lamentieren, das heisst aber, es ist
k e i n V o 1 k da, denn ein Volk entsteht nur dadurch, dass der Sünder

sich im Bewusstsein seiner eigenen Sündhaftigkeit dem andern
brüderlich zuwendet. Wir aber wenden uns im Bewusstsein unserer

308



Gerechtigkeit und Frömmigkeit ab. Das grosse historische
Beispiel dafür ist die Haltung der Kirche gegenüber dem Proletariat.
Nicht die Klagen und Anklagen des Proletariats, nicht seine
Forderungen, auch nicht seine revolutionäre Sprache haben die Kirche zu
ihrer abwendenden Haltung geführt, sondern das, was die Kirche
an Gottlosigkeit und Sündhaftigkeit bei dieser Klasse konstatierte,
das liess sie sich abwenden mit demselben guten Gewissen, mit dem
sich der Pharisäer vom Zöllner und Sünder abwandte. Es ist diese
sich wegwendende Bewegung, die auch heute immer wiederholt
wird, zu der jeder Pfarrer sich immer wieder berechtigt glaubt. Es
sind die tausend Gründe, die die Pfarrer immer wieder angeben,
wenn sie ihre Hinwendung zum Bürgertum begründen. Es ist in der
Kirche viel Verständnis für die Klagen und Forderungen des
Proletariats, aber für die Sündenvergebung ist kein Verständnis. Daran
scheitert alles. Die Haltung der Kirche, der christlichen Gesellschaft,
war und ist charakterisiert, nicht durch Uebelwollen, nicht durch
den wirtschaftlichen Gegensatz. Man wäre bereit, über die
wirtschaftlichen Klüfte hinüber die Hand zu reichen, aber über die Kluft,
die den Frommen vom Gottlosen trennt, reicht der Bruderarm nicht.
Immer wieder stossen wir auf die selbstgerechte Gebärde, wenn die
Kirche, wenn der Christ vom Proletariat spricht. Darob ist die
Reichshoffnung verloren gegangen.

Und nun noch einmal: Wir haben einen geringen Begriff von
dem Ernst und der Gerechtigkeit Gottes, wenn wir glauben, dass
der Verlust der Reichshoffnung an der trostreichen Möglichkeit
persönlicher Sündenvergebung spurlos vorübergegangen sei. „Wer
nicht hat, von dem wird auch noch genommen, was er hat." Freilich
fährt die Kirche unbeirrt fort, die Gnade zu verkündigen, während
ihre ganze Haltung die des Pharisäismus ist. Und das Furchtbare
an diesem Fortfahren, das Hoffnungslose daran ist, dass sie glaubt,
das Wort Gottes zu verkündigen, wenn sie diese Gnade verkündigt.

Dünkt es uns nun immer noch gänzlich frevelhaft, wenn wir
fragen : Könnte es nicht sein, dass dieses Wort von der Gnade heute
nicht das Wort Gottes wäre, auch wenn es das gestern war und
morgen wieder sein wird? Es könnte heute Menschenwort,
Menschentrost, Betäubungsmittel sein. Gott hat es uns heute genommen,

denn wer da nicht hat, von dem wird noch genommen, was
er hat. Weil wir mit dem zerrissenen Schuldschein in der Tasche
hingegangen sind, den Bruder zu würgen um seiner Schuld willen,
wird die Gnade rückgängig gemacht. Bevor wir das Wort von der
Gnade wieder bekommen als das wunderbare Geschenk Gottes,
muss das Bewusstsein unserer Sünde aufwachen in uns. So lange
aber Christsein heisst : ein Gerechter sein, ein Frommer sein, der
anständigen Gesellschaft angehören, so lange können wir nur theologischer

Weise, nicht aber im Erast, von einem Sünden-Bewusstsein

309



reden. Mit welch tiefem Recht ist die Erkenntnis der Sünde zum
Kennzeichen rechtgläubigen Christentums gemacht worden, aber
wie sehr ist die Unaufrichtigkeit als eine furchtbare Krankheit gerade
über diese Gedankenreihe des christlichen Denkens gekommen
Entweder —• oder. Wenn die Kirche aufrichtig wäre, würde sie ihren
ungebrochenen Moralismus nicht nur betätigen, sondern auch
predigen. Oder aber sie würde die Gnade und Vergebung, die sie
predigt, auch betätigen, — sie würde vergeben. Das Armsünderbekenntnis

würde nicht nur eine abstrakte Gebärde sein, sondern der Christ
würde in aller Konkretheit wissen, dass alles Böse, was er an der
Welt richtet, auch in ihm lebt, wuchert, und alle Schlupfwinkel seiner

Seele ausfüllt. Wenn wir das Evangelium von Sünde und Gnade
wieder in den Mittelpunkt des christlichen Denkens rücken wollen,
müssen wir bedenken, dass wir nur religiösen Trost, religiöse
Anästhesien und Narkosen liefern, wenn es uns nicht gelingt, dem
Gerechten die Gnade anstössig erscheinen zu lassen. Anstössig aber
ist sie dann, wenn wir konkret zum Sünder gehen, als Bruder, nur
als Bruder, das heisst auch als Sünder. Wenn ich als Gerechter zu
ihm gehe, bin ich nicht zu ihm gegangen, nicht zu ihm gekommen.
Es steht kalte Fremdheit zwischen ihm und mir. Ob diese anstös-
sige Gnade je ein populäres Kanzelwort sein wird, ist wohl nicht
ganz sicher. Aber es muss betont werden, dass alles an der
Konkretheit dieses Tuns hängt. Wir werden sehr um Erleuchtung
bitten müssen, dass wir das Rechte tun. Wir müssen mit der
Vergebung zu dem armen Volk gehen, nicht mit der göttlichen
Vergebung, die w i r ja nicht handhaben können (wie es vor allem die
katholische Kirche von sich meint), sondern mit der brüderlichen

Vergebung.
Aber wo sollen wir dieses Volk finden Es ist überall — werden

wir sofort sagen, doch hüten wir uns, dass wir nicht mit solchen
Allgemeinheiten wieder aus der Konkretheit herausfallen. Vielleicht
ist es immer wie zur Zeit Jesu Christi, dass der Ort, wo die
Vergebung ausgegossen werden muss, konkret sichtbar wird, in einer
Klasse von Sündern. Ist es nicht heute so, dass das Los der
Armen darin seine grausamste Härte hat, dass ihm nicht vergeben
wird, dass sie gerichtet werden, dass die Moral ihre Spitze immer
gegen sie richtet. Man schaue einmal alle die moralischen
Kundgebungen und Bussrufe der offiziellen Kirche, die Bettagsmandate,
die Synodal-Resolutionen darauf hin an; man wird konstatieren können,

dass der grösste Teil ihrer Inhalte in bornierter und grausamer
Parteilichkeit auf die Armen gemünzt ist. Alles, was da über
Vergnügungssucht, über Sportauswüchse, über Kino, über Fastnacht
gewettert wird, trifft fast ausschliesslich die Armen. Jedenfalls
müsste ganz anders konkret geredet werden, wenn es die Andern
auch treffen sollte. „Hüll in Gold die Sünde, die harte Lanze der

310



Gerechtigkeit bricht harmlos ab, doch kleide sie in Lumpen und
eines Zwergleins Strohhalm dringt hindurch," das hat schon Shakespeare

gewusst. —
Diesen Geist zu überwinden, ist die von der christlichen Gesellschaft

geforderte Tat, im Bewusstsein ihrer Schuld zu leben, ein
konkretes Sündenbewusstsein in sich zu tragen, das immer
wieder zu wecken und zu bekennen, ihre Schuld immer wieder
anzuschauen, so dass es ihr innerlich ganz unmöglich wird, richtend
zu den Armen zu gehen.

Was sollen wir tun? Die alte grosse Frage. Ist die Antwort darauf

zu klein, wenn wir sagen: Wir sollen vergeben wie auch uns
vergeben wird? Es muss eine ganz unmögliche Sache werden, dass
an irgend einem Ort die Menschen den Eindruck haben, dass die
Vertreter des Christentums auf die Seite derer treten, auf denen die
Last des Lebens nicht so hart liegt, und dass sie ihre Parteinahme
moralisch begründen. Nicht dass wir meinen, es handle sich
gerade um eine politische Stellungnahme. Die politische Form
der Stellungnahme ist nur eine unter andern Formen, eine, die aber
durchaus in Betracht kommt, und gegen die moralische
Einwände zu erheben, nun eben nicht mehr in Frage kommen sollte.
Nur e in Einwand dürfte gemacht werden, falls sich die Di ng e

wirklich so verhielten, nämlich der, dass wir durch die
Hinwendung zu den sozialistischen Gruppen gar nicht zu denen
kommen, um die es sich handelt, dass wir da zu bereits satten und
verbürgerlichten Menschen kommen. Dass dieser Einwand möglich
wird, das ist eine Tatsache, die wohl aufzutauchen beginnt, die
abermeinesErachtensnochnichtgilt. Und wenn sie
gelten wird, dann haben wir natürlich nicht zur Solidarität mit der
bürgerlichen Gesellschaft zurückzukehren, sondern wir haben
wiederum die Armen, die Zöllner und Sünder zu s u c h e n. Der Christ
darf nie mehr von den Gottlosen zu den Frommen fliehen, von den
Sündern zu den Gerechten, von den Kulturlosen zu den Verfeinerten.

Mag er in sich selbst und um sich selbst so viel von Kultur und
Feinheit und ästhetischer Lebensgestaltung verwirklichen als er kann,
— das darf ihn niemals trennen von denen, die gerade das nicht
haben. Wenn er es hat, soll er es auch um ihretwillen haben und
ihnen mitzuteilen versuchen, — wenn es ihm wichtig genug
erscheint. Vor allem aber soll es ihm nicht verdunkeln das, was ihn
mit dem Aermsten und Elendesten verbindet : die Tatsache, dass ihn
seine Kultur und Feinheit und Gerechtigkeit nicht über den demütigen

Stand des Sünders hinaushebt, den Stand, dem auch sein
unkultivierter Bruder angehört. Wenn die Kirche es nicht fertig
bringt, an diesem Punkt eindeutig zu werden, sich in eindeutiger
Weise auf die Seite der Armen und Elenden zu schlagen, wenn sie in
Zweideutigkeit verharrt, oder gar eindeutig sich auf die Seite der

311



geistig und materiell Reichen stellt, dann hat sie keine Gemeinschaft
mit Christus, dann ist sie das Reich der Pharisäer und Schriftgelehrten,

und es wäre eine Forderung der Aufrichtigkeit, dass sie dann
nichts anderes predigte, als Pharisäismus, Moral, Frömmigkeit,
Fortschritt. Sie aber predigt Gnade und Vergebung. Aber welch
ein deutliches Gericht: die Gnadenbotschaft wird ihr nicht geglaubt.
Die Menschen hören aus allem, was die Kirche sagt, nur die Moral
heraus, und zwar die bürgerliche Moral. Es ist nicht zu leugnen,
dass dieser Vorwurf mehr ist als ein Schlagwort. Es ist eine Moral,
die nicht hinausdrängt über die jetzige Form des Moralischen, eine
Moral, die niclrt lebendig ist, erstarrte Menschengerechtigkeit,
nicht beunruhigendes, vorwärts treibendes göttliches Ethos. Für die
Gnadenbotschaft aber, wie sie die Kirche verkündigt, sind die Ohren
der Menschen einstweilen geschlossen. Es wird nichts helfen, dass
sie stärker, tiefer, klarer von den Kanzeln ertönt. Wir müssen vorerst
lernen, christusmässiger mit der Gnade umzugehen. Christus hat die
Vergebung nicht gepredigt, sondern er hat vergeben. Er hat
vergeben, indem er zu den Zöllnern und Sündern ging. Die Gnade
gehört also jetzt einmal nicht in die Dogmatik, sondern in die
praktische Theologie. Gerade sie ist nicht Sache der Verkündigung,
sondern der Betätigung.

Diese negative Erfahrung mit der Verkündigung von der Gnade
enthüllt uns wiederum nur die Art des Wortes Gottes. DasWort Gottes

gibt sich nicht in die Macht der Menschen. Es wird nie unser
Besitz und nie unser Amt. In dem Sinne, den bei uns das Wort
„Amt" hat, gibt es kein Amt, „das die Versöhnung predigt". Es
gibt keine amtsmässige Vertretung des Wortes Gottes. Es gibt
keine Institution, der das Wort anvertraut wäre, es wohnt nicht
in Tempeln, von Menschenhänden gemacht. Es kann in den Kirchen
sein und nicht in ihnen sein, es kann in der Bibel gefunden werden,
und es wird immer wieder von uns nicht gefunden in ihr. Es
kann zu uns zu reden beginnen aus der Bibel, aber es kann auch
durch Jahrhunderte schweigen in ihr. Es kann sich dem Gelehrten
entziehen und sich dem Kinde hingeben ; viele werden kommen vom
Morgen und vom Abend und werden es verstehen, die Kinder des
Reiches aber werden ausgestossen sein. Priester werden es lästern
und Gottlose werden es anbeten. Die Söhne Abrahams werden es
zertreten, Gott aber kann dem Abraham aus den Steinen Kinder
erwecken, die glauben wie er geglaubt hat.

Wir suchen, uns dieses rätselhaften Wortes zu bemächtigen. Wir
sagen : hier ist es oder da, wir haschen es, wir binden es, wir
formulieren es, wir erklären es, — und doch kann es geschehen, dass
wir darob immer ärmer werden, dass unser Herz immer kälter wird,
dass die Welt trotz all dieser Wort-Tempel und trotz all dieser Diener

am Wort und ihrem Reden immer finsterer wird, dass die Führer

312



¦
¦

Sciavi -

blind sind und die Geführten als eine Herde ohne Hirt in der Wüste
zugrunde gehen.

Dann müssen wir erkennen, dass es längst nicht mehr das
Gotteswort war, was wir hatten, was wir betrieben und verwalteten,
denn mit dem Gotteswort wären wir nicht kalt und blind gewesen,
mit dem Gotteswort wären wir wirkliche Führer gewesen. Das
Wort Moses und der Propheten, das Wort Christi selbst, es
verstummte unter unsern Händen. Und auch wenn es uns zu begeisterter

Rede zu entflammen schien, auch wenn wir an ihm die beglük-
kendsten Erlebnisse schöpferischen Erkennens machten, auch wenn
wir bei seiner Verkündigung Inspirationen erlebten, so war es doch
nicht das Wort, das Gewalt hat, und das nicht ist wie das der
Schriftgelehrten. Und ist nicht das unsere Erfahrung gewesen, dass
es gerade dann beharrlich schwieg, wenn wir das Erlebnis unserer

Kraft an ihm gemacht hatten
Das Wort Gottes kommt nicht zu dem geistig Reichen, sondern

zu dem Armen, dem nach Gerechtigkeit Hungernden. Wenn wir das
verstünden, dann hätten wir alles verstanden, dann hätten wir
auch begriffen, was wir tun sollen. Es ist seltsam; wenn wir über
das Verhältnis von Verkündigung und Tun nachdenken, will es uns
nicht gelingen, jedes für sich zu betrachten. Wenn wir vom Tun
reden wollen, fangen wir unwillkürlich an, vom Wort Gottes zu
reden,.und wenn wir über das Wort nachdenken, gelangen wir
schliesslich zu dem Resultat, dass wir zuerst ein Tun begreifen
müssen, nämlich d i e Tat, die vielleicht überhaupt die einzige ist,
von der wir schon zu allen deutlich reden können; sie heisst:
hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit. Wäre es nicht möglich,
dass dieses Nicht-auseinanderhalten-können der beiden Themen den
tieferen Grund hat, dass sie nicht zwei sein sollten, ' sondern eins.
Menschliches Wort und menschliche Tat sind zwei, Gottes Wort
aber ist sowohl Tat als Wort. Es gibt z. B. nicht reformatorisches
Wort ohne Reformation, reformatorische Theologie ohne Reformation.

Wo keine Reformation ist, kein reformatorischer Kampf, da ist
kein reformatorisches Wort und keine reformatorische Theologie.
Ein Wort, das nicht irgend wie in Kampf gerät mit den Dämonen
der Zeit, kann nicht Gottes Wort sein.

Darum scheint uns, wir müssen die Frage so stellen : was sollen
wir tun, damit wir das Wort hören? Und die Antwort?
Kann die Antwort irgend ein Rezept nennen, kann sie dies und das
sagen, kann sie eine Methode angeben? Nein, die Antwort kann
nur die sein: Zuwendung zu der Wirklichkeit, zu der Wirklichkeit
unseres persönlichen und des uns umgebenden Lebens, Ernst-
nehmen und Tragen dieser Wirklichkeit. Dann
wird sich der Schrei erheben nach Gott. Und nun
wird vielleicht ein Wort Gottes vernehmbar werden.

313 2



Die Wirklichkeit ist wichtiger als alles andere. Wir dürfen arm
sein an allem, arm auch an geistlichen Schätzen, arm an biblischem
Wissen und biblischen Gedanken, aber wir müssen aufrichtig von
ganzer Seele und mit allen Kräften unser Inneres erleben und die
Welt um uns her. Wohl ist es restlose Wahrheit, dass die Bibel die
tiefste Enthüllung der Wirklichkeit, der Wirklichkeit des menschlichen

Herzens und alles menschlichen Wesens enthält und dass sie
uns Licht um Licht geben kann über uns und die uns heute
umgebende Welt; nur dürfen wir der Gefahr nicht erliegen, dass wir
vergessen, dass es sich um uns und unsere Lage handelt. Darum
sagen wir noch einmal : der Anfang alles Hörens des Wortes Gottes
und alles Tuns ist: Zuwendung zur Wirklichkeit.

Auch in bezug auf die Bibel ist es eine ernste Frage, ob nicht
alle, welche sie lebendig verstanden, herkamen von diesem stärksten
Erleben der Wirklichkeit. Wenn dem so ist, müssen wir dann nicht
so gewissenhaft werden, dass wir die Menschen nicht einfach
schematisch auf die Bibel verweisen. Es gibt deren Viele, die man von
der Bibel losreissen müsste, damit sie endlich Christus erblicken.

Wir müssen diese Zuwendung zur Wirklichkeit so sehr betonen,
weil wir immer wieder fliehen vor ihr. Denn die Wirklichkeit macht
uns verlegen, arm, verzweifelt, unwissend, töricht, — während uns
die Theologie, so wie wir sie betreiben, reich, klug, sicher und
getrost macht. Die Wirklichkeit ängstigt uns, schaut uns mit quälender
Fremdheit an, in den theologischen Gedankengängen aber finden
wir uns immer wieder zurecht, und wenn sie schwer und geheimnisvoll

sind, so hat das nur um so grösseren Reiz. Aus den theologischen

Diskussionen werden wir immer mit einem gewissen Selbstgefühl

heimgehen, während wir aus dem Ringen mit der Wirklichkeit
klein und gedemütigt davon gehen. Die theologischen Olympiaden
sind, trotz allem, friedliche Veranstaltungen, die Kämpfe

mit den Dämonen der Zeit aber schlagen schmerzende Wunden. Die
Theologie hat eine merkwürdige Fähigkeit : sie entspannt die
Spannungen, sie löst die Tragik, sie beschwichtigt den Ernst, sie
betäubt den Schmerz, sie wühlt auf, um sofort zu beruhigen, sie be
lastet, um zu entlasten, hinter ihrem ernstesten Gesicht kann sie ein
beschwichtigendes Lächeln nicht lange verbergen. In ganz subli-
mierter Form hat das Augenzwinkern der Auguren noch nicht
aufgehört. Die Theologie ist darin die Schwester der Kunst, die alle
Tragik durch die Form erlöst und befreit. Aber diese künstlerische
Erlösung ist bekanntlich nur für den Zuschauer eine Erlösung. Die
Tragödie hat ihr Schrecknis und ihre Verzweiflung doch nicht
verloren für den, der sie auf der Bühne des Lebens erleidet.

Darum kann aus der Theologie (als solcher) heraus der Schrei
nach Gott sich nicht erheben. Wir müssen zur Wirklichkeit gehen.
Wir werden in ihr nicht nach dem religiösen Erlebnis suchen müs-

314



sen. Sie wird uns schon den Schrei auspressen, wenn wir ihr wirklich

begegnet sind. Das religiöse Erlebnis ist das der eigenen Schuld
und der Not der Welt. Eines andern bedarf es nicht. In der
Wirklichkeit, in ihr allein, wird das gespannte Warten, das Hungern und
Dürsten, das Sehnen und Seufzen geboren.

In die Wirklichkeit hinein, in sie allein, kann das Wort ge-
-sprochen werden, auf das wir warten, das Wort, das nicht
Menschenwort ist, das Wort, das uns nicht mehr zurücklässt mit der
verlegenen Frage: Was sollen wir nun tun? Denn es wird ein
konkretes Wort sein. Es wird ein Wort zur Lage sein, ist es doch die
Antwort auf den Schrei aus dieser Lage heraus.

Dieser Schrei ist heute da, — auch wenn ihm die Kirche noch
nicht, immer noch nicht, — immer wieder nicht! — Ausdruck
gegeben hat. Es steigt ein Schrei auf zu dem Vater der Waisen und
dem Beschützer der Witwen — das ist immer noch sein Name. Er
-steigt auf aus dem Blute Abels, das den Boden dieser Erde tränkt.
Aber — ist das nun nichts weiter als der erwartete religiös-soziale
Schluss, wenn wir auf diese konkreten Dinge hinweisen? Ach ja,
wir wissen davon, dass wir oft aus einer gewissen Dürftigkeit des
Erlebens, wenn nicht gar aus stofflicher Verlegenheit heraus, immer
zuletzt in etwas dürrer Weise auf die soziale Not und auf den Krieg
hingewiesen haben. Oder, wenn wir es wohlwollender deuten wollen

: das waren die einzigen Nöte des Lebens, zu deren wirklichem
Begreifen wir Zugang hatten. So vieles andere war vor unseren
noch jungen Augen verborgen. Wenn wir nun eine tiefere und
umfassendere Vision der Menschennot haben, dann ist es gut — aber
nuten wir uns Wir sagen, wir seien es müde geworden, immer wieder

vom Krieg und von der sozialen Not zu hören. Lasst uns einmal

von etwas anderem hören, lasst uns von tieferen Dingen reden,
•sagen wir. Hüten wir uns Hüten wir uns, dass das nicht der Uebergang

vom Gotteswort zum Menschenwort werde. Vergessen wir
nicht, dass das Gotteswort das Inkognito der Unscheinbarkeit liebt,
während das Menschliche und das Satanische nach dem Glänzenden
greift — um gottähnlich zu erscheinen. Wenn es oberflächlich ist,
heute immer und immer wieder von so äusseren Dingen wie Krieg
und sozialer Not zu reden, dagegen tiefsinnig, an diesen Dingen
vorüberzugehen, dann wäre zu überlegen, ob es nicht Gott Wohlgefallen

könnte, einmal sich in das Inkognito der Oberflächlichkeit zu hüllen,

um uns tiefsinnige Menschen daraufhin zu prüfen, ob wir Augen
haben, zu sehen und Ohren, zu hören. Wird nicht das Kreuz i m -

mer ein Aergernis und eine Torheit sein, oder wird es je ein
brillanter Tiefsinn sein? Wer unter uns kennt das Gelüsten nicht nach
diesen Dingen. Ja, vielleicht haben wir Jüngere falsch, unecht,

doktrinär, pharisäisch Sozialismus und Antimilitarismus getrieben i m
«Gegensatz zu unsern Führern. Im Gegensatz zu B 1 u m -

315



h a r d t, im Gegensatz zu Ragaz, die sich verzehrt haben undl
nie, wie wir Junge, aus der Leere des Herzens, sondern immer
aus der Fülle ihrer Herzen geschrien haben. Wenn w i r es falsch
taten, dann war wohl Busse und Einkehr nötig für uns. Wenn wir
aus dem Gotteswort, das soziale Frage heisst, als welches uns Kutter
sie verstehen lehrte, ein Menschenwort gemacht haben, hat es deswegen,
aufgehört,, ein Gotteswort zu sein? Haben wir aufgehört, dieses.
Gotteswort zu vernehmen? Begreifen wir nicht, dass ein tatsächliches

Vorübergehen an der sozialen Frage und an dem Problem
des Krieges, wie es uns heute gestellt ist, Sünde ist, hochmütige,
eigenwillige Missachtung des Wortes Gottes. Wenn wir tatsächlich
vorübergehen an diesen uns von Gott heute gestellten Aufgaben,,
können wir hingehen, wo wir wollen, wir werden Gott nirgends-
finden und seine Stimme nirgends hören, denn E r bestimmt, wo
ersieh finden und hören lassen will. Unser Reden von Sünde und.
Gnade wird dann Menschenwort sein, unsere glänzenden Ausführungen

über das Kreuz Christi werden das Kreuz mit Schmach
bedecken. Wir werden die furchtbare Verantwortung tragen, dass wir
Beruhiger und Beschwichtiger aufwachender Gewissen, Löscher
glimmenden Feuers, Zertreter keimenden Lebens geworden sind.
Wir werden die Menschen von der Schädelstätte des Kreuzes und
ihrem Entsetzen weggeführt haben in die feierlichen Hallen unserer
Tempel, in den Glanz unserer Schulen, d. h. wir haben sie weggeführt

von der Stätte, wo aus dem Tode das Leben geboren wird an
Stätten, wo das Leben in den Tod verwandelt wird. Wir stellen keine
Behauptung auf, aber wir möchten dazu auffordern, dass alle, sich
fragen, ob diejenigen sich getäuscht haben, welche in diesen grossen
und konkreten Anliegen der Gegenwart das Wort Gottes gehört:
haben. Das Wort Gottes ist ein konkretes Wort. Wenn wir nur
abstrakt von ihm reden, wenn wir eine abstrakte Theologie von Sünde
und Gnade, Kreuz und Auferstehung abwandeln, dann besteht
wenig Aussicht, dass wir durch solches Tun in Bereitschaft gesetzt
werden zu hören auf das immer konkrete, immer in die Relativität
des Wirklichen eingehende, immer zeitliche Wort Gottes. „Es wird
dem konkret-prophetischen Kampf manche wertvolle Kraft geraubt
und ungewollt der Schild vor die Dämonen der Zeit gehalten.
Das abstrakte Nein profaniert alle Gegensätze und drückt sie damit
auf ein Niveau herab, wo sie keine letzte Wichtigkeit mehr beanspruchen

können, wo darum die Tiefe und die heilige Leidenschaft
eines prophetischen Kampfes nicht mehr möglich ist." (Vgl. die tiefen
und scharfsinnigen Ausführungen von Paul T i 11 i c h in dem Buche
„Kairos", dem die zitierten Sätze entnommen sind.)

Aber — haben wir, wir jüngere Religiös-Soziale, irgendwie
mehr getan als andere? Ich weiss, dass es solche gibt, die in Studierstuben

sitzen, und doch dringt der Notschrei des unerlösten Lebens-

316



^stärker zu ihnen, als an das Ohr derer, die scheinbar mitten im
Gewühl des Lebens stehen. Es gibt solche, die über die Bibel gebeugt
sind, deren Augen sich in den Texten verloren zu haben scheinen,
aber sie schauen unablässig auf die Welt und suchen nach dem
Erbarmen für sie. Und sie vernehmen dann jubelnd das Wort vom
Erbarmen Gottes.

Man kann den einen Weg auf verschiedene Weise gehen. Der
eine Weg ist die Hinwendung zur Wirklichkeit des Lebens, damit
wir hungern, bitten und anklopfen lernen.

Nachwort: Dieser Aufsatz ist ein Referat, das an einem Kurs,
veranstaltet von der sozialen Studienkommission der Schweiz.
Predigergesellschaft, am 19. Juni 1928 im Rütihubelbad gehalten wurde.

Der Inhalt des Aufsatzes ist in einem tieferen als bloss literarischen

Sinne Leonhard Ragaz verpflichtet. Darum erlaube ich
mir, ihm denselben zu widmen mit dem Ausdruck tiefster Dankbarkeit

und Ehrerbietung. PaulTrautvetter.

Verkündigung des Evangeliums.
i.

Junge Menschen studieren Theologie, machen ihr Examen, werden

etwas in kirchlicher Praxis geschult, machen ein zweites Examen
und werden dann Verkündiger des Evangeliums. Sind sie vom
Evangelium selbst zur Verkündigung gerufen? Oder ist es nur
Brotstudium? — Haben sie eine theologische Kenntnis vom Evangelium
oder ist das Evangelium ihnen selbst zu Lebensentscheidung, Auftrag
und Erlösungskraft geworden?

Der Beruf zum Pfarramt der Kirche hängt vom theologischen
Examen ab. Diese ganze Organisation stammt aus der Zeit, da man
die Verkündigung des Evangeliums fasste als das Weitergeben der
göttlich offenbarten Lehre, die nur korrekt begriffen, gelehrt und
aufgenommen werden muss.

Seit wir wieder wissen, dass das Reich Gottes nicht in Worten,
sondern in Kraft steht, ist das ein schlechthin unerträglicher Zustand.
Träger der Reichgottesverkündigung kann nur der sein, der in das
Kommen des Reiches irgendwie hineingerissen ist.

2.

Ist aber das Reich Gottes Kraft und Kommen, dann wird es am
wenigsten zuerst in Wissenschaft, Theologie, Theorie zu fassen sein,
sondern zuerst im Geschehen der lebendigen Wirklichkeit. Dort wo
die Menschen mit den Gewalten der Wirklichkeit kämpfen: mit der
Lüge um ihre Wahrheit, mit der Gewalt um Frieden, mit dem Hass
um Güte und Liebe, mit der wilden Leidenschaft um Selbstbeherr-

317


	Das Wort Gottes und die Wirklichkeit

