Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 7-8: Leonhard Ragaz zum sechzigsten Geburtstag (28. Juli 1928)
Artikel: Das Wort Gottes und die Wirklichkeit

Autor: Trautvetter, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

stellt wurde in das Geschehen unserer Zeit und berufen ward, als
Werkzeug eines Hoheren selber geschichtsbildend zu wirken. Drum
treten wir ja an diesem Tage mit diesem Grusse hervor, weil wir
bezeugen mochten, dass ‘durch ihn in unserer Zeit etwas lebendig
geworden ist, und wir tun es nicht, um den Menschen zu feiern und
zu ehren, der unter uns zum Lebenstrager und Lebenswecker werden
durfte, sondern um dem zu danken, der auch in unsere Zeit seine
Boten schickt, die mitten in dieser Welt glaubend und hoffend sein
Reich festhalten und diesem Re1che arbeitend, kampfend und leidend
einen Weg bahnen. R.Lejeune.

Das Wort Gottes und die Wirklichkeit.
Der Inhalt der Verkiindigung ist die Botschaft, die uns in Chri-
stus gegeben ist: Gnade Gottes fiir den Siinder und Hoffnung fiir
die verlorene Welt. Ueber der kurzen und biindigen Art einer sol-
chen Formulierung sollten wir nie vergessen, dass es etwas Uner-
hortes ist, was wir da sagen. Das Gefiihl] sicheren Besitzes, das die
Kirche uberkommt wenn sie von ihrer Verkiindigung sprlcht ist
nicht gerade ein Beweis dafiir, dass ihr diese Unerhortheit vor
Augen steht, dass sie die Gnade begreift als das, was sie ist: als das
Un- Selbstverstandhchste was es gibt, als ‘das absolute Wunder.
Wenn uns z. B. gegenuber unserem heutigen Thema das Verhiltnis
von evangelischer Verkiindigung und Betatigung das Gefiihl iiber-
kommt, dass die Verkiindigung der Teil des Themas sei, bei dem
wir uns sicher und daheim fiihlen, wahrend die Betatngung das
Schwierige, Unheimliche, Fremde sei, dann verraten wir die grosse
Krankheit des Kirchentums und der Theologle das allzu gewandte
In-Besitz- und -Betriebnehmen der Geheimnisse Gottes. Wir haben
etwas zu viel verloren von jener Ehrfurcht des Hohepriesters, der
nur einmal im Jahr das Allerheiligste betrat und nur einmal den
Namen Gottes auf die Lippen nahm.

Aber nicht diesem Thema gilt vorerst unsere Auimerksamkeit,
sondern der Tatsache, die kaum jemand bestreiten wird, dass im
Bewusstsein der Christenheit die beiden Teile der Gnadenbotschait,
die Gnade fiir den Siinder und das Erbarmen iiber die verlorene
Welt, nicht gleichwertig und nicht in unldslicher Verbindung neben
einander stehen. Die Christenheit hat gerechnet damit, dass es mog- _
lich sein kénnte, die individuelle Gnade zu besitzen o hne gleich-
zeitig jene Hoffnung fiirdie Weltzu haben.

- Vielleicht miissen wir sogar sagen, dass diese Hoffnung ver-
loren ging. Wir konnen nicht darauf eintreten wie das kam. Wir
kénnen es nur konstatieren: In-dem Ringen mit der heidnischen Welt

303



ist Israel an diesem Punkte unterlegen. Der heidnische Individualis:
mus ist siegreich in die Kirche eingezogen. Aber damit ist ein guter
Teil der Bibel verloren gegangen. Es gabnun kein Gottes-
volkmehr,dassauf Erlédsung wartet; es gab nur Ein-
zelne, die rzca Gnade verlangten. Auch im gesellschafthchen Sinn
war dm‘ degriff des Volkes eigentlich nicht mehr da. Auf dem Boden
d-< [ieidentums gibt es nur Staaten, aber nicht Volk. Im eigentlichen
Smne war nur Israel Volk, denn es kannte jene Verbundenheit, die
allein unter Menschen wirklich Verbundenheit ist, die Verbunden-
heit in der gleichen Not und der gleichen Sehnsucht — der dann .
eine Verheissung und Hofinung fiir alle geantwortet 'hat. Das war

Israels Wirklichkeit, Israels Geheimnis, Israels konstitutives Prinzip.

Das war eine Reahtat die fiber alle Klassenunterschiede ging, realer
war als sie. Das Heidentum hatte die Individuen, zum Teil hochge-
ziichtete Individuen, aber sie standen alle fiir sich allein, und als
~ Surrogat fiir das fehlende Volksein hatten sie den Staat, an Stelle
des Geistes die Organisation und die Gewalt. Wir wollen nicht von
der Linie unserer Gedanken abkommen. Aber weil diese Tatsache
das ganze Christentum in Frage gestellt hat, miissen wir deutlich
darauf hinzeigen. Die Tatsache des Volksems des religiosen Volk-
seins ist das Geheimnis seiner Hoffnung, jener Hoffnung, deren Ver-
lust das schmerzliche Problem des Christentums ist. Um diese Tat-
sache noch deutlicher Zu machen, weisen wir hin auf den Unter-
schied der israelitischen und der rémischen Rechtsbildung. Wir ver-
gleichen zwischen einem Recht, das aus dem Volksgedanken und einem
Recht, das aus der bitteren Notwend1gke1t der Einschrankung, des
im Grunde als souveran anerkannten Individuums geboren ist. Das
heilige Recht in Israel, das wahrlich den Charakter der He111gke1t
nicht nur durch die ausserhche Berufung, ,,so sprlcht der Herr“

erwirbt, sondern ihm in grossartigster Weise in seinen von Gerech-
tigkeit nerfullten Normen, seinem alles durchstrémenden Gefiihl fiir
das Volkssein offenbart. Und das profane Recht des Heidentums, das
mit nichts rechnet als mit dem Willen des Individuums, Dmge zt
tun, die das Chacs hervorbrachten, und das auch inhaltlich nichts
anderes ist, als die Formuherung der bestehenden Machtverhilt-
nisse. Und auch wern es wahr ist, dass Israels Recht unverwirk-
lichte Ideologie blieb, so widerlegt das nicht die Behauptung, dass in
Israel der Gedanke eines Volkes da war. Auch wenn er nur die
Spannung vermehrte und Israel noch tieferen Grund gab, zu war-
ten auf die Erlésung! Um dieses Volkseins willen hat sich an Israel
— das allerdings oft genug ein fast oder ganz unsichtbares Zion
war — das Wunder ereignet: es hat aus aller Verderbnis der"Zeit,
aus allem Elend und aus aller eigenen Unkraft heraus sich hof-
fend nach vorwirts gestreckt. Wir haben Miihe, diese Hofinung
zu begreifen, denn sie ist so wenig wie die Gnade ein Stiick Dogma-

304



tik. Die Gnade existiert nur fiir den Siinder und ausser im akuten
Fall lasst sich gar nicht von ihr reden. Die Hoffnung ist die Ant-
wort auf den Aufschrei eines Volkes, eines ,,Zion“, wie Blumhardt
diese wartende Gemeinde nennt, einesVolkes, das allerdings auch nur
aus Zweien oder Dreien, ja aus einem Finzelnen bestehen kann. Was ,
das Volksein ausmacht, ist das Tragen des Elendes und der Not
der Welt, die Solidaritat mit allen. Wenn jenes Hoffen nicht da ist in
unserer \X/elt dann miissen wir der Vermutung Raum geben, dass
kein Volk da ist, welches die Not der Welt auf seiner Seele tragt.
Wir wollen uns keinen Tauschungen hingeben itber die Ursache
unserer Hoffnungsarmut; wir wollen vor allem nicht aus unserer
Not eine Tugend machen, indem wir uns einreden, wir hatten diese
Holinung nicht, weil wir eine besonders tiefe Einsicht haben in die -
Korruption alles Menschlichen. Wenn wir diese Finsicht wirklich
hatten, wenn wir sie nicht nur hatten mit dem Kopi, sondern mit
unserm ganzen Wesen, wenn wir darunter leiden wiirden —
dann, gerade dann kénnte das Wunder der Hofinung sich an uns
ereignen. Aber was wir haben, ist ein spannungsloser Skeptizismus,
ein miide sich beruhigender Pessimismus. Ein Skeptiker, der, seinen
eigenen Tiefsinn geniessend, das menschliche Elend konstatlert ist
kein Leidender. Es wird trostlos still bleiben um seinen Tiefsinn, Es
kann ihm ja nicht eine Antwort gegeben werden, hat er doch gar
nicht gefragt, sondern nur selbstgefillig sich und seine Horer un-
terhalten; wie sollte ihm aufgetan werden, wenn er doch gar nicht
angeklopft hat. — Hingegen glauben wir, dass pessmnstlsche
Dogmatiken, die mit wehem Herzen geschrleben waren, mit
einem Lobpreis Gottes, mit iiberschwinglicher Hofinung, ]a mit
Dingen endigten, die wir Utopien nerinen, denn Gott antwortet
so sicher auf den Schrei der Menschen, — so sicher er unerschiitter-
lich stumm bleibt gegeniiber den Gescheitheiten der Menschen.
Wenn das Wunder der Gnade nur fiir den Siinder erscheint, dann
sollen wir nicht erstaunt sein, dass das Wunder der Reichs-Hoffnung
uns nur dann erscheint, wenn ein Volk, ein Zion, eine Gemeinde da
ist, die die Not der Briider tragt und aus ihr heraus nach Gott fragt.

Um es noch anschaulicher zu machen, was fiir eine Einbusse wir da
erlitten haben, weisen wir darauf h1n wie mit dieser Hoffnung der
Christenheit der ganze biblische Realismus verloren gegangen - ist.
Auch die neu-testamentlichen Wunder hat sie nicht mehr festhalten
konnen. Wenn sie es aus Orthodoxie tat, so war es im besten Fall
“eine dunkle Ahnung, dass sie damit etwas Grosses preisgeben
Wurde aber eigentlich kannte sie das nicht mehr, worin diese ,,mas-
siven‘ (w1e Ziindel sie nannte) Erlésungen verankert waren:

die Reichs-Hofinung. Nicht nur, dass es iht unendliche Miihe und
- Verlegenheit bereitete, diese realistischen Einbriiche des Gottlichen
vor dem modernen Denken zu verteidigen, sondern das war das

305



Peinliche an dieser Stellung zum Neuen Testament, dass der Christ
dieser Handgreiflichkeiten gar nicht bedurite und im Grunde fiir
iiberfliissig hielt. Warum denn Krankenheilungen, wenn doch nur
die Seele gerettet werden sollte, wozu doch auch die Krankheit mit-
zuhelfen imstande war. Oder waren dann nicht Toten-Auferweckun-
~gen das Ueberflusmgste ‘was getan werden konnte, wenn das Ziel
des Lebens ein seliges Ende war. War nicht auch die Auferstehung
Christi ein zu umstandlicher Apparat der Beweisfiihrung fiir die Be-
wahrung einer neuplatonischen Unsterbhchkeltshoffnung9 Kurz —
wie sehr musste man sich Miihe geben, um die rein geistigen, ethi-
schen und individuell-personlichen Ideale aus diesem seltsamen Rea-
lismus des Neuen Testamentes herauszuschdlen. Die Reichs-Hoff-
nung ging verloren.

Die Gottesreichshofinung ging verloren — das Evangelium
von Siinde und Gnade blieb bestehen. Aber — nun koénnen
wir iiber diese kirchengeschichtliche Feststellung nicht mehr
leichthin weggleiten. Wir miissen unter dem Eindruck der Grésse
jenes Verlustes hier stille stehen. Auch um der Grosse dessen willen,
‘was mit den Worten Siinde und Gnade gemeint ist, miissen wir
hier fragen, ja schliesslich sogar zweifeln. Zweifeln an diesem Heilig-
tum! Weil beides so gross ist, die Gottesreichshoffnung und die Bot-
schaft der Gnade fiir den Sunder kénnen wir, nachdem wir vom
Sterben der Reichshoffnung haben -reden miissen, die Angst nicht
los werden, die sterbende Reichshoffnung konnte auch das Wunder
der Gnade in das Sterben hineingerissen haben. Es taucht eine wahr-
haft furchtbare Mdoglichkeit auf — von der wir wiinschen miissen,
dass sie nur ein Produkt unserer Angst wiare — namlich die, dass
all dieses personliche Getrostetwerden der Siinder nichts anderes
wire als das, was die religiosen Illusionen der Menschen von jeher
zustande gebracht haben, dass wir durchaus keinen Grund hatten,
vom Standpunkt des Evangellums von der Vergebung auf 1rgend-
welche Romantik hinunter zu schauen. |

- Man mag uns vorwerfen, dass wir nur darum imstande seien,
dleses Heiligtum zu léstern, ‘weil wir és nie betreten haben; dass
wir offenbar selbst nie darauf angewiesen waren, von der Vergebun-g
zu leben, weil wir noch imstande seien, von irgendwelchem Idealis-
‘mus, d. h. von irgendwelchen Illusionen iiber uns selbst zu leben;
dass wir ahnungslos das Brot wegwerfen, weil wir nicht wissen,
was Hunger ist; dass wir iiber den Optimismus und Illusionsreich-
tum des Liberalismus verfiigten und deshalb die grosse Reduktion
des geistlichen Reichtums auf die eine, verzweifelte Wahrheit von
der Vergebung der Siinden nicht begnffen Diesem Vorwurf gegen:
iiber kénnen wir nichts tun, als versichern, dass wir wissen,
dass wir mit diesen Zweifeln unsern einzigen "Trost in Frage stellen.
Was uns zu diesem Aeussersten notigt, ist die verlorene, verachtete,

306



verstossene Gottesrelchshoffnung Um ihrer willen diirfen wir nicht
mehr Pietisten sein, diirfen nicht mehr die Gnade in personlicher
Weise an uns reissen. Wir glauben, dass die bekannten Krankheits-
symptome des Pietismus, die Sicherheit und der Egoimus des Gna-
denbesitzes, verursacht sind durch den Verlust- jener Hofinung.
‘Wenn wir von Heilsgewissheit reden, diirfen wir nicht von vorne-
herein die Moglichkeit ausschliessen, dass wir eine Heilsgewissheit
hatten, die nichts anderes ist, als was die romantischen und mysti-
schen, die kultischen und philOSOphiSChen Trostungen auch sind,
welche die Religionen je und je mit grosster Kunst und in feinster
. Sublimitat den nach Trost und Betiubung schreienden Menschen
zur Verfiigung gestellt haben. Das heisst: wir miissen die Moglich-
keit ins Auge fassen, dass unsere Heilsgewissheit nicht das Wort ist,
das Gott in unser Herz hineingesprochen hat, sondern etwas, das
aus uns selbst stammt, das in allen seinen Graden von Ueberzeu-
gungskraft, theologischer Klarheit und Evidenz Menschenwort ist,
woran auch alle Intensitit und Warme des begleitenden Gefiihls
nichts dnderte. Der Gottesreichshoffnung sind wir es schuldig, dass
wir ausnahmslos alle Formen des Christseins anzwelfeln die sich
von ihr losgelost haben.

Es gibt ein Kriterium, an dem man die Realitit des Gnadenemp-
fanges erkennen kann, ein Kriterium, das nicht wir erfunden haben:
Wer Vergebung - empfangen hat, der wird vergeben. Was sich in
diesem Kriterium geltend macht ist aber nichts anderes als die
Reichshofinung. Sie will sich darin Geltung verschaifen, sie will die
letzte Entscheidung fillen, in dem Augenblick, in welchem der
Mensch das grosse Wunder seiner personlichen Begnadigung er-
greifen will. Jenes Kriterium ist ein Kriterium i strengsten Sinne
des Wortes, es ist ein Gericht. Ein Gericht iiber alle unsere Gnaden-
erfahrungen. Das mag paradox und unheimlich klingen, droht es
doch, die tiefe Ruhe, mit der das Wort Gnade sich auf unsere Seele
gelegt hat, mit einem Schlage zu zerstéren. Darf denn die Gerichts-
posaune auch noch in den Himmel hinein erschallen? Wird sie uns
nie in Ruhe lassen! Ja — die Geschichte von dem Knecht, dem ver-
geben wurde, der aber nicht vergab, die Geschichte von der riick-
gingig gemachten Gnade steht im Neuen Testament.

Und wenn sie nicht darin stiinde — miissten wir nicht selbst darauf
kommen ? Weil es sich ja nicht darum handelt, dass wir Ruhe haben,
sondem dass die Herrschaft Gottes kommt.

Diese Moglichikeit, dass die Gnade riickgingig gemacht werden
kann, fahrt wie ein Donnerschlag in die erschlaffende Atmosphire
unserer Gnadenschwiile- hinein. Dann aber wird es kiihler und fri-
scher in unserem religiésen Denken, die Luft erhalt wieder grosse
Klarheit und Durchsichtigkeit. Und nun scheint mir, dass das erste,
was in dieser neuen Klarheit sichtbar wird, die Re1chsgotteshoff«

307



nung ist. Und wenn nicht die letzte Hofinung selbst, so doch'd1e
Wahrheit, die zu ihr fithrt. Sichtbar wird der Bruder, dem ich ver-
geben soll, wie mir vergeben worden ist. Wir werden eins in dem,
worin wir restlos gleich sind, wo alles Trennende dahinsinkt. Es
entsteht Gemeinschaft zwischen uns. Wir, er und ich werden Volk.
Das Siindenbewusstsein wird zum konstituierenden Prinzip der Ge-
meinschaft zwischen uns Menschen. Nicht auf unsere Tugenden wird
die Gemeinschait aufgebaut, und nicht auf unsere Schuld, aber auf
das Bewusstsein von unser aller Schuld, auf das Bewusstsein
meiner Schuld, das mich nun nie verlassen darf, wenn ich auf den
Bruder und s e in e Schuld sehe. Daraus wachst Verbundenheit her-
vor, tiefe Solidaritat, und daraus wird dann jene Sehnsucht, jenes
Anklopfen und Rufen — dem dann die Hoffnung ant-
wortet Darum wagen wir es, das Axiom aufzustellen: wo die
Gnade erfahren worden ist, da wird Gottesreichshoffnung sein.
Das ist der Sinn der Gnade. Sie ist nie gegeben, dass wir sie wie ein
pelr]sonhches Gut verzehren, sondem dass wir zu unsern Brudem
gehen

Wenn die erfahrene Gnade, die personhche Sundenvergebung,
. nicht Gemeinschaft schafit, dann miissen wir an ihr zweifeln, dann
liegt ein grosses Versagen vor. Nicht von dem gewbhnlichen, allem
Menschlichen anhaitenden Versagen reden wir. Wir miissen ja doch
wieder es wagen, zu sagen: Wenn es eine Vergebung gibt, dann
muss auch das Nichtvergeben vergeben werden, unter den Bedin-
gungen, unter denen iiberhaupt Siinde vergeben wird, unter der
Bedingung der Reue. Was aber nicht vergeben wird, ist d as Nicht-
vergeben, das nicht als Siinde sich fiihlt, sondern in seinem Stolze
kommt, das gew b11te Nichtvergeben, das prinzipielle Zu-rechnen
der Sunde der Pharisdismus als Systemi, der Pharisiismus als From-
migkeit, als Religion. Wenn das Christentum der Christen wesentlich
und eigentlich Pharisdismus ist, muss dann nicht seine individuelle
Gnaden-Predigt und Gnaden-Erfahrung eine grosse Tauschung
sein? Noch einmal wiederholen wir, nicht d as stempeln wir.zur
unvergebbaren Siinde, dass wir Einzelne weder 31ebenz1g mal sieben
mal, noch auch nur sieben mal zu vergeben vermdgen. Sondern die
andere Tatsache machten wir vor Augen haben, dass die Christen-
heit nicht eine Gemeinde von solchen ist, die durch das Bewusstsein
ihrer Siinde und Schuld zu Briidern werden, sondern dass ‘die Chri-
stenheit prinzipiell eine richtende Haltung einnimmt. Darum ist
keine Reichshofinung da, weil die Welt erbarmungs]os gerichtet
wird. Es ist kein Rufen und Schreien nach Erlésung in der Christen-
heit, sondern nur selbstgerechtes Lamentieren, das heisst aber, es ist
ke i n:'V olk da, denn ein Volk entsteht nur dad*urch,,d.ass der Siin-
der sich im Bewusstsein seiner eigenen Siindhaitigkeit dem andern
briiderlich zuwendet. Wir aber wenden uns im Bewusstsein unserer

308



Gerechtigkeit” und Frommigkeit ab. Das grosse historische - Bei-
spiel dafiir ist die Haltung der Kirche gegeniiber dem Proletariat.
Nicht die Klagen und Anklagen des Proletariats, nicht seine Forde-
rungen, auch nicht seine revolutionidre Sprache haben die Kirche zu
ihrer abwendenden Haltung gefiihrt, sondern das, was die Kirche
an Gottlosigkeit und Sindhaftigkeit bei dieser Klasse konstatierte,
das liess sie sich abwenden mit demselben guten Gewissen, mit dem
sich der Pharisier vom Zollner und Siinder abwandte. Es ist diese
sich wegwendende Bewegung, die auch heute immer wiederholt
wird, zu der jeder Piarrer sich immer wieder berechtigt glaubt. Es
sind die tausend Griinde, die die Piarrer immer wieder angeben,
wenn sie ihre Hinwendung zum Biirgertum begriinden. Es ist in der
Kirche viel Verstandnis fiir die Klagen und Forderungen des Pro-
letariats, aber fiir die Siindenvergebung ist kein Verstindnis. Daran
scheitert alles. Die Haltung der Kirche, der christlichen Gesellschaft,
war und ist charakterisiert, nicht durch Uebelwollen, nicht durch
den wirtschaftlichen Gegensatz Man wire bereit, iiber die wirt-
schaftlichen Kliifte hiniiber die Hand zu reichen, aber iiber die Kluft,
die den Frommen vom Gottlosen trennt, reicht der Bruderarm nicht,
Immer wieder stossen wir auf die selbstgerechte Gebirde, wenn die
Kirche, wenn der -Christ vom Proletariat spr1cht Darob 1st die -
Remhshoffnung verloren gegangen.

Und nun noch einmal: Wir haben einen gerlngen Begrlff von
dem Ernst und der Gerechtigkeit Gottes, wenn wir glauben, dass
der Verlust der Reichshofinung an der trostrelchen Maoglichkeit per-
sonlicher Siindenvergebung spurlos voriibergegangen sei. ,,Wer
- nicht hat, von dem wird auch noch genommen, was er hat.“ Freilich
fahrt die Kirche unbeirrt fort, die Gnade zu verkiindigen, wahrend
ihre ganze Haltung die des Pharisdismus ist. Und das Furchtbare
an diesem Fortfahren, das Hofinungslose daran ist, dass sie glaubt,
das Wort Gottes zu verkiindigen, wenn sie diese Gnade verkiindigt.

Diinkt es uns nun immer noch géinzlich frevelhaft, wenn wir
iragen: Konnte es nicht sein, dass dieses Wort von der Gnade heute
nicht das Wort Gottes wire, auch wenn es das gestern war und
morgen wieder sein wird? Es konnte heute Menschenwort, Men-
schentrost, Betdubungsmittel sein. Gott hat es uns heute genom-
men, denn wer da nicht hat, von dem wird noch genommen, was
er hat. Weil wir mit dem zerrissenen Schuldschein in der Tasche hin-
gegangen sind, den Bruder zu wiirgen um seiner Schuld willen,
wird die Gnade riickgéngig gemacht. Bevor wir das Wort von der
Gnade wieder bekommen als das wunderbare Geschenk Gottes,
muss das Bewusstsein -unserer Siinde aufwachen in uns. So lange
aber Christsein heisst: ein Gerechter sein, ein Frommer sein, der an-
standigen Gesellschaft angehdren, so lange konnen wir nur theolog1-
scher Weise, nicht aber im- Ersst, von einem Siinden-Bewusstsein

309



reden. Mit welch tiefem Recht ist die Erkenntnis der Siinde zum
Kennzeichen rechtglaubigen Christentums gemacht worden, aber
wie sehr ist die Unauirichtigkeit als eine furchtbare Krankheit gerade
iiber diese Gedankenreihe des christlichen Denkens gekommen! Ent-
weder — oder. Wenn die Kirche auifrichtig wire, wiirde sie ihren
ungebrochenen Moralismus nicht nur betitigen, sondern auch pre-
digen. Oder aber sie wiirde die Gnade und Vergebung, die sie pre-
digt, auch betdtigen, — sie wiirde vergeben. Das Armsiinderbekennt-
nis wiirde nicht nur eine abstrakte Gebarde sein, sondern der Christ
wiirde in aller Konkretheit wissen, dass alles Bdse, was er an der
Welt richtet, auch in ihm lebt, wuchert, und alle Schlupiwinkel sei-
ner Seele ausfiillt. Wenn wir das Evangelium von Siinde und Gnade
wieder in den Mittelpunkt des christlichen Denkens riicken wollen,
miissen wir bedenken, dass wir nur religiosen Trost, religidose An-
asthesien und Narkosen liefern, wenn es uns nicht gelmgt dem Ge-
rechten die Gnade anstossig erscheinen zu lassen. Anstossig aber
ist sie dann, wenn wir konkret zum Siinder gehen, als Bruder, nur
als Bruder, das heisst auch als Siinder. Wenn ich als Gerechter zu
ibm gehe, bin ich nicht zu ihm gegangen, nicht zu ihm gekommen.
Es steht kalte Fremdheit zwischen ihm und mir. Ob diese anstos-
sige Gnade je ein populares Kanzelwort sein wird, ist wohl nicht
ganz sicher. Aber es muss betont werden, dass dlles an der Kon -
kretheit dieses Tuns hangt. Wir werden sehr um Erleuchtung
bitten miissen, dass wir das Rechte tun. Wir miissen mit der Ver-
gebung zu dem armen Volk gehen, nicht mit der gottlichen Ver-
gebung, die wir ja nicht handhaben kénnen (wie es vor allem die
katholische Kirche von sich meint), sondern mit der briider-
lichen Vergebung.

Aber wo sollen wir dieses Volk finden? Es ist iiberall — werden
wir sofort sagen, doch hiiten wir uns, dass wir nicht mit solchen
Allgemeinheiten wieder aus der Konkretheit herausfallen. Vielleicht
ist es immer wie zur Zeit Jesu Christi, dass der Ort, wo die Ver-
gebung ausgegossen werden muss, konkret sichtbar wird, in einer
Klasse von Siindern. Ist es nicht heute so, dass das Los der
Armen darin seine grausamste Hérte hat, dass ihm nicht vergeben
wird, dass sie gerichtet werden, dass die Moral ihre Spitze immer
gegen sie richtet. Man schaue einmal alle die moralischen Kund-
gebungen und Bussrufe der offiziellen Kirche, die Bettagsmandate,
die Synodal-Resolutionen darauf hin an; man wird konstatieren kon-
nen, dass der grosste Teil ihrer Inhalte in bornierter und grausamer
Parteilichkeit auf die Armen gemiinzt ist. Alles, was da iiber Ver-
gniigungssucht, tiber Sportauswiichse, iiber Kino, iiber Fastnacht
gewettert wird, trifft fast ausschliesslich die Armen. Jedenfalls
miisste ganz anders konkret geredet werden, wenn es die Andern
auch treffen sollte. ,Hiill in Gold die Siinde, die harte Lanze der

310



Gerechtigkeit bricht harmlos ab, doch kleide sie in Lumpen-und
eines Zwergleins Strohhalm dringt hindurch,* das hat schon Shake-
speare gewusst. —

Diesen Geist zu iiberwinden, ist die von der christlichen Gesell-
schaft geforderte Tat, im Bewusstsem ihrer Schuld zu leben, ein
konkretes Siindenbewusstsein in sich zu tragen, das immer
wieder zu wecken und zu bekennen, ihre Schuld immer wieder an-
zuschauen, so dass es ihr innerlich ganz unmdglich wird, richtend
zu den Armen zu gehen.

Was sollen wir tun? Die alte grosse Frage. Ist die Antwort dar-
auf zu klein, wenn wir sagen: Wir sollen vergeben wie auch uns
vergeben wird? Es muss eine ganz unmogliche Sache werden, dass
an irgend einem Ort die Menschen den Eindruck haben, dass die
Vertreter des Christentums auf die Seite derer treten, auf denen die
Last des Lebens nicht so hart liegt, und dass sie ihre Parteinahme
moralisch begriinden. Nicht dass wir meinen, es handle sich
gerade um eine politische Stellungnahme. Die politische Form
der Stellungnahme ist nur e i n e unter andern Formen, eine, die aber
durchaus in Betracht kommt, und gegen die moralische Ein-
wande zu erheben, nun eben nicht mehr in Frage kommen solite.
Nur e in Einwand diirfte gemacht werden, falls sich die Dinge
wirklich so verhielten, namlich der, dass wir durch die
Hinwendung zu den sozialistischen Gruppen gar nicht zu denen
kommen, um die es sich handelt, dass wir da zu bereits satten und
verbiirgerlichten Menschen kommen. Dass dieser Einwand moglich
wird, das ist eine Tatsache, die wohl aufzutauchen beginnt, die
abermeinesErachtensnochnichtgilt Und wenn sie
gelten wird, dann haben wir natiirlich nicht zur Solidaritit mit der
biirgerlichen Gesellschait zuriickzukehren, sondern wir haben wie-
derum die Armen, die Zo6llner und Siinder zu s u ch e n. Der Christ
darf nie mehr von den Gottlosen zu den Frommen fliehen, von den
Siindern zu den Gerechten, von den Kulturlosen zu den Verfeiner-
ten. Mag er in sich selbst und um sich selbst so viel von Kultur und -
Feinheit und asthetischer Lebensgestaltung verwirklichen als er kann,
— das darf ihn niemals trennen von denen, die gerade das nicht
haben. Wenn er es hat, soll er es auch um ihretwillen haben und
ihnen mitzuteilen versuchen, — wenn es ihm wichtig genug er-
- scheint. Vor allem aber soll es ihm nicht verdunkeln da s, was ihn
mit dem Aermsten und Elendesten verbindet: die Tatsache, dass ihn
seine Kultur und Feinheit und Gerechtigkeit nicht iiber den demii-
tigen Stand des Siinders hinaushebt, den Stand, dem auch sein un-
kultivierter Bruder angehdrt. Wenn die Kirche es nicht fertig
bringt, an diesem Punkt eindeutig zu werden, sich in- eindeutiger
Weise auf die Seite der Armen und Elenden zu schlagen wenn sie in
Zweideutigkeit verharrt, oder gar eindeutig sich auf die Seite der

311



geistig und materlell Reichen stellt, dann hat sie keine Gemeinschaft
mit Christus, dann ist sie das Reich der Pharisier und Schriftgelehr-
ten, und es ware eine Forderung der Aufrichtigkeit, dass sie dann
nichts anderes predigte, als Pharisiismus, Moral, - Frommigkeit, -
Fortschritt. Sie aber predigt Gnade und Vergebung Aber welch
ein deutliches Gericht: die Gnadenbotschaft wird ihr nicht geglaubt.
Die Menschen horen ausallem, was die Kirche sagt, nur die Moral
heraus, und zwar die burgerhche Moral. Es ist nicht zu leugnen,
dass dieser Vorwurf mehr ist als ein Schlagwort. Es ist eine Moral,
die niclit hinausdrangt iiber die jetzige Form des Moralischen, eine
Moral, die nicht lebendig ist, erstarrte Menschengerechtigkeit,
nicht beunruhigendes, vorwarts treibendes géttliches Ethos. Fiir die
Gnadenbotschaft aber, wie sie die Kirche verkiindigt, sind die Ohren
der Menschen einstweilen geschlossen. Es wird nichts helfen, dass
sie stirker, tiefer, klarer von den Kanzeln ertént. Wir miissen vorerst
lernen, christusméassiger mit der Gnade umzugehen. Christus hat die
Vergebung nicht gepredigt, sondern er hat vergeben. Er hat
vergeben, indem er zu den Zollnern und Siindern ging. Die Gnade
gehort also jetzt einmal nicht in die Dogmatik, sondern in die prak-
tische Theologie. Gerade sie ist nicht Sache der Verkund1gung, son-
dern der Betatigung.

Diese negative Erfahrung mit der Verkiindigung von der Gnade
enthiillt uns wiederum nur die Art desWortes Gottes. Das Wort Got-
tes gibt sich nicht in die Macht der Menschen. Es wird nie unser
Besitz und nie unser Amt. In dem Sinne, den bei uns das Wort
,Amt* hat, gibt es kein Amt, ,das die Versohnung predigt. Es
gibt keine amtsmaéssige Vertretung des Wortes Gottes. Es gibt
keine Institution, der das Wort anvertraut ware, es wohnt nicht
in Tempeln, von Menschenhinden gemacht. Es kann in den Kirchen
sein und nicht in ihnen sein, es kann in der Bibel gefunden werden,
und es wird immer wieder von uns nicht gefunden in ihr. Es
kann zu uns zu reden beginnen aus der Bibel, aber es kann auch
durch Jahrhunderte schweigen in ihr. Es kann sich dem Gelehrten
entziehen und sich dem Kinde hingeben; viele werden kommen vom
Morgen und vom Abend und werden es verstehen, die Kinder des
Reiches aber werden ausgestossen sein. Priester werden es lastern
und Gottlose werden es anbeten. Die Sohne Abrahams werden es
zertreten, Gott aber kann dem Abraham aus den Steinen Kinder er-
wecken, die glauben wie er geglaubt hat.

Wir suchen, uns dieses ratselhaften Wortes zu bemachtigen. Wir
sagen: hier ist es oder da, wir haschen es, wir binden es, wir for-
mulieren es, wir erkldren es, — und doch kann es geschehen, dass
wir darob immer drmer werden, dass unser Herz immer kalter wird,
dass die Welt trotz all dieser Wort- Tempel und trotz all dieser Die-
ner am Wort und ihrem Reden immer finsterer wird, dass die Fiihrer

312



blind sind und die Gefithrten als eine Herde ohne Hirt in der Wuste
zugrunde gehen.

Dann miissen wir erkennen, dass es langst nicht mehr das Got-
teswort war, was wir hatten, was wir betrieben und verwalteten,
denn mit dem Gotteswort waren wir nicht kalt und blind gewesen,
mit dem Gotteswort wiren wir wirkliche Fiihrer gewesen. Das
Wort Moses und der Propheten, das Wort Christi selbst, es ver-
stummte unter unsern Hianden. Und auch wenn es uns zu begelster-
ter Rede zu entflammen schien, auch wenn wir an ihm die begliik-
kendsten Erlebnisse schopferischen Erkennens machten, auch wenn
wir bei seiner Verkiindigung Inspirationen erlebten, so war es doch
nicht d as Wort, das Gewalt hat, und das nicht’ ist wie das der
Schriftgelehrten. Und ist nicht d as unsere Erfahrung gewesen, dass
es gerade dann beharrlich schwieg, wenn wir das Erlebnis unse -
. rer Kraft an ihm gemacht hatten ?

Das Wort Gottes kommt nicht zu dem gelstlg Reichen sondem
zu dem Armen, dem nach Gerechtlgkelt Hungernden Wenn wir das
verstiinden, dann hatten wir alles verstanden, dann hatten wir
auch begrlffen, was wir tun sollen. Es ist seltsam wenn wir iber
das Verhdltnis von Verkiindigung und Tun nachdenken will es uns
nicht gelingen, jedes fiir sich zu betrachten. Wenn wir vom Tun
reden wollen, fangen wir unwillkiirlich an, vom Wort Gottes zu
reden, und wenn wir iiber das Wort nachdenken, gelangen wir
schliesslich zu dem Resultat, dass wir zuerst ein Tun begreifen
miissen, namlich die Tat, die vielleicht iiberhaupt die einzige ist,
von der wir schon zu allen deutlich reden konnen; sie heisst: hun-
gern und diirsten nach der Gerechtigkeit. Ware es nicht moglich,
‘dass dieses Nicht-auseinanderhalten-konnen der beiden Themen den
tieferen Grund hat, dass sie nicht zwei sein sollten,"sondern eins.
Menschliches Wort und menschliche Tat sind zwei, Gottes Wort
aber ist sowohl Tat als Wort. Es gibt z. B. nichf’ reformatorisches
Wort ohne Reformation, reformatorische Theologie ohne Reforma-
tion. Wo keine Reformation ist, kein reformatorischer Kampf, da ist
kein reformatorisches Wort und keine reformatorische Theologie.
Ein Wort, das nicht irgend wie in Kampf gerit mit den Damonen
der Zeit, kann nicht Gottes Wort sein.

Darum scheint uns, wir miissen die Frage so stellen: was sollen
wir tun, damit wir das Wort héren? Und die Antwort?
Kann die Antwort irgend ein Rezept nennen, kann sie dies und das
sagen, kann sie eine Methode angeben? Nein, die Antwort kann
nur dle sein: Zuwendung zu der Wirklichkeit, zu der Wirklichkeit
unseres personlichen und des uns umgebenden Lebens, Ernst-
nehmen und Tragen dieser Wirklichkeit. Dann
wird sich der Schrei erheben nach Gott. Und nun
-wird vielleicht ein Wort Gottes vernehmbar werden. )

313 . 2



Die Wirklichkeit ist wichtiger als alles andere. Wir diirfen arm
sein an allem, arm auch an geistlichen Schatzen, arm an biblischem
Wissen und biblischen Gedanken, aber wir miissen auirichtig von
ganzer Seele und mit allen Kraiten unser Inneres erleben und die
Welt um uns her. Wohl ist es restlose Wahrheit, dass die Bibel die
tiefste Enthiillung der Wirklichkeit, der Wirklichkeit des mensch-
lichen Herzens und alles menschlichen Wesens enthalt und dass sie
~uns Licht um Licht geben kann tiber uns und die uns heute um-
‘gebende Welt; nur diirfen wir der Gefahr nicht erliegen, dass wir
vergessen, dass es sich um uns und unsere Lage handelt. Darum
sagen wir noch einmal: der Anfang alles Horens des Wortes Gottes
und alles Tuns ist: Zuwendung zur Wirklichkeit.

Auch in bezug auf die Bibel ist es eine ernste Frage, ob nicht
alle, welche sie lebendig verstanden, herkamen von diesem starksten
Erleben der Wirklichkeit. Wenn dem so ist, miissen wir dann nicht.
so gewissenhaft werden, dass wir die Menschen nicht einfach sche-
matisch auf die Bibel verweisen. Es gibt deren Viele, die man von
der Bibel losreissen miisste, damit sie endlich Christus erblicken.

Wir miissen diese Zuwendung zur Wirklichkeit so sehr betonen,
weil wir immer wieder fliehen vor ihr. Denn die Wirklichkeit macht
uns verlegen, arm, verzweifelt, unwissend, téricht, — wahrend uns
- die Theologle S0 Wie wir sie betrelben relch klug, sicher und ge-
trost macht. Die Wirklichkeit Angstigt uns, schaut uns mit qualender
Fr_‘emdheit an, in den theolo‘gischen‘Gedankengéngen aber finden
~ 'wir uns immer wieder zurecht, und wenn sie schwer und geheimnis-
voll sind, so hat das nur um so grosseren Reiz. Aus den theologi-
schen Diskussionen werden wir immer mit einem gewissen Selbst-
gefiihl heimgehen, wihrend wir aus dem Ringen mit der Wirklich-
keit klein und gedemiitigt davon gehen. Die theologischen Olympia-
den sind, trotz allem, friedliche Veranstaltungen, die Kampfe
mit den Damonen der Zeit aber schlagen schmerzende Wunden. Die
Theologie hat eine merkwiirdi g e Fahigkeit: sie entspannt die
Spannungen, sie 10st die Tragik, sie beschwichtigt den Ernst, sie
betaubt den Schmerz, sie wiihlt auf, um sofort zu beruhigen, sie be-
lastet, um zu enﬂasten hinter ihrem ernstesten Gesicht kann sie ein
beschw1cht1gende,s Licheln nicht lange verbergen. In ganz ‘subli-
mierter Form hat das Augenzwinkern der Auguren noch nicht aui-
gehort. Die Theologie ist darin die Schwester der Kunst, die alle
Tragik durch die Form erl6st und beireit. Aber diese kiinstlerische
Erlosung ist bekanntlich nur fiir den Zuschauer eine Erlosung. Die
‘Tragodie hat ihr Schrecknis und ihre Verzweiflung doch nicht ver-
loren fiir den, der sie auf der Biihne des Lebens erleidet.

Darum kann aus der Theologie (als solcher) heraus der Schrei
nach Gott sich nicht erheben. Wir miissen zur Wirklichkeit gehen.
Wir werden in ihr nicht nach dem religiésen Erlebnis suchen miis-

314



sen. Sie wird uns schon den Schrei auspressen, wenn wir ihr wirk-
lich begegnet sind. Das religiése Erlebnis ist das der eigenen Schuld
und der Not der Welt. Eines andern bedarf es nicht. In der Wirk-
lichkeit, in ihr allein, wird das gespannte Warten, das Hungern und
'Dursten das Sehnen und Seufzen geboren.

In die Wirklichkeit hinein, in sie allein, kann das Wort ge-
sprochen werden, auf das wir warten, das Wort, das nicht Men-
schenwort ist, das Wort, das uns nicht mehr zurucklasst mit der -
verlegenen Frage Was sollen wir nun tun? Denn es wird ein kon-
kretes Wort sein. Es wird ein Wort zur Lage sein, ist es doch die
Antwort auf den Schrei aus dieser Lage heraus.

Dieser Schrei ist heute da, — auch wenn ihm die Kirche noch
nicht, immer noch nicht, — immer wieder nicht! — Ausdruck ge-
geben hat. Es steigt ein Schrei auf zu dem Vater der Waisen und
«dem Beschiitzer der Witwen — das ist immer noch sein Name. Er
steigt auf aus dem Blute Abels, das den Boden dieser Erde trankt.
Aber — ist das nun nichts weiter als der erwartete religiés-soziale
‘Schluss, wenn wir auf diese konkreten Dinge hinweisen? Ach ja,
wir wissen davon, dass wir oft aus einer gewissen Diirftigkeit des
Erlebens, wenn nicht gar aus stofflicher Verlegenheit heraus, immer
zuletzt in etwas diirrer Weise auf die soziale Not und auf den Krieg
hingewiesen haben. Oder, wenn wir es wohlwollender deuten wol-
len: das waren die einzigen Noéte des Lebens, zu deren wirklichem
Begreifen wir Zugang hatten. So vieles andere war vor unseren
mnoch jungen Augen verborgen. Wenn wir nun eine tiefere und um-
fassendere Vision der Menschennot haben, dann ist es gut — aber
Thiiten wir uns! Wir sagen, wir seien es miide geworden, immer wie-
«der vom Krieg und von der sozialen Not zu horen. Lasst uns ein-
‘mal von etwas anderem horen, lasst uns von tieferen Dingen reden,
-sagen wir. Hiiten wir uns! Hiiten wir uns, dass das nicht der Ueber-
gang vom Gotteswort zum Menschenwort werde. Vergessen wir
- nicht, dass das Gotteswort das Inkognito der Unscheinbarkeit liebt,
‘wahrend das Menschliche und das Satanische nach dem Glinzenden
greift — um gottdhnlich zu erscheinen. Wenn es oberflachlich ist,
heute immer und immer wieder von so dusseren Dingen wie Krieg
und sozialer Not zu reden, dagegen tiefsinnig, an diesen Dingen vor-
iiberzugehen, dann wire zu {iberlegen, ob es nicht Gott wohlgefal-
Tlen kénnte, einmal sich in das Inkognito der Oberflachlichkeit zu hul
len, um uns tiefsinnige Menschen daraufhin zu priifen, ob wir Augen
'haben, zu sehen und Ohren, zu héren. Wird nicht das Kreuz im -
mer ein Aergernis und eine Torheit sein, oder wird es je ein bril-
Janter Tiefsinn sein? Wer unter uns kennt das Geliisten nicht nach
-diesen Dingen. Ja, vielleicht haben wir Jiingere falsch, unecht, dok-
trindr, pharisdisch Sozialismus und Antimilitarismus getrleben im
<-*Gegensatz zuunsernFihrern. Im Gegensatz zu Blum-

315



hardt, im Gegensatz zu Ragaz, die sich verzehrt haben und:
nie, wie wir Junge, aus der Leere des Herzens, sondern immer
aus der Fiille ihrer Herzen geschrien haben. Wenn wir es falsch
taten, dann, war wohl Busse und Einkehr nétig fiir uns. Wenn wir
aus dem Gotteswort, das soziale Frage heisst, als weiches uns Kutter
_ sieverstehen lehrte, emMenschenwortgemachthaben hates deswegen
aufgehort, ein Gotteswort zu sein? Haben wir aufgehort, dieses.
" Gotteswort zu vernehmen? Begreifen wir nicht, dass ein tatsich--
liches Voriibergehen an der sozialen Frage und an dem Problem
~des Krieges, wie es uns heute gestellt ist, Siinde ist, hochmiitige,.
eigenwillige Missachtung des Wortes Gottes. Wenn wir tatsichlich
voriibergehen an diesen uns von Gott heute gestellten Aufgaben,
koénnen wir hingehen, wo wir wollen, wir werden Gott nirgends.
finden und seine Stimme nirgends horen denn E r bestimmt, wo er
sich finden und horen lassen will. Unser Reden von Siinde und
Gnade wird dann Menschenwort sein, unsere glinzenden Ausfiih-
rungen iiber das Kreuz Christi werden das Kreuz mit Schmach be-.
decken. Wir werden die furchtbare Verantwortung tragen, dass wir
Beruhiger und Beschwichtiger aufwachender Gewissen, Loscher-
~ glimmenden Feuers, Zertreter keimenden Lebens geworden sind..
Wir werden die Menschen von der Schidelstitte des Kreuzes und
- threm Entsetzen weggefiihrt haben in die feierlichen Hallen unserer
Tempel, in den Glanz unserer Schulen, d. h. wir haben sie wegge--
fithrt von der Statte, wo aus dem Tode das Leben geboren wird an
Statten, wo das Leben in den Tod verwandelt wird. Wir stellen keine-
Behauptung auf, aber wir mochten dazu auffordern, dass alle sich
fragen, ob dle]emgen sich getduscht haben, welche in "diesen grossen
und konkreten Anliegen der Gegenwart "das Wort Gottes gehort-
haben. Das Wort Gottes ist ein konkretes Wort. Wenn wir nur ab-
strakt von ihm reden, wenn wir eine abstrakte Theologie von Siinde
und Gnade, Kreuz "und Auferstehung abwandeln, dann besteht
wenig Aussicht, dass wir durch solches Tun in Bere1tschaft gesetzt
werden zu horen auf das immer konkrete, immer in die Relativitat-
des Wirklichen eingehende, immer zeitliche Wort Gottes. ,,Es wird
dem konkret-prophetischen Kampf manche wertvolle Kraft geraubt
und ungewollt der Schild vor die Didmonen der Zeit gehalten. — —
Das abstrakte Nein profaniert alle Gegensétze und driickt sie damit-
auf ein Niveau herab, wo sie keine letzte Wichtigkeit mehr beanspru-
chen kénnen, wo darum die Tiefe und die heilige Leidenschaft.
eines prophetxschen Kampfes nicht mehr moglich ist.“ (Vgl. die tiefen
und scharfsinnigen Ausfithrungen von Paul Tillich in dem Buche-
,Kairos®, dem die zitierten Satze entnommen sind.)
Aber — haben wir, wir jiingere Religits-Soziale, 1rgendw1e-
mehr getan als andere? Ich weiss, dass es solche gibt, die in Studier-
stuben sitzen, und doch dringt der Notschrei des unerlosten Lebens.

316



sstirker zu ihnen, als an das Ohr derer, die scheinbar mitten im Ge-
‘wiihl des Lebens stehen. Es gibt solche, die iiber die Bibel gebeugt
sind, deren Augen sich in den Texten verloren zu haben scheinen,
aber sie schauen unablissig auf die Welt und suchen nach dem Er-
barmen fiir sie. Und sie vernehmen dann jubelnd das Wort vom Er-
barmen Gottes.

Man kann den einen Weg auf verschiedene Weise glehen Der
eine Weg ist die Hinwendung zur Wirklichkeit des Lebens, damit
wir hungern, bitten und anklopfen lernen.

Nachwort: Dieser Aufsatz ist ein Referat, das an einem Kurs,
veranstaltet von der sozialen Studienkommission der Schweiz. Pre-
digergesellschaft, am 19. Juni 1928 im Riitihubelbad gehalten wurde.

Der Inhalt des Aufsatzes ist in einem tieferen als bloss literari-
schen Sinne Leonhard Ragaz verpilichtet. Darum erlaube ich
mir, ihm denselben zu widmen mit dem Ausdruck tiefster Dankbar-
keit und Ehrerbietung. PaulTrautvetter.

Verkiindigung des Evangeliums.

L.

Junge Menschen studieren Theologie, machen ihr Examen, wer-
«den etwas in kirchlicher Praxis geschult, machen ein zweites Examen
und werden dann Verkiindiger des Evangeliums. Sind sie vom Evan-
gelium selbst zur Verkiindigung gerufen? Oder ist es nur Brot-
studium ? — Haben sie eine theologische Kenntnis vom Evangelium
oder ist das Evangelium ihnen selbst zu Lebensentscheidung, Auitrag
und Erlésungskrait geworden?

Der Beruf zum Pfarramt der Kirche hdngt vom theologischen
Examen ab. Diese ganze Organisation stammt aus der Zeit, da man
die Verkiindigung des Evangeliums fasste als das Weltergeben der
gottlich offenbarten Lehre, die nur korrekt begriffen, gelehrt und auf-
genommen werden muss.

Seit wir wieder wissen, dass das Reich Gottes nicht in Worten,

~sondern in Kraft steht, ist das ein schlechthin unertraglicher Zustand.
Trager der Relchgottesverkundlgung kann nur der sein, der in das
Kommen des Reiches 1rgendw1e hineingerissen ist.

2

Ist aber das Reich Gottes Krait und Kommen, dann wird es am
‘wenigsten zuerst in Wissenschaft, Theologie, Theorie zu fassen sein,
sondern zuerst im Geschehen der lebendigen Wirklichkeit. Dort wo
die Menschen mit den Gewalten der Wirklichkeit kimpfen: mit der
Liige um ihre Wahrheit, mit der Gewalt um Frieden, mit dem Hass
1um Giite und Liebe, mit der wilden Leidenschaft um Selbstbeherr-

317



	Das Wort Gottes und die Wirklichkeit

