
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 6

Artikel: Maschine und Lebensauffassung

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maschine und Lebensauffassung.1)
Wir haben uns immer noch auseinanderzusetzen mit dem Glauben

an. die welterlösende Kraft der Vernunft, der ratio. Es gibt
Menschen, welche glauben, dass wir herrlichen Zeiten entgegengehen.

Und die Kraft, weiche das kommende Paradies gestalten
wird, ist die Vernunft. Wohl hat die Menschheit einige Erfahrungen

gemacht, welche die Kraft hätten, einen allzu sicheren Optimismus

ins Wanken zu bringen. Es sind jene Erfahrungen mit der
ratio, die etwa gekennzeichnet sind mit dem Worte: „Ihr nennts
Vernunft und brauchts allein, nur tierischer als jedes Tier zu sein."
Damit ist doch wohl angespielt auf die traurige Tatsache, dass bei
dem. Menschen so oft glänzendste Kulturleistungen und entsetzlichste

Barbarei so zusammenfallen, dass man annehmen muss, dass
irgend ein verborgenes tiefes geistiges Gesetz sie so zusammenbinde.
Ein Beispiel, das nicht instruktiver sein könnte, ist die Eroberung
der Luit unmittelbar vor dem Kriege, und dann die sofortige
Verwendung der neuen Erfindung zu Taten, die zu den schlimmsten des
Krieges gehören, ja insofern unbestreitbar die schlimmsten sind, als
sie dem Krieg einen neuen, restlos barbarischen Sinn gegeben haben :

nämlich : den der Ausrottung. Früher war sein Sinn : Niederringung
der bewaffneten Macht, jetzt ist es Ausrottung der Bevölkerung.

Ein anderes, unsagbar trauriges Beispiel liefert die Industrialisierung.

Eine ungeheure Menge von Intelligenz, von ratio, ergiesst
sich in Form von Erfindungen in den Produktionsprozess hinein,
wundersam durchdachte und berechnete Maschinen werden in den
Arbeitsprozess einbezogen und bestimmen ihn. Und siehe da: alle
vernünftigen Erwartungen, Erleichterung des Loses der Arbeitenden,

höhere Lebenshaltung durch Verbilligung der rascher produzierten

Waren — nichts geht in Erfüllung, das Gegenteil von allem
tritt ein. Es entsteht eine Not und ein Elend, wie es kaum zuvor
war, es bildet sich eine Klasse, die immer an der Grenze des Hungers

lebt und schwerste Arbeit zu verrichten hat.
Diese Erfahrungen stellen den Optimismus in Frage. Aber der

Optimismus wird mit ihnen fertig, indem er sagt, dass diese Dinge
beseitigt werden können. Er glaubt nun einmal an die Macht der
Vernunft. Dem Kapitalismus stellt er den Sozialismus gegenüber,
der aus dem Produktionsprozess das Moment der Ausbeutung
ausschalten wird, und dann erst werden die Segnungen der Technik in
ihrer ganzen Schönheit offenbar werden. Das heisst, die Vernunft
muss ihren technischen Schöpfungen noch gleich geniale organisatorische

Schöpfungen an die Seite stellen; sie wird ein Wirtschafts-

Die folgenden Ausführungen bildeten ein einleitendes Votum zu einer
Aussprache im Rahmen des von „Arbeit und Bildung" im Winter 1927/28
abgehaltenen Kurses „Mensch oder Maschine?" D. Red.

245



•'¦¦¦'.-¦ ::¦;;¦¦¦¦. ¦ .¦¦ -r- ¦- ¦
¦

.-¦.'¦ fi. ' ti

system schaffen, das mit der Präzision einer Maschine funktioniert;
jede Funktion wird restlos rationalisiert sein. Man wird nicht bei
der Rationalisierung des Arbeitsprozesses und der Arbeitsmittel
stehen bleiben, sondern weiter schreiten müssen zur Rationalisierung

des Menschen. Er wird vielleicht ein etwas schwieriges und
widerstrebendes Objekt der Rationalisierung sein. Aber schliesslich
muss es gelingen, auch ihn zu einer gewissen Präzision seiner
Funktionen zu bringen, damit er nicht alles Errungene durch seine
Unberechenbarkeit wieder in Frage stelle. Man wird seine seelischen
Funktionen wirtschaftlich fruchtbar zu machen suchen, etwa so wie
der amerikanische Geschäftsmann, der herausgefunden hat, dass das
Lächeln seiner Verkäufer den Inhalt seiner Ladenkasse merklich
beeinflusse und der deshalb überall die Inschrift anbringen Hess : keep
smiling1). Seelische Regungen, welche das ruhige Funktionieren des

grossen Lebensmechanismus stören könnten, wird man
wegrationalisieren. Man wird vor allem die dunklen Abgründe in der Seele
noch-nicht-rationalisierter Menschen ausfüllen, zum mindesten
zudecken. Selbstverständlich wird man dabei die Technik in ihren
feinsten und fortgeschrittensten Formen zu Hilfe nehmen. Man wird
Unterhaltungsmaschinen haben, welche einen systematischen Kampf
gegen die Stille führen, weil die Stille von jeher den Menschen auf
die selbstquälerische Beschäftigung gebracht hat, die Abgründe
seines Wesens aufzudecken und in sie hineinzustarren. Man wird
eine Kunst haben, die im Gegensatz zu dem, was man früher Kunst
nannte, die Eigenschaft hat, den Menschen von sich selbst wegzuführen,

seine Stimmungen zu temperieren, anstatt wie früher sie
aufzuwühlen. Man wird dem lähmenden und hemmenden Gefühl
seelischer Leere und Unbefriedigung mit allen Mitteln der
Unterhaltungs-Technik begegnen. Wenn sie versagen, wird man stärkere
Mittel zur Verfügung haben. Man wird von der Medizin lernen.
Man wird leichtere Narkosen und Anästhesien anzuwenden
verstehen. Man wird vor allem für die Uebergangszeit, bis die
rationalisierte Generation herangezüchtet ist, eine grosse Auswahl von
harmlosen und salonfähigen Betäubungsmitteln bereit stellen müssen.

So wird man die Menschen endlich mit Hilfe der modernen
Technik von dem Fluch seelischer Qualen und Nöte erlösen und
man wird damit der Erfüllung jener alten Verheissung nahe
gekommen sein: „Eritis sicut deus. Ihr werdet sein wie Gott".

Doch wir möchten nicht durch Karikierung den Ernst der Sache
verscherzen. Was nötig ist, ist die Erkenntnis, wohin wir kommen,
wenn wir die Ratio als Erlöserin anrufen. Die Triumphe der
Vernunft haben den Menschen immer wieder zur Selbstvergötterung
verführt. Sie haben ihn glauben lassen an die Verheissung der
Schlange „Eritis sicut deus", aber es wäre dem Menschen dringend

x) Bitte lächeln! D. Red.

246



•
¦

' '

-=:'-: ' :" : ¦'

nötig gewesen, ausser dieser verführerischen Verheissung auch den
Hohn zu vernehmen, den Mephisto dieser Verheissung seiner
„Muhme" beifügt : „Folg nur dem alten Spruch und meiner Muhme
der Schlange, dir wird gewiss einmal bei deiner Gottähnlichkeit
bange."

Diese „Gottähnlichkeit" sieht seltsam aus, die auf den Triumphen

der Vernunft beruht. Wir müssen nochmals Mephisto zitieren :

„Er nennts Vernunft und brauchts allein nur tierischer als jedes Tier
zu sein." Das Paradies, das die Vernunft zustande bringen wird,
wird jedenfalls eine sehr klägliche Sache sein. Die Vernunft kann
nun einmal unter einer erlösten Welt nichts anderes verstehen als
eine Welt kleinlichen Behagens. Sie kann den Menschen-nur in
seiner Selbstbejahung, in seinem Egoismus verstehen. Die Ueberwindung

des Egoismus, die Hingabe, das Opfer, das sind Paradoxien,
die über das Begreifen der Vernunft hinausgehen. Sie wird in ihrem
Paradies dem Individuum die Befriedigung seiner Triebe zu garantieren

suchen; sie wird ihm den Schmerz und den Kampf möglichst
ersparen wollen, und Sozialismus wird für sie nichts weiter sein
als ein organisatorischer Kunstgriff, durch welchen Kollisionen
zwischen den Egoismen der Individuen vermieden werden.

' Dieser Glaube an die Vernunft wird keine Ahnung haben von
der ganzen Tiefe des Verderbens und der Not, worin die
Menschen stecken. Der Mensch wir über den Triumphen seiner intellektuellen

Leistungen die ganze übrige Kläglichkeit seiner Existenz
vergessen. Das Gefühl der Gottähnlichkeit, das er in seinem Wissen
und der daraus fliessenden technischen Macht erlebt, wird ihn über
die Tierähnlichkeit hinwegtäuschen. Er erlebt seine Freiheit über
die Mächte der Natur und wird darob übersehen, wie sehr er Sklave
ist. Ein Geschlecht, das die Schwere überwunden hat, wird so sein,
wie wieder der teuflische Spötter über den Menschen sagt: „Der
immer fliegt und fliegend springt und gleich im Gras sein altes
Liedlein singt." Er wird an das Kleine und Gemeine verhaftet sein.
Er hat mit seinen Techniken den Raum überwunden und sich die.

Ferne nahe gebracht, aber er wird in einer unglaublichen Enge
leben. Er hat die tragenden Wellen erobert, um damit seine töt-
lichen Geistlosigkeiten um den Weltball und ins All hinaus zu
senden. Aber wir fügen das als Zwischenbemerkung hinzu : Wir brauchen

durch die Schilderung dieser so wenig verlockenden Utopie
uns vielleicht nicht schrecken zu lassen, denn sie wird nicht be
stehen; der Mensch wird sie nicht ertragen. Die Abgründe im
Menschen sind da und daraus wird immer wieder das Irrationale
hervorbrechen und die Schöpfungen der Vernunft zerstören. Der
Mensch wird nach dem ersten, besten Götzen greifen, um die nicht
wegrationalisierte Herzensleere auszufüllen. Diese Götzen aber
werden das Idyll zerstören, denn ihr Wesen ist Menschenfeindlich-

247



keit. Das soziale Kunststück, der harmonierenden Egoismen wird
vielleicht durch ein neues leidenschaftliches Losbrechen des
Mammonismus weggefegt werden. Es wird eine Gier erwachen, die sich
nicht begnügen kann mit dem angewiesenen warmen Plätzchen, mit
der garantierten Philisterecke. Der Götze verspricht Stillung des
unendlichen Hungers, und darum wird man ihm zu Füssen fallen.
Oder es wird mitten aus dem garantierten Behagen und der Sicherheit

heraus ein Schrei nach dem Wagnis, nach der Gefahr, nach
dem Abenteuer sich erheben und dann wird der Kriegsdämon seine
neue Ernte halten. Die Vernunft wird ihm nicht widerstehen können,

denn das mystische Verlangen des Menschen nach dem Opfer
ist viel stärker.

Aber kehren wir zurück zu den aktuellen Fragen. Wir sagten,
dass der, welcher die Erlösung des Menschen von der Vernunft
erwartet, keine Ahnung habe von der ganzen Tiefe des Verderbens
und der Not, in der die Menschen stecken. Man kann sie schliesslich
mit keinem schwächeren Wort bezeichnen als mit Tod. Shakespeares

König Lear sagt zu einem Menschen, der ihm die Hand küssen

will, er solle es nicht tun, denn „sie riecht nach Sterblichkeit".
Durch einen schwächeren Ausdruck wird die Tiefe der Krankheit
des Menschen nicht begriffen. Dem Versprechen des Versuchers:
Wenn ihr von dem Baum der Erkenntnis esset, werdet ihr sein wie
Gott, steht gegenüber die Drohung Gottes: Ihr werdet des Todes
sterben. Und diesem Zustand wollen wir durch technische Mittel
beikommen, einzig mit technischen Mitteln.

Die technischen Mittel sind auch Mittel zur Ueberwindung dieser

Not, aber nur wenn sie in der Gesamtheit der erlösenden Kräfte,
die dem Menschen gegeben sind, ihre Stelle einnehmen. Es gibt
eine Technik, die dem Leben dient. Es gibt auch eine Rationalisierung,

die dem Leben dient. Sie tut es dann, wenn sie aus einer
erlösenden, überwindenden, helfenden Einstellung heraus handelt,
wenn sie dem Geiste dient, wenn sie Liebe ist.

Es gibt ein Problem, auf das ich in diesem Zusammenhang zu
kommen habe, das besonders akut ist und die gegenwärtige Situation

und Lebensauffassung des modernen Menschen besonders
beleuchtet. Das Problem der Geburtenkontrolle, der Verhinderung
der Zeugung und der Abtreibung. Ich kann es nur streifen und
fragen, was für Gesichtspunkte aus dem Vorangegangenen sich dazu
ergeben. Was ohne weiteres klar ist, ist das, dass dieses Problem
aus einer Not herausgeboren ist. Wir wissen, wie sehr die' soziale
Not vor allem hier herein spielt. Wir wissen, was Wohnungsnot,
Arbeitslosigkeit, Armut überhaupt bedeuten und wie sie das Wort
vom Kindersegen zum Hohn zu machen scheinen. Wir wissen
auch, dass Krankheitsnot brutal in diese Dinge eingreifen kann.
Aber auch wenn wir das alles hervorheben und in seiner ganzen

248



drückenden Schwere verstehen, es umsomehr zu verstehen suchen,
je weniger es uns drückt, so dürfen wir doch nicht dem Eingeständnis

ausweichen, dass es sich hier nicht um eine soziale, sondern um
eine persönlich-ethische, um die sexuelle Frage handelt. Diese
einfache Tatsache wird uns oft verdunkelt durch die unheimlichen
Worte, die der Mensch in diesem Zusammenhang in den Mund
nimmt, Worte, in denen ganz besonders deutlich sein Wahn: sicut
deus zum Ausdruck kommt. Der Mensch gebärdet sich da in einer
Weise als Schöpfer, die aller Ehrfurcht entbehrt, und nirgends wie
hier könnte einem das Wort in den Ohren klingen : Dir wird gewiss
einmal bei deiner Gottähnlichkeit bange. Sei du froh, dass du nicht
der Schöpfer deines Kindes bist, dass die Rassenhygiene und die
Eugenetik nicht in deine Hand gelegt sind. Diese Verantwortung

kannst du nicht.tragen. Aber die Rationalisierung hat die
Tendenz, dieser Dinge sich zu bemächtigen und den Menschen mit dem
Wahn zu erfüllen, als handle es sich da um eine Art technisches
Problem. Diese Anmassung des Menschen ist ungeheuerlich. Die
hemmungslose, sogar stolze Bejahung der technischen Regelung
der Kinderzeugung ist sicherlich ein Symptom dafür, dass der
Mensch einen Gipfel erreicht hat, den Gipfel „Eritis sicut deus". Wir
glauben, dass hier oben der Schwindel ihn ergreifen wird, der zum
Sturze führen muss.

Die Wahrheit all der seltsamen, auch der verkehrtesten Versuche
des Menschen, von der Not der jetzigen Lebensgestalt loszukommen,

liegt darin, dass diese Welt wirklich, nach Gottes Willen,
erlöst werden soll. Der westliche Mensch hat mit dem Fatalismus,
mit der falschen Ergebung, gebrochen. Darin hat er etwas
verstanden von dem Ruf Gottes, der an den Menschen ergangen ist.
Aber er hat sich von dem kleinen Licht seiner Vernunft blenden
lassen und darum seine wirkliche Situation vergessen. Er ist gross
und ehrfurchtslos geworden. Die Wahrheit liegt nicht in dem
„Eritis sicut deus" des Versuchers, sondern in einem Wort des
Erlösers, das fast gleich lautet und doch das Gegenteil bedeutet und
den Menschen nicht gross macht: „Ihr sollt vollkommen sein, gleich
wie euer Vater im Himmel vollkommen ist".

Paul Trautvetter.
MiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiliijiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiHiliiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiuiiiiiiiuiMHiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiHiiHiiiiiiii iiiiiiiiiijimiiiiiiiiif mumm

I Ö I Aussprache j 0 i
mi in unni m mi ni ninni um ni im

Vom sichern Port.1)
K e s s w i 1 am Bodensee, im Juni 1928.

Herrn Dr. Fritz Sattig, Brieg (Oberschlesien).
Sehr geehrter Herr Doktor! In der Februarnummer der „Neuen Wege"
1) Eine Antwort speziell auf die Aeusserung von Dr. Sattig über F ö r -

249


	Maschine und Lebensauffassung

