Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 5

Artikel: Die Erlésung durch den Geist : Ein Mensch kann sich nichts nehmen,
es werde ihm denn gegeben vom Himmel (Ev. Joh. 3, 27)

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dle Erlosung durch den Geist.

Ein Mensch kann sich nichts nehmen,
es werde 1hm denn gegeben vom Himmel.
- Ev. Joh. 3, 27.

Wir konnen es nicht machen ohne den Geist — konnen es in
allen Dingen, die zéhlen, iiberhaupt nicht mac hen.

Auf drei Punkten stossen wir an diese Grenze. '

Wir werden nur recht gerichtet durch den Geist. Dass wir
gerichtet werden, ist notwendig; denn sonst verkimen wir in
Dunst und Betéiubung des Endlichen, im Trug der Welt und unser
selbst, wir erlagen der Macht der Gotzen und Damonen. Wohl kon-
nen wir dagegen unser sittliches Arbeiten, Wachen, Ringen aufbie-
ten, uns den furchtbaren Ernst der sittlichen Wahrheit stets wieder
vor die Seele stellen, und wir sollen das tun. ,,Schaffet, dass ihr
gerettet werdet, mit Furcht und Zittern. Aber mit alledem bleiben
wir sozusagen 'noch bei uns selbst, wenn auch beim Héchsten und
Edelsten unserer Natur. Auch das Slttengesetz ist ja sozusagen der
Ausdruck unseres eigenen Selbst, die wahre Stimme unseres Ich.
Mag es in seinem letzten Sinn auch noch weiter reichen, so tritt ein-
mal dieser Sinn selten in seiner ganzen ernsten Klarheit hervor, und
dazu legt sich auf ihn so leicht der Schlaf der Tragheit und Ver-
blendung. Wie leicht auch kann sich der Teufel in einen Engel des
Lichtes verkleiden, kann schwere Verblendung sich in das Gewand
grossartiger Sittlichkeit, neuer oder alter, hiillen! Wir haben etwas
notig, was iiber alledem steht, etwa, was ganz anders ist als das Ich
— auch wenn es freilich zum Ich muss gelangen konnen — etwas,
das auch noch iiber unser hochstes natiirliches Wesen unendlich
hinausgeht; etwas, das wie eine Sonne unbesiegbar und unerreich-
bar iiber allen Nebeln und Trilbbungen unseres sittlichen Bewusst-
seins steht. etwas Unerbittliches, schlechterdmgs Letzthiniges,
Heiliges. Und das, meine ich, sei das, was wir den heiligen Geist
nennen kénnen. Es ist das schlechthm Wunderbare und das schlecht-
hin Uebernatiirliche. Es geht auch iiber unsere héchste Erhebung
hinaus. Es wird nicht von uns geschaffen, gedacht, gefiihlt, es
kommt iiber uns, sola gratia. Es richtet uns, es allein ganz
sicher. Das bedeutet: es zeigt uns die Richtung und tut
das oft entgegen allen irdischen Wegweisern, jedenfalls mit der un-
triiglichen Sicherheit des Polarsterns. Das bedeutet weiter: es ver-
urteilt uns, und wenn auch wir selbst und die ganze ‘Welt uns
freisprachen. Es ist allméachtig, niemand kann ihm im Ernst wider-
stehen. Es ist die Wahrheit selbst, die durch alle Wolken und
Nebel siegreich bricht. Es ist das iiberwaltigende Wunder des Gu-
ten, das aller menschlichen Mattigkeit, Schlafsucht und Selbstver-
blendung, das allen Damonen der Tiefe immer wieder triumphierend

193



zuruit: , Hier bin lCh 1 Und wie es uns richtet, so richtet es auch

die Welt, in jedem Sinne. Wir diirfen uns darauf 'verlassen. Denn es
héngt eben nicht von uns und dem Willen der Welt ab, es kommt
sola gratia — auch im Gericht. Wir aber koénnen nicht das Gute
tun ohne es. Wir miissen immer wieder an den Punkt gelangen,
wo iiber den Nebeln des Weltsinns — auch in seinen edelsten For-
men, noch einmal sei’s gesagt! — diese Sonne des wahrhaft Un-
bedingten durchbricht und unser Wesen erneuert. Durch dieses
Gericht bloss werden wir erlost von den Damonen der Welt zur
herrlichen Freiheit der Kinder Gottes, und das heisst an dieser
(S)tellue von Trug und Tand zum volﬂlen ew1gen seligen Emst des

uten.

Wir werden aber auch sittlich vorwiarts gebracht
nur durch den Geist. In unserem sittlichen Ringen machen wir die
Erfahrung, dass wir immer wieder auf Punkte stossen, wo wir nicht
mehr vorwarts kommen, allen guten Vorsitzen, allen Schmerzen der
Reue, ja, so scheint es wenigstens, auch allem Bitten zum Trotz. Es
ist, als ob wir an den Grenzen unserer Natur angekommen wéaren
und nun einfach nicht weiter kénnten. Vielleicht auch lasten die
Taten und Unterlassungen vergangener Tage zu stark auf uns.
Unsere Triebe, unsere Gefiihle, unsere Vorstellungen sind bis
zu den Wurzeln vergiitet. Wir mochten uns so gern etwas
anderes geben: Reinheit statt der unlauteren Begierden, Kraft
statt der Schwachheit, feurig schaffende Liebe statt der Lauheit
oder Kilte — aber wir konnen es nicht. ,,Ein Mensch kann sich
nichts nehmen, es werde ihm denn gegeben vom Himmel.“ Hier
miisste eine neue Schopfung einsetzen. Es miisste iiber
uns kommen! Aber das tut es ja! Es kommt iiber uns! Wir
erleben es, wenn wir es recht ersehnt und erbeten haben, wenn wir
dafiir in Schmerzen reif geworden sind: es kommt etwas iiber uns,
das wir uns nie selbst hiatten geben konnen — méchtig, ubwerwalhgend
wie Friihlingssturm kommt es, wirft Hindernisse um, nimmt uns mit
zu neuen Hohen; oder es kommt auch still wie das Wunder eines
strahlenden Mai=tages, ist plotzlich da, das Gute, das wir so heiss
ersehnten. Wir kénnen es nun: wir kénnen {iberwinden, kénnen
lieben, konnen rein sein, werden aus Schwachheit zu Kraft empor-
gehoben. Es ist uns gegeben worden. Und das ist wieder jener
Geist, der der Creator Spiritus, der Schopfergeist, heisst, dessen
wunderbarstes Werk eben die neue Schopiung, die er setzen kann
und will. 'Wir stossen eben wieder auf etwas, was iiber der
Natur ist, auch iiber dem Edelsten der Natur, und das darum die Na-
tur {iberwinden, iiberbieten kann; wir stossen auf das wahrhaft
Unbedingte, das in seiner Macht den Bann unserer Bedingtheiten zu
durchbrechen vermag; wir stossen auf das Unendliche, von dem
aus die Grenzen unserer Endlichkeit erweitert werden konnen, in

194




dem Sinne, dass das in uns werden kann, was wir aus uns selbst
nicht hervorbringen kénnen. Es kann aus diesem Wunderqtell die
Wahrheit so stark iiber uns kommen, dass wir ihtr gehorchen, wo wir
uns vorher dagegen straubten und verblendeten; es kann Liebe
kommen, wo vorher Todeskilte waltete, und es kann Ekel kommien,
wo vorher unsere Neigung am Falschen ja Schlimmen haftete.
Durchbriiche, Revolutionen sind méglich. Das alles ist geschehen -
und kann immer wieder geschehen, und alles Hochste, was die Erde
gesehen hat, ist von dorther gekommen Wir diirfen uns darauf -
verlassen. Es wird uns angeboten. Gott, der ja der Geist ist, Gott,
der in Christus sich mit unserem armen Fleisch und Blut verband
und verbindet, er will in uns das Leben werden, er wird, wenn
wir ihn annehmen, die neue Geburt in uns, aus der wir alles k('in':nen,
was wir sollen. Er will in uns das Wunder des Geistes werden,
wenn wir darum bitten. Und auch in der Welt, so rettunigslos diese
. oft aussehen mag. Denn der, der in uns ist, der sich in uns als
Wunder der Allmacht bezeugt ist grosser als der in der Welt ist,
und seine Verheissung ist: ,Siehe, ich mache alles neu.*

Wir kénnen aber auch nicht zu Gott kommen ohne den
Geist. Auf allerlei Weise kénnen wir es versuchen. Wir kénnen Gott
durch unser Denken zu fassen trachten; das ist nicht. ohne Ver-
heissung. Wir konnen ihm in unseren Lebenserfahrungen begegnen;
das kann uns eine ausserst wertvolle Stiitze unseres Vertrauens zu
ihm werden. Wir konnen ihn finden in den Worten der heiligen
Schrift; gewiss sind diese Worte imstande, das Herz fest zu machen
gegen die Stiirme und Dunkelheiten des Zweifels und der Anfech-
tung. Wir kénnen auf Christus schauen; davon ist gesagt: ,,Wer
mich sieht, der sieht den Vater.” Aber das alles ist nur moglich,
wenn eines dazu kommt: das Zeugnis des Geistes. Das alles
bleibt leer und tot, wenn nicht etwas dazu kommt, was ich wieder
das Wunder nennen muss. Und das ist ja Gott selbst. Gott bleibt
das Wunder. So sehr er dem Menschen das Nichste ist — ,,Gott
ist die nédchste Beziehung der Menschheit,” sagt Pestalozzi — so
ist er doch auch wieder das Unglaubhchste Darum muss er selbst
es uns sagen, dass er ist und dass er uns liebt. Nur Gott selbst
kann uns zu Gott fithren. Und das ist eben das Wunder des Geistes.
Unser Denken fithrt doch zuletzt ins Leere, wenn nicht dieses Licht
es erleuchtet. Unsere Lebenserfahrung kann anders gedeutet wer-
den, wenn *sie nicht mit diesem Zeichen versehen ist. Auch das
Wort Gottes in der heiligen Schrift verstehen wir nach der Aussage
der Reformatoren (die mit der der Apostel iibereinstimmt) nur
durch das testimonium spiritus sancti mternum das inwendige
Zeugnis des heiligen: Geistes. In; Christus selbst sehen wir nicht
den Vater, wenn uns nicht das Auge dafiir geoffnet ist. Alle tief-
sten Erfahrungen der Seele tragen diesen Stempel des Wunders. Sie

195



beziehen sich auf Dinge, die ,kein Auge gesehen und kein Ohr ge-
hort hat und in keines Menschen Herz gekommen sind* und die fiir -
den Glauben dennoch sind. Es gibt einen Frieden, ,,der hoher ist
als alle Vernunit, eine Freude, die gerade aus dem tiefsten Leide
aufbricht, eine Gewissheit, die gerade durch die stirkste Anfech-
tung geweckt wird. Das alles ist Wunder. Das konnen wir nicht
erzwingen, es muss uns geschenkt werden. Es muss iiber uns kom-
men. Aber es will auch iiber uns kommen, wenn wir es nur von
. ganzem Herzen wollen und es nehmen, wenn es uns gegeben wird.
Denn wir kehren nun den Satz um, den wir vorher geschrieben
haben: Wenn Gott das Waunderbarste und Unglaublichste ist,
so ist er auch wieder das Selbstverstindlichste und Nachste —
durch den Geist, den er uns gibt. Von ihm heisst es: ,Der Geist
ergriindet alle Dmge auch die Tiefen Gottes. Er kennt den
Sinn Gottes, er versteht das Herz des Vaters. Er deutet unser Leid
so, dass es Sinn bekommt; er entziindet in Finsternissen wunderbar
das Licht des Vertrauens; er macht in tiefsten Schmerzen es mog-
lich: , Freuet euch allezeit.*

So stossen wir auf unserem Wege immer wieder auf dieses Eine,
das das Letzte ist, und ohne das wir nicht leben kénnen, auf dieses
hochste Licht, ohne das alles andere Licht lauter Finsternis wére.

Warum heisst dieser Geist der heilige Geist? Weil er hei-
lig ist, das bedeutet: unzuginglich, iiber alle Antastbarkeit durch
die Welt erhaben. Und das ist es gerade, was wir brauchen :
wir brauchen eine Wahrheit, die iiber unserem sittlichen Wollen und
Machen, iiber unserem religiosen Denken und Zweifeln steht —
heilig, ewig, unveranderlich, unbedingt, unbegrenzt, allmichtig. Sie
allein kann erlosen. In ihr tritt der Gott hervor, der wirklich. Gott
ist, der sich als Gott gegen die Welt und wuns selbst Dbe-
hauptet und darum in allem Trug der Welt und des -eige-
nen Herzens, in allen Anfechtungen des Irrtums und des
Zweifels unverdnderlich Gott bleibt und sich als Gott be-
zeugt; der als Gott das Wunder ist, das da eintritt, wo wir
versagen, das da eintritt, wo kein Weg und kein Licht zu sein
scheint, das da eintritt, wo uns eherne Grenzmauern des Moglichen
entgegenstarren, und wo doch keine Grenzen sein diirfen. Von die-
sem heiligen Gott, der gerade als solcher auch der Allméchtige und
Lebendige ist, glauben wir, dass er in Jesus Christus und seiner
Gemeinde sich kund getan habe und kund tue. Durch sein Herab-
kommen in unsere Welt, durch das Evangelium, durch Kreuz und.
Auferstehung Christi und durch die Ausg1essung des Geistes in
seine Gemeinde, und vermittelst ihrer in der ganzen Welt, hat er
uns den Geist gebracht und damit Sieg iiber die Welt, Liebe statt
des Hasses, Kraft statt der Schwachhe1t Leben statt des Todes,
Freude statt des Leides.

196



Das ist es, was Piingsten verkiindigt. Es ist eine wunderbare
Botschait, eine Botschaft der Freiheit, der Freude, des Lebens. Es
handelt sich nicht um ein unverstindliches Dogma oder ein altes
Marchen, sondern um das Grundelement alles wirklichen Lebens.
Nur der Geist ist es, der uns recht richtet, nur der Geist ist es, der
uns sittlich vorwarts bringt, nur der Geist ist es, der uns zu Gott
fithrt, zum wirklichen Gott, zu dem Gott, der Gott ist — nur der
Geist ist es, der uns erlost. Darum bleibt die Bitte der Bitten —
die der Erhorung sicher ist! — die Bitte um den heiligen Geist.

. L. Ragaz.

Der Arbeiter und die Maschine.?)

Wenn wir iiber das Verhéltnis von Arbeiter und Maschine uns
abkldrend orientieren wollen, so miissen wir die Frage in zwei
Abschnitten behandeln, die deutlich auseinandergehalten werden

miissen. Es handelt sich einmal um das Verhilinis des Arbeiters

zur Maschine, wie wir es bis jetzt kennen lernten, und sodann um
das Verhéltnis des Arbeiters zur Rationalisierung, welche im
Grunde genommen ja an sich selbst als Maschine bezeichnet wer-
den kann, weil ihre Wirkungsweise zwangslaufig wie eine Ma-
schine sich auf den Arbeiter auswirkt. Es ist mir innerstes und
tiefstes Bediirinis, {iber dieses letztere Problem, das ich als grosse,
noch unmessbare Quelle von Not und Arbeitslosigkeit fiir die Ar-
beiterschaft betrachte, auch in diesem Kreise mich zu #ussern, um,

wenn immer moglich, iiberall wo sich Gelegenheit bietet, Hilis-

krafte und wirksame Unterstiitzung zu gewinnen.

Das Verhiltnis des Arbeiters zur Maschine, im wortlichen Sinne
gefasst und vom personlichen, wie vom sachlichen Standpunkt aus
betrachtet, das Verhiltnis, wie wir es bis zur jiingsten Zeit ken-
nen lernten, muss unbedingt als ein gutes bezeichnet werden.

Der Arbeiter hat zu der ihm anvertrauten Maschine, ich mochte
fast sagen ein direktes Freundschaftsverhaltnis. Selbst dort, wo
sich der Arbeiter voll bewusst ist, dass die Maschine ihn in seinem
Existenzkampf konkurrenziert, oder wo sie ihm durch ihren Gang
das Tempo der Arbeit diktiert in einer Art, die seinem eigenen
Willen widerspricht oder mit seiner personlichen Veranlagung nicht
iibereinstimmt, ist bis heute das oben erwahnte gegenseitige Ver-
héltnis nicht getriibt oder zerstort worden.

Es scheint mir wesentlich, dass man sich dieser wichtigen Tat-

') Diese Ausiiihrungen wurden in einem Kurse uber das Thema: ,Mensch
oder Maschine?“ vorgetragen, der im Wmter 1927/28 durch ,,Arbeit
und Bildung® in Ziirich veranstaltet wurde.

197



	Die Erlösung durch den Geist : Ein Mensch kann sich nichts nehmen, es werde ihm denn gegeben vom Himmel (Ev. Joh. 3, 27)

