
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 5

Artikel: Die Erlösung durch den Geist : Ein Mensch kann sich nichts nehmen,
es werde ihm denn gegeben vom Himmel (Ev. Joh. 3, 27)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erlösung durch den Geist.
Ein Mensch kann sich nichts nehmen,

es werde ihm denn gegeben vom Himmel.
Ev. Joh. 3, 27.

Wir können es nicht machen ohne den Geist — können es in
allen Dingen, die zählen, überhaupt nicht machen.

Auf drei Punkten stossen wir an diese Grenze.
Wir werden nur recht gerichtet durch den Geist. Dass wir

gerichtet werden, ist notwendig; denn sonst verkämen wir in
Dunst und Betäubung des Endlichen, im, Trug der Welt und unser
selbst, wir erlägen der Macht der Götzen und Dämonen. Wohl können

wir dagegen unser sittliches Arbeiten, Wachen, Ringen aufbieten,

uns den furchtbaren Ernst der sittlichen Wahrheit stets wieder
vor die Seele stellen, und wir sollen das tun. „Schaffet, dass ihr
gerettet werdet, mit Furcht und Zittern." Aber mit alledem bleiben
wir sozusagen noch bei uns selbst, wenn auch beim Höchsten und
Edelsten unserer Natur. Auch das Sittengesetz ist ja sozusagen der
Ausdruck unseres eigenen Selbst, die wahre Stimme unseres Ich.
Mag es in seinem letzten Sinn auch noch weiter reichen, so tritt
einmal dieser Sinn selten in seiner ganzen ernsten Klarheit hervor, und
dazu legt sich auf ihn so leicht der Schlaf der Trägheit und
Verblendung. Wie leicht auch kann sich der Teufel in einen Engel des
Lichtes verkleiden, kann schwere Verblendung sich in das Gewand
grossartiger Sittlichkeit, neuer oder alter, hüllen! Wir haben etwas
nötig, was über alledem steht, etwa, was ganz anders ist als das Ich
— auch wenn es freilich zum Ich muss gelangen können — etwas,
das auch noch über unser höchstes natürliches Wesen unendlich
hinausgeht; etwas, das wie eine Sonne unbesiegbar und unerreichbar

über allen Nebeln und Trübungen unseres sittlichen Bewusst-
seins steht, etwas Unerbittliches, schlechterdings Letzthiniges,
Heiliges. Und das, meine ich, sei das, was wir den heiligen Geist
nennen können. Es ist das schlechthin Wunderbare und das schlechthin

Uebernatürliche. Es geht auch über unsere höchste Erhebung
hinaus. Es wird nicht von uns geschaffen, gedacht, gefühlt, es
kommt über uns, sola gratia. Es richtet uns, es allein ganz
sicher. Das bedeutet : es zeigt uns die Richtung und tut
das oft entgegen allen irdischen Wegweisern, jedenfalls mit der unr
trüglichen Sicherheit des Polarsterns. Das bedeutet weiter: es
verurteilt uns, und wenn auch wir selbst und die ganze Welt uns
freisprächen. Es ist allmächtig, niemand kann ihm im Ernst
widerstehen. Es ist die Wahrheit selbst, die durch alle Wolken und
Nebel siegreich bricht. Es ist das überwältigende Wunder des Guten,

das aller menschlichen Mattigkeit, Schlafsucht und
Selbstverblendung, das allen Dämonen der Tiefe immer wieder triumphierend

193



.'¦ ¦- yï;¦¦¦¦¦

zuruft: „Hier bin ich!" Und wie es uns richtet, so richtet es auch
die Welt, in jedem Sinne. Wir dürfen uns darauf verlassen. Denn es
hängt eben nicht von uns und dem Willen der Welt ab, es kommt
sola gratia — auch im Gericht. Wir aber können nicht das Gute
tun ohne es. Wir müssen immer wieder an den Punkt gelangen,
wo über den Nebeln des Weltsinns — auch in seinen edelsten
Formen, noch einmal sei's gesagt! — diese Sonne des wahrhaft
Unbedingten durchbricht und unser Wesen erneuert. Durch dieses
Gericht bloss werden wir erlöst von den Dämonen der Welt zur
herrlichen Freiheit der Kinder Gottes, und das heisst an dieser
Stelle: von Trug und Tand zum vollen, ewigen, seligen Ernst des
Guten.

Wir werden aber auch sittlich vorwärts gebracht
nur durch den Geist. In unserem sittlichen Ringen machen wir die
Erfahrung, dass wir immer wieder auf Punkte stossen, wo wir nicht
mehr vorwärts kommen, allen guten Vorsätzen, allen Schmerzen der
Reue, ja, so scheint es wenigstens, auch allem Bitten zum Trotz. Es
ist, als ob wir an den Grenzen unserer Natur angekommen wären
und nun einfach nicht weiter könnten. Vielleicht auch lasten die
Taten und Unterlassungen vergangener Tage zu stark auf uns.
Unsere Triebe, unsere Gefühle, unsere Vorstellungen sind bis
zu den Wurzeln vergiftet. Wir möchten uns so gern etwas
anderes geben: Reinheit statt der unlauteren Begierden, Kraft
statt der Schwachheit, feurig schaffende Liebe statt der Lauheit
oder Kälte — aber wir können es nicht. „Ein Mensch kann sich
nichts nehmen, es werde ihm denn gegeben vom Himmel." Hier
müsste eine neue Schöpfung einsetzen. Es müsste über
uns kommen! Aber das tut es ja! Es kommt über uns! Wir
erleben es, wenn wir es recht ersehnt und erbeten haben, wenn wir
dafür in Schmerzen reif geworden sind: es kommt etwas über uns,
das wir uns nie selbst hätten geben können—mächtig, überwältigend
wie Frühlingssturm kommt es, wirft Hindernisse um, nimmt uns mit
zu neuen Höhen; oder es kommt auch still wie das Wunder eines
strahlenden Maitages, ist plötzlich da, das Gute, das wir so heiss
ersehnten. Wir k ö n n e n es nun : wir können überwinden, können
lieben, können rein sein, werden aus Schwachheit zu Kraft
emporgehoben. Es ist uns gegeben worden. Und das ist wieder jener
Geist, der der Creator Spiritus, der Schöpfergeist, heisst, dessen
wunderbarstes Werk eben die neue Schöpfung, die er setzen kann
und will. Wir stossen eben wieder auf etwas, was über der
Natur ist, auch über dem Edelsten der Natur, und das darum die Natur

überwinden, überbieten kann; wir stossen auf das wahrhaft
Unbedingte, das in seiner Macht den Bann unserer Bedingtheiten zu
durchbrechen vermag; wir stossen auf das Unendliche, von dem
aus die Grenzen unserer Endlichkeit erweitert werden können, in

194



; .;¦„¦¦ ,\ ¦ ¦¦ ..¦....¦¦¦¦:
-¦'v- ;- —- -h rfe= -¦>¦¦ e yy..^.-- - - ¦¦- >-u_~ ..->-,-¦ - ¦-

dem Sinne, dass das in uns werden kann, was wir aus uns selbst
nicht hervorbringen können. Es kann aus diesem Wundercjuell die
Wahrheit so stark über uns kommen, dass wir ihr gehorchen, wo wir
uns vorher dagegen sträubten und verblendeten; es kann Liebe
kommen, wo vorher Todeskälte waltete, und es kann Ekel kommen,
wo vorher unsere Neigung am Falschen, ja Schlimmen haftete.
Durchbrüche, Revolutionen sind möglich. Das alles ist geschehen
und kann immer wieder geschehen, und alles Höchste, was die Erde
gesehen hat, ist von dorther gekommen. Wir dürfen uns darauf
verlassen. Es wird uns angeboten. Gott, der ja der Geist ist, Gott,
der in Christus sich mit unserem armen Fleisch und Blut verband
und verbindet, er will in uns das Leben werden, er wird, wenn
wir ihn annehmen, die neue Geburt in uns, aus der wir alles können,
was wir sollen. Er will in uns das Wunder des Geistes werden,
wenn wir darum bitten. Und auch in der Welt, so rettungslos diese
oft aussehen mag. Denn der, der in uns ist, der sich in uns als
Wunder der Allmacht bezeugt, ist grösser als der in der Welt ist,
und seine Verheissung ist : „Siehe, ich mache alles neu."

Wir können aber auch nicht zu Gott kommen ohne den
Geist. Auf allerlei Weise können wir es versuchen. Wir können Gott
durch unser Denken zu fassen trachten; das ist nicht ohne
Verheissung. Wir können ihm in unseren Lebenserfahrungen begegnen;
das kann uns eine äusserst wertvolle Stütze unseres Vertrauens zu
ihm werden. Wir können ihn finden in den Worten der heiligen
Schrift; gewiss sind diese Worte imstande, das Herz fest zu machen
gegen die Stürme und Dunkelheiten des Zweifels und der Anfechtung.

Wir können auf Christus schauen; davon ist gesagt: „Wer
mich sieht, der sieht den Vater." Aber das alles ist nur möglich,
wenn eines dazu kommt: das Zeugnis des Geistes. Das alles
bleibt leer und tot, wenn nicht etwas dazu kommt, was ich wieder
das Wunder nennen muss. Und das ist ja Gott selbst. Gott bleibt
das Wunder. So sehr er dem Menschen das Nächste ist — „Gott
ist die nächste Beziehung der Menschheit," sagt Pestalozzi — so
ist er doch auch wieder das Unglaublichste. Darum muss er selbst
es uns sagen, dass er ist und dass er uns liebt. Nur Gott selbst
kann uns zu Gott führen. Und das ist eben das Wunder des Geistes.
Unser Denken führt doch zuletzt ins Leere, wenn nicht dieses Licht
es erleuchtet. Unsere Lebenserfahrung kann anders gedeutet werden,

wenn »sie nicht mit diesem Zeichen versehen ist. Auch das
Wort Gottes in der heiligen Schrift verstehen wir nach der Aussage
der Reformatoren (die mit der der Apostel übereinstimmt) nur
durch das testimonium spiritus sancti internum, das inwendige
Zeugnis des heiligen Geistes. In Christus selbst sehen wir nicht
den Vater, wenn uns nicht das Auge dafür geöffnet ist. Alle
tiefsten Erfahrungen der Seele tragen diesen Stempel des Wunders. Sie

195



beziehen sich auf Dinge, die „kein Auge gesehen und kein Ohr
gehört hat und in keines Menschen Herz gekommen sind" und die für
den Glauben dennoch sind. Es gibt einen Frieden, „der höher ist
als alle Vernunft", eine Freude, die gerade aus dem tiefsten Leide
aufbricht, eine Gewissheit, die gerade durch die stärkste Anfechtung

geweckt wird. Das alles ist Wunder. Das können wir nicht
erzwingen, es muss uns geschenkt werden. Es muss über uns kommen.

Aber es w i 11 auch über uns kommen, wenn wir es nur von
ganzem Herzen wollen und es nehmen, wenn es uns gegeben wird.
Denn wir kehren nun den Satz um, den wir vorher geschrieben
haben: Wenn Gott das Wunderbarste und Unglaublichste ist,
so ist er auch wieder das Selbstverständlichste und Nächste —
durch den Geist, den er uns gibt. Von ihm heisst es: „Der Geist
ergründet alle Dinge, auch die Tiefen Gottes." Er kennt den
Sinn Gottes, er versteht das Herz des Vaters. Er deutet unser Leid
so, dass es Sinn bekommt; er entzündet in Finsternissen wunderbar
das Licht des Vertrauens; er macht in tiefsten Schmerzen es möglich:

„Freuet euch allezeit."
So stossen wir auf unserem Wege immer wieder auf dieses Eine,

das das Letzte ist, und ohne das wir nicht leben können, auf dieses
höchste Licht, ohne das alles andere Licht lauter Finsternis wäre.

Warum heisst dieser Geist der heilige Geist? Weil er heilig

ist, das bedeutet: unzugänglich, über alle Antastbarkeit durch
die Welt erhaben. Und das ist es gerade, was wir brauchen :

wir brauchen eine Wahrheit, die über unserem sittlichen Wollen und
Machen, über unserem religiösen Denken und Zweifeln steht —
heilig, ewig, unveränderlich, unbedingt, unbegrenzt, allmächtig. Sie
allein kann erlösen. In ihr tritt der Gott hervor, der wirklich Gott
ist, der sich als Gott gegen die Welt und uns selbst
behauptet und darum in allem Trug der Welt und des eigenen

Herzens, in allen Anfechtungen des Irrtums und des
Zweifels unveränderlich Gott bleibt und sich als Gott
bezeugt; der als Gott das Wunder ist, das da eintritt, wo wir
versagen, das da eintritt, wo kein Weg und kein Licht zu sein
scheint, das da eintritt, wo uns eherne Grenzmauern des Möglichen
entgegenstarren, und wo doch keine Grenzen sein dürfen. Von
diesem heiligen Gott, der gerade als solcher auch der Allmächtige und
Lebendige ist, glauben wir, dass er in Jesus Christus und seiner
Gemeinde sich kund getan habe und kund tue. Durch «ein
Herabkommen in unsere Welt, durch das Evangelium, durch Kreuz und
Auferstehung Christi und durch die Ausgiessung des Geistes in
seine Gemeinde, und vermittelst ihrer in der ganzen Welt, hat er
uns den Geist gebracht, und damit Sieg über die Welt, Liebe statt
des Hasses, Kraft statt der Schwachheit, Leben statt des Todes,
Freude statt des Leides.

196



Das ist es, was Pfingsten verkündigt. Es ist eine wunderbare
Botschaft, eine Botschaft der Freiheit, der Freude, des Lebens. Es
handelt sich nicht um ein unverständliches Dogma oder ein altes
Märchen, sondern um das Grundelement alles wirklichen Lebens.
Nur der Geist ist es, der uns recht richtet, nur der Geist ist es, der
uns sittlich vorwärts bringt, nur der Geist ist es, der uns zu Gott
führt, zum wirklichen Gott, zu dem Gott, der Gott ist — nur der
Geist ist es, der uns erlöst. Darum bleibt die Bitte der Bitten —
die der Erhörung sicher ist — die Bitte um den heiligen Geist.

L. Ragaz.

Der Arbeiter und die Maschine.1)
Wenn wir über das Verhältnis von Arbeiter und Maschine uns

abklärend orientieren wollen, so müssen wir die Frage in zwei
Abschnitten behandeln, die deutlich auseinandergehalten werden
müssen. Es handelt sich einmal um das Verhältnis des Arbeiters
zur Maschine, wie wir es bis jetzt kennen lernten, und sodann um
das Verhältnis des Arbeiters zur Rationalisierung, welche im
Grunde genommen ja an sich selbst als Maschine bezeichnet werden

kann, weil ihre Wirkungsweise zwangsläufig wie eine
Maschine sich auf den Arbeiter auswirkt. Es ist mir innerstes und
tiefstes Bedürfnis, über dieses letztere Problem, das ich als grosse,
noch unmessbare Quelle von Not und Arbeitslosigkeit für die
Arbeiterschaft betrachte, auch in diesem Kreise mich zu äussern, um,
wenn immer möglich, überall wo sich Gelegenheit bietet,
Hilfskräfte und wirksame Unterstützung zu gewinnen.

Das Verhältnis des Arbeiters zur Maschine, im wörtlichen Sinne
gefasst und vom persönlichen, wie vom sachlichen Standpunkt aus
betrachtet, das Verhältnis, wie wir es bis zur jüngsten Zeit kennen

lernten, muss unbedingt als ein gutes bezeichnet werden.
Der Arbeiter hat zu der ihm anvertrauten Maschine, ich möchte

fast sagen ein direktes Freundschaftsverhältnis. Selbst dort, wo
sich der Arbeiter voll bewusst ist, dass die Maschine ihn in seinem
Existenzkampf konkurrenziert, oder wo sie ihm durch ihren Gang
das Tempo der Arbeit diktiert in einer Art, die seinem eigenen
Willen widerspricht oder mit seiner persönlichen Veranlagung nicht
übereinstimmt, ist bis heute das oben erwähnte gegenseitige
Verhältnis nicht getrübt oder zerstört worden.

Es scheint mir wesentlich, dass man sich dieser wichtigen Tat-

x) Diese Ausführungen wurden in einem Kurse über das Thema: „M e n s c h
oder Maschine?" vorgetragen, der im Winter 1927/28 durch „Arbeit
und Bildung" in Zürich veranstaltet wurde.

197


	Die Erlösung durch den Geist : Ein Mensch kann sich nichts nehmen, es werde ihm denn gegeben vom Himmel (Ev. Joh. 3, 27)

