
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 4

Artikel: Gewissen und Gesetz

Autor: Baumgarten-von Salis, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewissen und Geseij.1)
Bei der Prüfung der Beziehungen von Gesetz und Gewissen

zueinander müssen wir mit dem Gewissen beginnen. Denn es

ist das letztlich Ausschlaggebende. Das Gesetz ist von vornherein
an und für sich nur etwas äusserliches, und unsere Stellungnahme
zum Gesetz kann überhaupt nur dann zu einem sittlichen Problem
werden, wenn das Gesetz uns im Gewissen bindet. Tut es dies
nicht, sondern bindet es uns einzig durch die Drohung mit einer
Busse oder Strafe, aber ohne dass wir innerlich, in unserem
Gewissen an der Einhaltung oder Uebertretung des Gesetzes beteiligt
sind, so kann auch kein moralisches Problem, kein sittlicher Konflikt

entstehen.
Aber was ist denn das Gewissen? Meistens definiert man es

als die deutliche und gebieterische Stimme in uns, die „Du sollst!"
zu uns sagt, im Gegensatz zu dem Wünschen und Begehren unserer

Neigungen und Leidenschaften.
Es mag hier dahingestellt bleiben, ob das Gewissen in jeder

einzelnen Lage auf die Frage: „Was soll ich tun?" eine Antwort
gibt. Aber sicherlich ist niemand unter uns, bei dem das Gewissen
sich nicht das eine oder andere Mal meldete.

Können wir nun dieses Gewissen als das letztlich ausschlaggebende

Recht, als den legitimen Vertreter des sittlichen Gesetzes,
als die entscheidende Autorität für unser Tun betrachten? Hierauf
antworten wir mit einem entschiedenen Nein Denn das Gewissen,
verstanden als die im einzelnen Falle wahrnehmbare gebieterische
Stimme, kann offensichtlich von sehr verschiedener Herkunft sein.
Es kann z. B. auf einem uns von Jugend auf durch unsere
Umgebung aufgedrängten Vorurteil beruhen, es kann aus Dressur oder

1) Am 12. Januar 1928 sprach Herr Professor Dr. iur. A. Baumgarten

im Kreise der Basler Neue Wege und Aufbau-Freunde über dieses
Thema, und es ist aus der Zuhörerschaft heraus die Veröffentlichung seines
Vortrages lebhaft gewünscht worden. Erst recht wird die Publikation der
Ausführungen des für dieses Thema so hervorragend kompetenten Rechtslehrers
an der Basler Universität allen denen aus unseren Reihen willkommen und
wertvoll sein, die den Vortrag nicht gehört haben, und auch wer anders denkt
als wir, wird dieser Stimme Beachtung schenken müssen.

Da Herr Prof. Baumgarten den Vortrag allerdings nicht vollständig schriftlich

ausgearbeitet, sondern ihn nur skizziert hatte und es ihm an Zeit gebrach,
um ersteres noch nachträglich zu tun, kann hier nur ein, wenn auch ziemlich
ausführliches und wörtliches, wie auch von Herrn Prof. Baumgarten
durchgesehenes Resumé desselben auf Grund seiner freundlicherweise zu diesem
Zwecke zur Verfügung gestellten Skizzierung geboten werden. A. B.-G.

Wir möchten diese Aeusserung eines hochgeschätzten Professors der
Jurisprudenz an der Universität Basel, die in den „Neuen Wegen" bringen
zu dürfen uns zu grosser Freude gereicht, der ernsthaften Beachtung der
regelmässigen Leser der „Neuen Wege", und anderer Kreise empfehlen.

Die Red.

150



Vererbung hervorgehen. So haben es die Menschen bisweilen für
ihre unbedingte Pflicht gehalten, irgendwelchen Götzen blutige
Menschenopfer zu bringen. Jemandem, der in streng militärischer
Umgebung und mit dem Begriff vollständiger Unbedingtheit und
Uneingeschränktheit der Pflicht militärischen Gehorsams
aufgewachsen ist, kann der Gehorsam gegenüber einem unsinnigen
Befehl eines militärischen Vorgesetzten als heiligere Pflicht erscheinen,

als das elementarste Gebot der Nächstenliebe und Menschlichkeit,

ja, er kann es für seine Pflicht halten, den Befehl eines
geisteskranken Vorgesetzten auszuführen. Wir werden sagen, dass solche
Leute wegen ihrer Gewissenverirrungen zu bemitleiden seien. Damit

aber nehmen wir an, dass es richtige und perverse Gewissen
gebe. Wo ist dann der Masstab, an dem man die Richtigkeit des
Gewissens zu messen vermag, welches ist das Prinzip, das uns
erlaubt, das recht- vom fehlgehenden Gewissen zu unterscheiden?

Dieser Masstab ist dasjenige Prinzip des Handelns, das uns
nach reiflicher Ueberlegung, auf Grund ernstester Selbstprüfung
als der Ausdruck der höchsten Bestimmung des Menschen erscheint.
Der sittliche Mensch beruhigt sich nicht bei dem, was in jedem
Augenblick seine natürlichen Neigungen oder auch eine gebieterische

innere Stimme von ihm fordert. Er forscht vielmehr ruhelos,
bis er ein Prinzip des Handelns gefunden zu haben glaubt, das
ihm in allen Lebenslagen als ein sicherer Wegweiser dienen kann,
durch dessen Befolgung er den absoluten inneren Frieden zu
erringen hoffen darf. Am ergreifendsten und schönsten hat Augustin
diesen Gedanken ausgedrückt, wenn er sagt: „Ruhelos ist mein
Herz, bis es ruhet in Dir." Dieses Nichtzufriedensein bis man das
letzte Ideal ersieht und in ihm zum Frieden kommt, ist das eigentlich

sittliche Streben. Wenn dieser Frieden gefunden ist, dann gibt
es nichts mehr zu diskutieren.

Nur wenn man die eben geschilderte Unruhe des Herzens als
das Gewissen bezeichnen will, ist das Gewissen das sittliche Ur-
phänomen.

In diesem Sinne unterscheidet auch Spitteler zwischen dem
Gewissen im ersteren Sinne, das irren kann, und das durch den
Einfluss und Druck der Gesellschaft auf uns gebildet wird, und
zwischen der Seele als jenem Trachten nach der letzten, höchsten
Bestimmung des Menschen und der Besinnung auf den letzten Sinn
unseres eigenen Daseins und der Welt.

Ist denn nun aber das Prinzip, das Masstab des Handelns sein
soll, für alle Menschen das gleiche? Wenn wir etwa auf Grund
religiöser Vorstellungen sagen, das höchste Prinzip laute: handle
so, dass du in möglichst hohem Masse zum Weltheil im Sinne der
Vereinigung aller Seelen in und mit Gott beiträgst, so werden viele
sagen, dass sie mit einem solchen Ideal nichts anzufangen wüssten.

151



Sollten wir da auf jede Diskussion mit Leuten, die ein anderes
ethisches Prinzip als wir haben, verzichten? Es ist zu unterscheiden.

Vertreter von einander ähnlichen sittlichen Grundprinzipien
können sich ganz wohl über mancherlei Einzelfragen verständigen,
und zum Glück stimmt das höchste Prinzip für sehr viele Menschen
wenigstens soweit überein, dass gemeinsames Handeln weithin
möglich ist, selbst wenn die Ausdrucksform dieses Prinzipes, wie
z. B. die christliche und die freidenkerische, starke und an und für
sich natürlich auch nicht unwichtige Abweichungen voneinander
aufweist. Eine weitgehende praktische Verständigung ist also möglich

z. B. unter Anhängern des eben bezeichneten religiösen Prinzips

und Menschen, die das Weltheil innerweltlich als harmonische
Vereinigung von egoistischem und altruistischem Glück bei allen
Menschen auffassen. Dagegen ist keine Gemeinschaft möglich von
Eudämonisten, welcher Gestalt ihr Glauben an ein Weltheil auch
sei, einerseits mit Nietzscheanern, anderseits aber mit Leuten, die
als Ziel des Handelns die Macht ihres Staates und den siegreichen
Krieg gegen alle andern ansehen. Man kann bei solchen
Grundverschiedenheiten eine philosophische Auseinandersetzung suchen,
aber es wird nicht viel dabei herauskommen; denn mit Gründen
lässt sich solchen Positionen, wenn sie einmal fest bezogen sind,
kaum beikommen.

Aber hat man auch ein solches Prinzip als Masstab des
Handelns gefunden, so bleibt doch noch die praktische Anwendung
schwer und man hat damit noch keineswegs die Lösung aller
einzelnen sittlichen-Konflikte in der Hand. Ja, man kann sagen, dass
sich aus keinem Prinzip rein verstandesgemäss eine ganz genaue
Anweisung für unser praktisches Handeln im Einzelfall mit aller
Schärfe und Bestimmtheit ableiten lässt. Man denke etwa an die
Bentham'sche Formel vom grösstmöglichen Glück der grösstmög-
lichen Anzahl. Wie unendlich viele Umstände müssten nicht in
Berücksichtigung gezogen werden, bis man sagen könnte, dass ein
bestimmtes Handeln der Menschheit mehr Glück bringe als ein
anderes.

Hier nun spielt das Gewissen eine Rolle. Man muss annehmen,
dass ein moralischer Instinkt oder besser gesagt eine Art Erleuchtung

im Einzelfall der richtigen Lösung inne wird. So ist doch letztlich

die innere Stimme für die einzelne Entscheidung massgeblich,
aber nur die Stimme, die nach ernstester sittlicher Ueberlegung
vernehmbar wird und nach strengster Prüfung an den letzten Mass-
stäben besteht. Moralischer Instinkt und gründlichste Reflexion
müssen also zusammenwirken.

Ueber das sittliche Prinzip, dem jene Masstäbe entstammen,
werden wir uns also mit einer Grosszahl von Menschen dahin
verständigen können, dass jeder nach besten Kräften für das Glück

152



¦ ¦ ¦ ..¦ ¦ :¦'¦'¦¦ ¦ ''¦:';

der Menschheit arbeiten soll. Dabei wollen wir hier keine unnötigen

Schwierigkeiten machen und Fragen aufwerfen wie die: Was
ist Glück? Die Probleme, auf die wir lossteuern, erfordern solche
Untirsuchungen nicht.

*

Wir kommen nun zum Gesetz, und unser erstes Problem ist
da: Ist das Gesetz sittlich bindend? Anders gewendet: Dient das
Gesetz dem Glück der Menschheit?

Es.gäbe keine Sicherheit des Lebens, keinen geselligen Verkehr,
keine Kunst, keine Wissenschaft ohne eine äussere Ordnung des

Lebens, ohne Recht und Gesetz. Damit ist aber das Gesetz schon
nicht mehr ein blosser äusserer Ordnungsgedanke, sondern wird
zum Hüter sittlichen Gutes.

Deshalb muss man es mit dem Gehorsam gegenüber dem
Gesetz ernst nehmen in jedem einzelnen Falle. Denn wenn auch nicht
jeder Ungehorsam das Gesetz- und seine segensreichen Wirkungen
zerstört, so ist doch jeder Ungehorsam ein schlechtes Beispiel des

Aufruhrs, der Anarchie, das sich leicht weiter ausbreiten kann,
sodass schliesslich die ganze gesetzliche Ordnung in Frage
gestellt wird.

Andererseits gilt der Satz, dass man Gott mehr gehorchen soll,
als den Menschen, anders gewendet: es gibt noch heiligere Pflichten

als die, dem Gesetz zu gehorchen, und Gehorsamsverweigerung
gegenüber dem Gesetz aus sittlichen Gründen ist denkbar. Würde
uns z. B. ein Gesetz befehlen, einen Menschen um seines religiösen
Glaubens wegen zu verfolgen, so würden wir dem Gesetz nicht
folgen dürfen. Unser Gewissen, dessen bin ich sicher, würde es

uns verbieten.
Dass man sich dem Gesetz aus Gewissensgründen widersetzen

muss, kommt aber nur selten vor. Die wichtigsten Fälle sind hier
eben die der Verweigerung militärischen Dienstes. Wie steht es
mit diesem Konflikt? Die Frage ist sehr verwickelt, und wir müssen

ihre Lösung vorsichtig vorzubereiten suchen.
Bei der Dienstverweigerung aus Gewissensgründen können

verschiedene sittliche Erwägungen eine Rolle spielen. Es kann jemand
sagen: „Ich für meinen Teil weigere mich grundsätzlich, irgend
etwas zu tun, was die Tötung des Menschen durch den Menschen
vorbereitet, weil ich für mich daran nicht teilhaben will," ohne dass er
sich fragt, ob seine Dienstverweigerung dazu beitrage, der
Menschenschlächterei überhaupt ein Ende zu machen. Oder man kann
sich auch sagen : „Ich weigere mich, Militärdienst zu tun, weil ich
hoffen darf, dadurch zur Abrüstung und damit zur Verhinderung
der Kriege beizutragen, wie klein und bescheiden auch das Mass
dieses Beitrages sein möge."

153



Die letztere, unter einem nicht nur persönlichen, sondern
allgemeinen Gesichtspunkt eingenommene Haltung ist die praktisch
bedeutungsvollere und kann allein als berechtigter Grund zur
Dienstverweigerung in Betracht kommen, sofern wir das oben
erwähnte allgemeine Prinzip des Handelns anerkennen, das zu tun
befiehlt, was am meisten dem Wohle aller dienlich ist.

Doch ist zunächst noch zu fragen, ob denn überhaupt die
Abrüstung, und vorher noch, ob die Vermeidung der Kriege im Sinne
des« Allgemeinwohls gut ist.

Das letztere ist zunächst meines E rachtens unbedingt zu
bejahen. Der Krieg ist ein schweres Menschheitsverbrechen. Im
günstigsten Falle ist er ein unglaublich rücksichtsloses Vabanque-
Spielen, nämlich dann, wenn man sagt, man wisse nicht, ob der
Tod ein Unglück oder ein Glück sei, ob er nicht den Menschen in
seiner Entwicklung fördere. In der Tat wissen wir nicht, was der
Tod bedeutet. Aber wir wissen, dass das Leben Glücksmöglichkeiten

und Förderungs-Chancen bedeutet. Und gerade darum, weil
wir nicht wissen, was der Tod ist, dürfen wir das uns bekannte
Gut des Lebens nicht leichthin aufs Spiel setzen, dürfen nicht leichthin

über das Leben, zumal das Leben anderer Menschen verfügen,
sondern müssen es heilig halten. Dieses Argument, dass man nicht
wissen könne, ob nicht der Tod ein Glück sei, ist also nichts als
eine ungeheuere Leichtfertigkeit.

Dazu wirkt der Krieg verrohend und demoralisierend. Wohl
wenden die Verteidiger des Krieges ein, er sei eine Schule des
Heroismus, eine Gelegenheit, Heroismus zu betätigen. Das ist eine
merkwürdige Verkennung des Lebens und der wirklichen Gelegenheiten

zum Heroismus, die es in dieser Welt der Not, des Schmerzes,

der Enttäuschungen zahllos bietet. Hier den Kopf hochzuhalten,

die selbstsüchtigen Neigungen zu bekämpfen und dem
Nebenmenschen in seinen tausend Aengsten und Nöten zu helfen, das
sind Riesenaufgaben des Heroismus, da wird ein Heldentum
gefordert, dem bisher noch nie ein Mensch völlig gerecht werden
konnte. Wir brauchen wahrlich den Krieg nicht, um Heroismus an
den Tag legen zu können. In der Tat ist auch nicht der Heroismus,
sondern der Egoismus der Treiber zum Krieg.

Aber muss man nicht entscheiden zwischen Angriffskrieg und
Abwehr, Verteidigungskrieg? Ein wirklicher Verteidigungskrieg,
der rein nur Abwehr ist, ist zwar als sittlich unanfechtbar denkbar

und kann unter Umständen als sittliche Pflicht erscheinen. Zum
Beispiel bei einem Einbruch wilder Völkerschaften. Allerdings handelt

es sich gerade diesen gegenüber in Wahrheit meistens um
Angriffskriege. Es kann auch zwischen zivilisierten Völkern Formen
der Unterjochung geben, die eine solche Lebensbeschränkung des
Unterjochten bedeuten, dass dadurch das Blutopfer auf sehen der

154



Unterjochten zu ihrer Befreiung gerechtfertigt und in diesen Fällen
der Abwehrkrieg erlaubt erscheinen kann.

Aber immerhin ist auch bei der Frage des reinen Abwehrkrieges
noch zu bedenken, dass einerseits weder die Folgen einer Invasion,
die keine kriegerische Gegenwehr findet, sicher sind, noch auch
der Krieg ein sicheres Mittel ist, diese Folgen abzuwehren.
Möglicherweise ist eine moralische Abwehr selbst im Falle einer
solchen feindlichen Invasion oder Unterjochung wirksamer als die
kriegerische Gegenwehr, zum mindesten ist auch das nicht undenkbar.

So bleibt die Antwort auf die Frage, ob es gerechtfertigte
Abwehrkriege gibt, zweifelhaft.

Nicht zweifelhaft aber ist, dass es keine Vorbereitung auf einen
solchen vielleicht noch zu rechtfertigenden reinen Abwehrkrieg
geben kann, dass jede militärische Kriegsvorbereitung ohne
weiteres im Widerspruch mit dem Begriff eines solchen Abwehrkrieges
steht.

Denn jede Kriegsvorbereitung beschwört notwendig den Krieg
herauf. Zwar heisst es : „Si vis pacem, para bellum, wenn du den
Frieden willst, so rüste dich für den Krieg"; aber das ist eine
grundfalsche Maxime. Im Gegenteil, jede Vorbereitung des Krieges
bringt mit der Zeit den Krieg; das ist psychologisch fast eine
Notwendigkeit, und nichts ist trügerischer, als von militärischer
Vorbereitung die Sicherung des Friedens zu erwarten.

Dagegen ist der Verzicht auf militärische Vorbereitung zum
Krieg eine grosse sittliche Tat. Ein Akt der freiwilligen Abrüstung
eines Volkes wäre eine ausserordentlich wirkungsvolle Demonstration

zugunsten einer Abschaffung des Krieges. In allen Ländern
spürt man es, dass der Krieg eine Schande für die Menschheit ist,
und die Wirkungen einer solchen Abrüstung wären ganz
unberechenbar. Jedenfalls wäre das ein grosser Schritt auf dem Wege
zum dauernden Frieden zwischen den Völkern. -

Die Abrüstung eines jeden Landes wäre eine sittliche Grosstat,

bedeutungsvoller wohl noch, wenn sie von einem der des
Imperialismus verdächtigen Grosstaaten vollbracht würde als von der
Schweiz, aber auch von seiten der Schweiz eine wahre sittliche
Tat von hohem Wert.

Ich wiederhole also, dass m. E. die Abrüstung eines Staates,
welcher es auch sei, eine Tat von höchstem sittlichen Wert und
grösster Wichtigkeit für den Völkerfrieden wäre und dass heute
schon der Zeitpunkt dafür da wäre, auch für die Schweiz. Man
darf es unbesorgt jedermann anempfehlen, mit allen Kräften und
mit allen legalen Mitteln für die Abrüstung einzutreten.

Mit allen legalen Mitteln — aber auch mit illegalen Mitteln?
Das ist natürlich wieder eine ganz andere Frage. Wenn einmal
das Gesetz den Militärdienst zur Pflicht macht, darf dann diese

155



pWTJSgjJSä»

Pflìcnt verweigert werden? Erscheint es als sittlich richtig, den
Militarismus in solcher Weise, unter Missachtung des geltenden
Gesetzes zu sabotieren? Ich habe vorhin schon gesagt, dass man
es mit der bindenden Kraft des Gesetzes sehr ernst zu nehmen
hat, zumal da, wo es sich nicht nur um kleine Polizeiverordnungen,
sondern um ernste Dinge handelt. Da ist der Ungehorsam gegen
ein Gesetz ein Schritt auf eine abschüssige Bahn und kann auf die
schlimmste Weise Schule machen. Aber es kann sein, dass ein
schwieriger Pfad an einem abschüssigen Hang entlang immer noch
einem Abgrund auf der andern Seite vorzuziehen ist.

Wenn jemand die bestimmte Ueberzeugung hat, seine
Dienstverweigerung sei ein geeignetes Mittel, die Abrüstung herbeiführen

zu helfen, dann kann für ihn ein Pflichtenkonflikt entstehen.
Der Pflicht, dem Gesetze zu gehorchen, die — so bedeutungsvoll
sie ist — doch nicht in dem Sinne absolut ist, dass es keine höheren

Pflichten mehr geben könnte, tritt die Pflicht gegenüber, der
Abrüstung zu dienen.

Wer hilft uns, diesen Pflichtenkonflikt entscheiden? Ich glaube,
dass für jeden nur daseigeneGewissen diese Entscheidung
fällen kann. Es liegt mir ferne, diesem Entscheid durch das eigene
Gewissen vorgreifen zu wollen, ja, ich muss bekennen, dass ich
selbst gar nicht recht weiss, wie ich mich persönlich entscheiden
würde. Dazu müsste ich erst selbst das Problem praktisch zu
lösen haben.

Immerhin will ich versuchen zu helfen, diese Gewissensentscheidung

vorzubereiten.
Ich habe schon gesagt, die Voraussetzung für die

Dienstverweigerung sei, dass jemand glaube, sie sei ein bedeutsames Mittel
sei, der Abrüstung zu dienen, dass seine Tat, sein Beispiel
Eindruck machen könne, wenn auch in einem noch so bescheidenen
Umkreis.

Ich bemerke nebenbei, dass für die meisten diese Voraussetzung
fehlt, weil sie meinen, dass das Verhalten einiger Einzelner ausser
stände sei, die ganze Einrichtung des Militärwesens zu erschüttern.

Für die meisten besteht daher jener Pflichtenkonflikt nicht.
Wer aber vor diesem Konflikt steht, der muss sich nun fragen,

ob er der richtige Mann ist, um ein solches Beispiel zu geben.
Nicht jeder ist zum Reformator berufen. „Mönchlein, Mönchlein,
du gehst einen schweren Gang", heisst es da mit Frundbergs Wort
an Martin Luther. Da muss man die Kraft in sich haben, den Weg
auch zu Ende zu gehen und für eine grosse Sache viel zu leiden.

Kein Vorwurf darf den treffen, der findet, er sei nicht der richtige

Mann dafür, seine Rolle im Leben sei eine andere. Es ist von
Bedeutung, sich zu fragen, ob man sich durch den Konflikt mit
dem Gesetz, in den man sich durch die Dienstverweigerung begibt,

156



nicht näherliegenden Pflichten entzieht. Es ist nicht aus der Luft
gegriffen, wenn man sagt, dass jeder Mensch in sittlicher Hinsicht
seinen besondern Beruf, seine besondere Aufgabe hat, die zu
erfüllen er vor allem berufen ist. Darum muss man sich fragen, ob
man sich nicht einer Aufgabe entzieht, die einem persönlich in
besonderer, allem andern zuvorgehender Weise aufgetragen ist,
indem man dem Gesetz durch die Militärdienstverweigerung den
Fehdehandschuh hinwirft.

Endlich muss jeder die Reinheit seiner Motive aufs sorgfältigste
prüfen. Ist es am Ende nicht doch Trägheit, oder — was noch
"leichter in Betracht kommt — Eitelkeit, die insgeheim zur
Dienstverweigerung treibt?

Nur der, dem nach alledem, nach' allergründlichster Selbstprüfung
das Gewissen doch sagt: „Du bist der Mann, du musst um

der grossen Sache willen, um die es geht, mit einem: Ich kann
nicht anders! die Verletzung des Gesetzes auf dich nehmen", ist
dazu sittlich berechtigt. Dem kann, glaube ich, keine Morallehre
der Welt einen Vorwurf machen, dass er sich dem Spruch und
Gebot seines Gewissens fügt. Denn letztlich muss in solchen
ernsthaften und tatsächlichen Gewissenskonflikten für jeden das
entscheiden, was seine eigene Natur in ihm, oder religiös ausgedrückt,
was Gott in ihm sagt.

Wie aber hat sich nun die Rechtsordnung einem solchen
Gesetzesübertreter gegenüber zu verhalten? Die Rechtsordnung und
ihre offiziellen Vertreter sind da in einer äusserst schwierigen Lage.
Aber daran, dass sie in diese Lage geraten sind, ist, wie mir scheint,
der Gesetzgeber selbst schuld. Denn er sollte nicht gebieten, was
gegen das Gewissen geht. Er müsste vermeiden, jemanden zwingen
zu wollen, etwas zu tun, was gegen sein Gewissen geht. Es wird
ein Ruhmestitel der Engländer bleiben, dass sie das nicht einmal
während des grossen Krieges ganz ausser Augen gelassen haben,
sondern bei der Einführung der allgemeinen Dienstpflicht im
Gesetz für die conscientious objectors eine Ausnahmebestimmung
vorsahen, wie immer diese Ausnahmebestimmung dann in der Praxis

"auch angewendet worden sein mag.
Aber hört denn bei der Möglichkeit der Verschiedenheit des

Gewissens der Einzelnen nicht jede straffe Ordnung des Lebens
auf, wenn man dem Gewissen in solchen Fällen letztlich doch das
Recht einräumt, sich der Unterordnung unter das Gesetz zu
entziehen? Bedeutet das nicht Aufhebung der Rechtssicherheit, Anarchie

Muss sich der Gesetzgeber nicht doch zur Ruhe setzen, wenn
schliesslich jedermann kommen und erklären kann : „Was du gebietest,

geht gegen mein Gewissen, also bin ich von deinem Gebot
ausgenommen"?

Indessen ist diese Befürchtung unbegründet. Es kommt doch

157



ausserordentlich selten vor, dass jemand die Gebote der
Rechtsordnung mit Berufung auf sein Gewissen übertritt. Mir ist aus
meiner persönlichen Erfahrung als Richter nur ein Fall bekannt,
der eines Pfarrers, der sich weigerte, seine gesetzliche Zeugenpflicht
zu erfüllen, weil das Gewissen ihm verbot, über etwas Auskunft zu
geben, was ihm unter dem Siegel der Verschwiegenheit anvertraut
worden war, und dem das Gericht dann eine minime Geldstrafe
unter Zubilligung des bedingten Straferlasses auferlegte.

Wie aber steht es mit anarchistischen Attentaten? Werden nicht
auch sie von den Tätern als Gewissenspflicht empfunden? Ich will
nicht leugnen, dass das der Fall sein kann. Aber es liegt dann'
eine Gewissensverirrung vor.; das Gewissen ist eben, wie schon
oben gesagt, nicht unfehlbar. Die Tat eines subjektiv überzeugten,
dabei aber irrenden Gewissens zu strafen, ist freilich auch eine
Härte gegen den Täter, aber es ist doch eine sittlich gerechtfertigte
Härte; die Unterlassung der Strafe wäre eine noch grössere Härte
gegenüber den andern Menschen. Denn die Respektierung des
Gewissens des Terroristen wäre die Preisgabe des Lebens derer, die
seinen Attentaten zum Opfer fallen. Die Bestrafung des seinem
eigenen, aber, wie wir meinen, missleiteten Gewissen folgenden
Terroristen ist also eine unentbehrliche Schutzmassnahme.

Liegt der Fall aber beim Dienstverweigerer nicht ähnlich
Offensichtlich nicht. Der Dienstverweigerer ist keine Gefahr für Leib
und Leben seiner Mitmenschen. Als conscientious objector ist er
für den Gesetzgeber, der die allgemeine Wehrpflicht durchführen
möchte, ein Andersdenkender, dem man sehr wohl die Konzession
machen kann, ihn von der Verpflichtung zum Militärdienst zu
befreien. Ist die Aufrechterhaltung einer Militärmacht nach der
Auffassung der überwiegenden Mehrheit der Volksgenossen sittlich
geboten, so wird sie nicht dadurch in Frage gestellt werden, dass
man darauf verzichtet, vereinzelte Dissentierten, die den Militärdienst

für etwas Unsittliches ansehen, zu Handlungen zu zwingen,
die gegen ihr Gewissen gehen.

Würde aber der Standpunkt der Dienstverweigerer ein
allgemeiner, so wäre er damit der souveräne Volkswille und würde
Gesetz.

Ganz besonders ist auch noch zu beachten, dass es sich bei der
Anwendung staatlichen Zwanges gegen die Antimilitaristen um
einen Zwang zu positivem Tun handelt, beim Zwang gegen
terroristische Anarchie aber um einen Zwang zu einer Unterlassung.
Es ist viel schlimmer, zu einer positiven Tat genötigt zu weiden,
die man für schlecht hält, als durch die Drohung mit Zwang von
einer Tat zurückgehalten zu werden, die man für gut hält.

Wir kommen also zu dem Ergebnis, dass der Staat, auch wenn
er die Aufstellung eines Heeres für richtig findet, doch niemanden

158



gegen sein Gewissen zur Leistung von Militärdienst zu zwingen
suchen sollte.

Hält hingegen der Staat den Befehl zur Leistung von Militärdienst

doch denen gegenüber aufrecht, die den Militärdienst mit
ihrem Gewissen unvereinbar finden, so wird er nur konsequent
handeln, wenn er den Ungehorsam gegen seinen Befehl straft.

Er fügt dann aber seinem ersten Fehler, der Nicht-Rücksichtnahme

auf das Gewissen der Dienstverweigerer, einen zweiten Fehler

hinzu, wenn er ihren Ungehorsam nicht nur mit einer Strafe,
sondern auch noch mit einer entehrenden Strafe, mit dem Entzug
der bürgerlichen Ehrenrechte belegt. Er degradiert damit geradezu
diese Ehrenrechte selbst, denn eine Ehre, die dem entzogen wird,
der nach seinem Gewissen gehandelt hat, kann nicht viel wert sein.
Ehrenfolgen sollten, wenn überhaupt, nur gegen wirkliche Schurken

zur Anwendung kommen, und besonders dann, wenn keine
sehr langen Freiheitsstrafen verhängt werden können, z. B. in
gewissen Fällen von Kriegswucher.

Ich fasse zusammen: Das sittliche Streben geht auf Erkenntnis
des höchsten Ziels, das wir bestimmungsgemäss zu erreichen
vermögen und dessen Err reichung uns den vollen Frieden, die wahre
Beglückung gewährt. Dies Ziel ist uns, was es sonst auch immer
bedeuten mag, jedenfalls kein individueller Zustand, sondern ein
gemeinsames Glück, das Weltheil. Der Gedanke ist nicht abzulehnen,

dass das Kulturleben, so wie es sich geschichtlich entwickelt,
sittlichen Wert habe. Daher muss uns die diesem Leben unentbehrliche

äussere positive Ordnung, das Rechtsgesetz, in hohem Masse
respektwürdig sein. Aber das positive Recht mag dann und wann
eine ihrem. Inhalt nach so verkehrte Bestimmung treffen, dass
Rebellion zur Pflicht wird. Ob dies für die Bestimmung, die den Bürger

zur Leistung von Heeresdienst nötigt, zutrifft, ist eine schwer
zu beantwortende Frage. Da entgegen dem grundfalschen Satz: Si
vis pacem para bellum, alle Heeresorganisation den Krieg fördert
und der Krieg offensichtlich unsittlich ist, sollte jedermann mit allen
legalen Mitteln auf Abrüstung hinwirken. Damit ist noch nicht
gesagt, dass, wenn einmal das staatliche Gesetz den Heeresdienst
gebietet, Ungehorsam gegenüber einem solchen inhaltlich unrichtigen
Gesetz von der Sittlichkeit gefordert werde. Vielmehr entsteht hier
ein Pflichtenkonflikt, dessen Lösung von vielen besondern Umständen

abhängt und nur von einem jeden nach ernstester Gewissensprüfung

für sich selbst getroffen werden kann. Der Gesetzgeber
denkt über die sittliche Qualität des Militärdienstes anders als wir,
aber auch von seinem Standpunkt aus wäre Toleranz gegenüber
einem, der aus Gewissensgründen den Dienst verweigert, angemessen.

Will er indessen sich auf keine Konzession einlassen, keine
Ausnahmen von der Verpflichtung zur Leistung des Militärdienstes

159



-'. ¦ y™ ' '..'.': - * "--, v^ - :. * r ^ 'r-^ ; > ..y

machen und jeden Dienstverweigerer strafen, so dürfte er doch
niemals gegen den Dienstverweigerer aus Gewissensgründen zu
Ehrenstrafen greifen. Den Dienstverweigerer, um den es sich da
handelt, wird auch die Ehrenstrafe nicht schrecken. Toute personne
d'honneur choisit plutôt de perdre son honneur que de perdre sa
conscience. Dies Wort von Montaigne wird immer Geltung behalten.

Wie aber soll man von dem denken, der jemanden in die Lage
bringt, zwischen seiner Ehre und seinem Gewissen zu wählen?

A. Baum garten-von Salis.

Gebet oder Arbeit?
I. Ich kann nicht beten.

So geht die Legende von St. Bernhard:
„Auf eine Zeit, da Sankt Bernhard ritt auf einem Pferd, so kam

zu ihm ein Landmann, der mit ihm auf dem Weg ging. Und da sie
unter einander redeten, so gefiel es, dass Sankt Bernhard dem
Manne klaget von der Unstandhaftigkeit des Herzens an dem
Gebete. Da dies der Landmann höret, so verachtet er Sankt Bernhard
und sprach, dass er ein gar standhaftig Herz hätte an seinem
Gebete. Um dass Sankt Bernhard ihn verwinnen und von seinem Frevel

bekehren wollte, so sprach er: ,Scheide dich von mir ein wenig
und geh und sprich ein Paternoster mit aller Innigkeit als du magst.
Und magst du das Paternoster sagen sonder einigen anderen
Gedanken deines Herzens, so will ich dir sonder Zweifel von Stund
an das Pferd geben, das ich aufsitze. Also gelobe mir bei deiner
Treuen, dass du mir wollest sagen, ob du darzwischen anders nicht
eingedenkest.' Da ward der Landmann fröhlich, als ob er das Pferd
schon gewonnen hätte, und er ging auf die Seite, und er vergattert
sich selber in seinem Herzen und begännet sein Paternoster. Aber
eh' er mitten inne war in dem Paternoster, so kam ihm in seinem
Herzen der Gedanken, ob er den Sattel mit dem Pferd haben solle.
Und da er dies merket, so ging er zu Sankt Bernhard und saget
ihm, was er gedacht hatte in seinem Herzen. Und er vermass sich
selber so freventlich nicht mehr." —

Dank dir, lieber Sankt Bernhard, dass du so offen sagst, dass
du auch nicht standhaft sein kannst" beim Beten, dass auch deine
Gedanken wandern gehen auf allen möglichen Wegen, auch wenn
die Lippen vielleicht fortfahren, Gebetsworte zu murmeln! Wem
sprichst du nicht aus dem Herzen; wer von denen, die in einer
Hausandacht und Gebet pflegenden Familie aufwuchsen, hat nicht
als Kind schon oft genug aus der Andacht nur das schlechte
Gewissen mitgenommen, nicht recht aufgepasst zu haben Wer müsste

160


	Gewissen und Gesetz

