Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 4

Artikel: Gewissen und Gesetz

Autor: Baumgarten-von Salis, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135724

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gewissen und Geseb 1)

 Bei der Prufung der Beziehungen von Gesetz und GeW1ssen
zueinander miissen wir mit dem Gewissen beginnen. Denn es
ist das letztlich Ausschlaggebende. Das Gesetz ist von vornherein
an und fiir sich nur efwas dusserliches, und unsere Stellungnahme
zum Gesetz kann {iberhaupt nur dann zu einem sittlichen Problem
werden, wenn das Gesetz uns im Gewissen bindet. Tut es dies
nicht, sondern bindet es uns einzig durch die Drohung mit einer
Busse oder Strafe, aber ohne dass wir innerlich, in unserem Ge-
wissen an der Einhaltung oder Uebertretung des Gesetzes beteiligt
sind, so kann auch kein' moralisches Problem, kein sittlicher Kon-
flikt entstehen. -

Aber was ist denn das Gewissen? Meistens definiert man es
als die deutliche und gebieterische Stimme in uns, die ,,Du sollst!“
zu uns sagt, im Gegensatz zu dem Wiinschen und Bege‘lren unse-
rer Neigungen und Leidenschaten.

Es mag hier dahingestellt bleiben, ob das Gewissen in jeder
einzelnen Lage auf die Frage: ,Was soll ich tun?“ eine Antwort
gibt. Aber sicherlich ist niemand unter uns, bei dem das Gew1ssen
sich nicht das eine oder andere Mal meldete.

- Konnen wir nun dieses Gewissen als das letztlich ausschlag-
gebende Recht, als den legitimen Vertreter des sittlichen Gesetzes,
als die entscheidende Autoritit fiir unser Tun betrachten? Hierauf
antworten wir mit einem entschiedenen Nein! Denn das Gewissen,
verstanden als die im einzelnen Falle wahrnehmbare gebieterische
Stimme, kann offensichtlich von sehr verschiedener Herkunft sein.
Es kann z. B. auf einem uns von Jugend auf durch unsere Um-
gebung aufgedriangten Vorurteil beruhen, es kann aus Dressur oder

1) Am 12. Januar 1928 sprach Herr Professor Dr. iur. A. Baum-
garten im- Kreise der Basler Neue Wege und Auibau-Freunde iiber dieses
Thema, und es ist aus der Zuhorerschait heraus die Verdifentlichung seines Vor-
trages - 'lebhat gewiinscht worden. Erst recht wird die Publikation der Aus-
fiilhrungen des fiir dieses Thema so hervorragend kompetenten Rechtslehrers
an der Basler Universitit allen denen aus unseren Reihen willkommen und
wertvoll sein, die den Vortrag nicht geh6rt haben, und auch wer anders denkt
als wir, wird dieser Stimme Beachtung schenken miissen.

Da Herr Prof. Baumgarten den Vortrag allerdings nicht vollstindig schriit-
lich ausgearbeitet, sondern ihn nur skizziert hatte und es ihm an Zeit gebrach,
um ersteres noch nachtriglich zu tun, kann hier nur ein, wenn auch ziemlich
ausfiihrliches und wértliches, wie auch von Herrn Prof. Baumgarten durch-
gesehenes Resumé desselben auf Grund seiner freundlicherweise zu diesem
- Zwecke zur Verfiigung gestellten Skizzierung geboten werden. A. B-G.

Wir mochten .diese Aeusserung eines hochgeschitzten Professors der
Jurisprudenz an der Universitit Basel, die in den ,Neuen Wegen® bringen
zu diirfen uns zu grosser Freude gere1cht der ernsthaften Beachtung der

regelmidssigen Leser der ,Neuen Wege® und anderer Kreise empiehlen.
Die Red.

150



Vererbung hervorgehen. So haben es die Menschen bisweilen fiir
ihre unbedingte Pilicht gehalten, irgendwelchen Gétzen blutige
Menschenopfer zu bringen. Jemandem der in streng militirischer
Umgebung und mit dem Begriff vollstandlger Unbedingtheit und
Uneingeschrianktheit der Pflicht - militarischen Gehorsams - aufge-
wachsen ist, kann der Gehorsam gegeniiber einem unsinnigen Be-
fehl eines militirischen Vorgesetzten als heiligere Pflicht erschei-
nen, als das elementarste Gebot der Nichstenliebe und Menschlich-
keIt ja, er kann ‘es fiir seine Pflicht halten, den Befehl eines geistes-
kranken Vorgesetzten auszufithren. Wir werden sagen, dass solche
Leute wegen ihrer Gewissenverirrungen zu bemitleiden seien. Da-
mit aber nehmen wir an, dass es richtige und perverse Gewissen
gebe. Wo ist dann der Masstab, an dem man die Richtigkeit des
Gewissens zu messen vermag, welches ist das Prinzip, das uns
erlaubt, das recht- vom fehlgehenden Gewissen zu unterscheiden?

Dieser Masstab ist dasjenige Prinzip des Handelns, das uns
nach reiflicher Ueberlegung, auf Grund ernstester S-elbstprﬁfung
als der Ausdruck der hochsten Bestimmung des Menschen erscheint.
Der sittliche Mensch beruhigt sich nicht bei dem, was in  jedem
Augenblick seine natiirlichen Neigungen oder auch eine gebiete-
rische innere Stimme von ihm fordert. Er forscht vielmehr ruhelos,
bis er ein Prinzip des Handelns gefunden zu haben glaubt, das
ihm in allen Lebenslagen als ein sicherer Wegweiser dienen kann,
durch dessen Befolgung er den absoluten inneren Frieden zu er-
ringen hoffen darf. Am ergreifendsten und schonsten hat Augustin
diesen Gedanken ausgedriickt, wenn er sagt: ,Ruhelos ist mein
Herz, bis es ruhet in Dir.“ Dieses Nichtzufriedensein bis man das
letzte Ideal ersieht und in ihm zum Frieden kommt, ist das eigent-
lich sittliche Streben. Wenn dieser Frieden gefunden ist, dann gibt
es nichts mehr zu diskutieren.

Nur wenn man die eben geschilderte Unruhe des Herzens als
- das Gewissen bezeichnen will, 1st das Gew1ssen das sittliche Ur-
phanomen.

In diesem Sinne unterscheidet auch Spitteler zwischen dem Ge
wissen im ersteren Sinne, das irren kann, und das durch den Ein-
fluss und Druck der Gesellschaft auf uns gebildet wird, und zwi-
schen der Seele als jenem Trachten nach der letzten, hochsten Be-
stimmung des Menschen und der Besinnung auf den letzten Sinn
unseres eigenen Daseins und der Welt.

Ist denn nun aber das Prinzip, das Masstab des Handelns sein
soll, fiir alle Menschen das gleiche? Wenn wir etwa auf Grund
rehgloser Vorstellungen sagen, das hochste Prinzip laute: handle
so, dass du in moglichst hohem Masse zum Weltheil im Sinne der |
Verelmgung aller Seelen in und mit Gott beitragst, so werden viele
sagen, dass sie mit einem solchen Ideal nichts anzufangen wiissten.

151



Sollten wir da auf jede Diskussion mit Leuten, die ein anderes
“ethisches Prinzip als wir haben, verzichten? Es ist zu unterschei-
den. Vertreter von einander ahnhch-en sittlichen Grundprinzipien
konnen sich ganz wohl iiber mancherlei Einzelfragen verstindigen,
und zum Gliick stimmt das hochste Prinzip fiir sehr viele Menschen
wenigstens soweit iiberein, dass gemeinsames Handeln weithin
moglich ist, selbst wenn die Ausdrucksform dieses Prinzipes, wie
z. B. die christliche und die freidenkerische, starke und an und fiir
sich natiirlich auch nicht unwichtige Abwelchungen voneinander
aufweist. Eine weitgehende praktische Verstindigung ist also mog-
lich z. B. unter Anhingern des eben bezeichneten religidsen Prin-
zips und Menschen, die das Weltheil innerweltlich als harmonische
Vereinigung von egcnstlschem und altruistischem Gliick bei allen
Menschen auffassen. Dagegen ist keine Gemeinschaft moglich von
Eudédmonisten, welcher Gestalt ihr Glauben an ein Weltheil auch
sei, einerseits mit Nietzscheanern, anderseits aber mit Leuten, die
als Ziel des Handelns die Macht ihres Staates und den 31egre1chen
Krieg gegen alle andern ansehen. Man kann bei solchen Grund-
- verschiedenheiten eine philosophische Auseinandersetzung suchen,
aber es wird nicht viel' dabei herauskommen; denn mit Griinden
Jasst sich solchen Positionen, wenn sie einmal fest bezogen sind,
kaum beikommen.

Aber hat man auch ein solches Prinzip als Masstab des Han-
delns gefunden, so bleibt doch noch die praktische Anwendung
schwer und man hat damit noch keineswegs die Losung aller ein-
zelnen sittlichen- Konflikte in der Hand. Ja, man kann sagen, dass
sich aus keinem Prinzip rein verstandesgemdss eine ganz genaue
Anweisung fiir unser praktisches Handeln im Einzelfall mit aller
Schéarfe und Bestimmtheit ableiten lisst. Man denke etwa an die .
Bentham’sche Formel vom grosstmoglichen Gliick der grosstmog-
lichen Anzahl. Wie unendlich viele Umstande miissten nicht in Be-
riicksichtigung gezogen werden, bis man sagen koénnte, dass ein
bestimmtes Handeln der Menschheit mehr Gliick brmge als ein
anderes.

Hier nun spielt das Gewissen eine Rolle. Man muss annehmen,
dass ein moralischer Instinkt oder besser gesagt eine Art Frleuchs
tung im Einzelfall der richtigen Losung inne wird. So ist doch letzt-
lich die innere Stimme fiir die einzelne Entscheidung massgeblich,
aber nur die Stimme, die nach ernstester sittlicher Ueberlegung
vernehmbar wird und nach strengster Priifung an den letzten Mass-
stiben besteht. Moralischer Instinkt und griindlichste Reflexion
miissen also zusammenwirken.

“Ueber das sittliche Prinzip, dem ]ene Masstibe entstammen,
~ werden wir uns also mit einer Grosszahl von Menschen dahin
verstindigen konnen, dass jeder nach besten Kriften fiir das Gliick

152




- der Menschheit arbeiten soll. Dabei wollen wir hier keine unnoti-
gen Schwierigkeiten machen und Fragen aufwerfen wie die: Was
ist Gliick? Die Probleme, auf die wir lossteuern, erfordern solche
Unt:rsuchungen nicht.

*

Wir kommen nun zum Gesetz, und unser erstes Problem ist
da: Ist das Gesetz sittlich bindend? Anders gewendet Dient das
Gesetz dem Gliick der Menschheit ?

Es_gdbe keine Sicherheit des Lebens, keinen geselligen Verkehr,
keine Kunst, keine Wissenschaft ohne eine dussere Ordnung des
Lebens, ohne Recht und Gesetz. Damit ist aber das Gesetz schon
nicht mehr ein blosser 4usserer Ordnungsgedanke sondern wird
. zum Hiiter sittlichen Gutes.

Deshalb muss man es mit dem Gehorsam gegenuber dem Ge-
setz ernst nehmen in jedem einzelnen Falle. Denn wenn auch nicht
jeder Ungehorsam das Gesetz und seine segensreichen Wirkungen
zerstort, so ist doch jeder Ungehorsam ein schlechtes Beispiel des
Aufruhrs der Anarchie, das sich leicht weitér ausbreiten kann, so-
dass schllesshch die ganze gesetzliche Ordnung in Frage ge-

o stellt wird.

Andererseits. gllt der Satz, dass man Gott mehr gehorchen soll,
als den Menschen, anders gewendet es gibt noch heiligere Pilich-
ten als die, dem Gesetz zu gehorchen, und Gehorsamsverweigerung
gegeniiber dem Gesetz aus sittlichen Griinden ist denkbar. Wiirde
uns z. B. ein Gesetz befehlen, einen Menschen um seines religiésen
Glaubens wegen zu verfolgen, so wiirden wir dem Gesetz nicht
folgen diirfen. Unser Gewissen, dessen bin ich sicher, wiirde es
uns verbieten. -

Dass man sich dem Gesetz aus Gemssensgrunden widersetzen
- muss; kommt aber nur selten vor. Die wichtigsten Fille sind hier
eben die der Verweigerung militarischen Dieristes. Wie steht es
mit diesem Konflikt? Die Frage ist sehr verwickelt, und wir miis-
sen ihre Losung vorsichtig vorzubereiten® suchen. -

Bei der Dienstverweigerung aus Gewissensgriinden konnen ver-
schiedene sittliche Erwéagungen eine Rolle spielen. Es kann jemand
sagen: ,,Ich fiir meinen Teil weigere mich grundsatzlich, irgend et-
was zu tun, was die Totung des Menschen durch den Menschen vor-
bereitet, weil ich fiir mich- daran nicht teilhaben will,* ohne dass er
sich: fragt ob seine Dienstverweigerung dazu beltrage der Men-
'schenschlachterei iiberhaupt ein Ende zu machen. Oder man kann
sich auch sagen: ,Ich weigere mich, Militardienst zu tun, weil ich
hoffen darf, dadurch zur Abrustung und damit zur Verhlnderung ,
der Kriege belzutragen wie klein und bescheiden auch das Mass
dieses Beitrages sein moge.“ '

153



/

Die l:tztere, unter einem nicht nur personlichen, sondern all-
gemeinen Gesichtspunkt eingenommene Haltung ist die praktisch
bedeutungsvollere und kann allein als berechtigter Grund zur
Dienstverweigerung in Betracht kommen, sofern wir das oben er-
wahnte allgemeine Prinzip des Handelns anerkennen, das zu tun
beliehlt, was am meisten dem Wohle aller dienlich ist.

Doch ist zunachst noch zu fragen, ob denn iiberhaupt die Ab-
riistung, und vorher noch, ob die Vermeldung der Kriege im Smne
des Allgemeinwohls gut ist.

Das letztere ist zunichst meines Erachtens unbedingt zu be-
jahen. Der Krieg ist ein schweres Menschheitsverbrechen. Im giin-
stigsten Falle ist er ein unglaublich riicksichtsloses Vabanque-
Spielen, ndmlich dann, wenn man sagt, man wisse nicht, ob der
Tod ein Ungliick oder ein Gliick sei, ob er nicht den Menschen in °
seiner Entwicklung fordere. In der Tat wissen wir nicht, was der
T o d bedeutet. Aber wir wissen, dass das Leben Glucksmoghch
keiten und Forderungs-Chancen ‘bedeutet. Und gerade darum, weil
wir nicht wissen, was der Tod ist, diirfen wir das uns bekannte
Gut des Lebens nicht leichthin aufs Splel setzen, diirfen nicht leicht-
‘hin iiber das Leben, zumal das Leben anderer ‘Menschen verfiigen,
sondern miissen es helhg halten. Dieses Argument, dass man nicht
wissen konne, ob nicht der Tod ein Gliick sei, ist also nichts als

eine ungeheuere Leichtfertigkeit. | ,
' Dazu wirkt der Krieg verrohend und demoraIISlerend Wohl
wenden die Verteidiger des Krieges ein, er sei eine Schule des
Heroismus, eine Gelegenheit, Heroismus zu betitigen. Das ist eine
merkwurdlge Verkennung des Lebens und der wirklichen Gelegen-
- heiten zum Heroismus, die es in dieser Welt der Not, des Schmer-
zes, der Enttauslchungen zahllos bietet. Hier den Kopf hochzuhal-
ten die selbstsiichtigen Neigungen zu bekdmpfen und dem Neben-
menschen in seinen tausend Aengsten und Néten zu helfen, das
sind Riesenaufgaben des Heroismus, da wird ein Heldentum ge-
fordert, dem bisher noch nie ein Mensch vollig gerecht werden
konnte. Wir brauchen wahrlich den Krieg nicht, um Heroismus an
den Tag legen zu kénnen. In der Tat ist auch mcht der Heroismus,
sondern der Egoismus der Treiber zum Krieg.

- Aber muss man nicht entscheiden zwischen Angnffskrleg und
Abwehr, Verteidigungskrieg? Ein wirklicher Verteidigungskrieg,
der rein nur Abwehr ist, ist zwar als sittlich unanfechtbar denk-
‘bar und kann unter Umstinden als sittliche Pilicht erscheinen. Zum
Beispiel bei einem Einbruch wilder Vélkerschatten. Allerdings han-
delt es sich gerade diesen gegeniiber in Wahrheit meistens um An-
griffskriege. Es kann auch zwischen zivilisierten Vélkern Formen
der Unterjochung geben, die eine solche Lebensbeschriankung des
- Unterjochten bedzuten, dass dadurch das Blutopfer auf seiten der

154



Unterjochten zu ihrer Befreiung gerechtfertigt und in diesen Fallen
der Abwehrkrieg erlaubt erscheinen kann. |

Aber immerhin ist auch bei der Frage des reinen Abwehrkrieges
noch zu bedenken, dass einerseits weder die Folgen einer Invasion,
die keine kriegerische Gegenwehr findet, sicher sind, noch auch
der Krieg ein sicheres Mittel ist, diese Folgen abzuwehren. Mog-
licherweise ist eine moralische Abwehr selbst im Falle einer sol-
chen feindlichen Invasion oder Unterjochung wirksamer als die
kriegerische Gegenwehr, zum mindesten ist auch das nicht undenk-
bar. So bleibt die Antwort auf die Frage, ob es gerachtfertigte Ab-
wehrkriege gibt, zweifelhaft.

Nicht zweifelhaft aber ist, dass es keine Vorbereitung auf einen
solchen vielleicht noch zu rechtfertigenden reinen Abwehrkrieg
geben kann, dass je de militarische Kriegsvorbereitung ohne wei-
teres im Widerspruch mit dem Begrilf eines solchen Abwehrkrieges
Steht.‘ -

Denn jede Kriegsvorbereitung beschwort notwendig den Krieg
herauf. Zwar heisst es: ,,Si vis pacem, para bellum, wenn du den
Frieden willst, so riiste dich fiir den Krieg*; aber das ist eine
grundfalsche Maxime. Im Gegenteil, jede Vorbereitung des Krieges
bringt mit der Zeit den Krieg; das ist psychologisch fast eine Not-
wendigkeit, und nichts ist triigerischer, als von militarischer Vor-
bereitung die Sicherung des Friedens zu erwarten.

Dagegen ist der Verzicht auf militarische Vorbereitung zum
Krieg eine grosse sittliche Tat. Ein Xkt der freiwilligen Abriistung
eines Volkes wire eine ausserordentlich wirkungsvolle Demonstra-
tion zugunsten einer Abschaffung des Krieges. In allen Lindern
spiirt. man es, dass der Krieg eine Schande fiir die Menschheit ist,
und die Wirkungen einer solchen Abriistung wiren ganz unbe-
rechenbar. Jedenfalls wére das ein grosser Schritt auf dem Wege
zum dauernden Frieden zwischen den Volkern. '

Die Abriistung eines jeden Landes wire eine sittliche Gross-
tat, bedeutungsvoller wohl noch, wenn sie von einem der des Im-
perialismus verdachtigen Grosstaaten vollbracht wiirde als von der
Schweiz, aber auch von seiten der Schweiz eine wahre sittliche
Tat von hohem Wert. . |

Ich wiederhole also, dass m. E. die Abriistung eines Staates,
welcher es auch sei, eine Tat von hochstem sittlichen Wert und
grosster Wichtigkeit fiir den Volkeririeden ware und dass heute
schon der Zeitpunkt dafiir da wire, auch fiir die Schweiz. Man
darf es unbesorgt jedermann anempfehlen, mit allen Kraften und
mit allen legalen Mitteln fiir die Abriistung einzutreten.

Mit allen legalen Mitteln — aber auch mit illegalen Mitteln?
Das ist natiirlich wieder eine ganz andere Frage. Wenn .einmal
das Gesetz den Militardienst zur Pflicht macht, darf dann diese

155



Pilicnt verwelgert werden? FErscheint es als 51tt11ch rlchtlg, den
Militarismus in solcher Weise, unter Missachtung des geltenden
Gesetzes zu sabotieren? Ich habe vorhin schon gesagt, dass man
es mit der bindenden Kraft des Gesetzes sehr ernst zu nehmen
hat, zumal da, wo es sich nicht nur um kleine Polizeiverordnungen,
sondern um ernste Dinge handelt. Da ist der Ungehorsam gegen
ein Gesetz ein Schritt auf eine abschiissige Bahn und kann auf die
schlimmste Weise Schule machen. Aber es kann sein, dass ein
schwieriger Pfad an einem abschiissigen Hang entlang immer noch
einem Abgrund auf der andern Seite vorzuziehen ist.

Wenn jemand die bestimmte Ueberzeugung hat, seine Dienst-
verweigerung sei ein geeignetes Mittel, die Abrustung herbeifiih-
ren zu helfen, dann kann fiir ihn ein Pflichtenkonflikt entstehen.
Der Piflicht, dem Gesetze zu gehorchen, die — so bedeutungsvoll
sie ist — doch nicht in dem Sinne absolut ist, dass es keine hohe-
ren Pilichten mehr geben konnte, tritt die Pilicht gegeniiber, der
Abriistung zu dienen.

Wer hilft uns, diesen Pﬂlchtenkonﬂlkt entscheiden? Ich glaube,
dass fiir jeden nurdaseigene Gewissen diese Entscheidung
fallen kann. Es liegt mir ferne, diesem Entscheid durch das eigene
Gewissen vorgreifen zu wollen, ja, ich muss bekennen, dass ich
selbst gar nicht recht weiss, wie ich mich personlich entscheiden
wiirde. Dazu miisste ich erst selbst ‘das Problem praktisch zu
l16sen haben.

Immerhin will ich versuchen zu helfen, diese Gewxssensentschel-
dung vorzubereiten. ‘

Ich habe schon gesagt, die Voraussetzung fiir d1e Dienstver-
weigerung sei, dass jemand glaube, sie sei ein bedeutsames Mittel
sei, der Abrustung zu dienen, dass seine Tat, sein Beispiel Ein-
druck machen konne wenn auch in einem noch so bescheidenen
Umkreis.

Ich bemerke nebenbel dass fur die meisten diese Voraussetzung
fehlt, weil sie meinen, dass das Verhalten einiger Einzelner ausser
stande sei, die ganze Einrichtung des Militirwesens zu erschiit-
tern. Fiir die meisten besteht daher jener Pflichtenkonflikt nicht.

Wer aber vor diesern Konflikt steht, der muss sich nun fragen,
ob er der richtige Mann ist, um ein solches Beispiel zu geben.
Nicht jeder ist zum Reformator berufen. ,,Monchlein, Monchlein,
du gehst einen schweren Gang“, heisst es da mit Frundbergs Wort
an Martin Luther. Da muss man die Kraft in sich haben, den Weg
auch zu Ende zu gehen und fiir eine grosse Sache viel zu leiden.

Kein Vorwurf darf den treffen, der findet, er sei nicht der rich-
tige Mann dafiir, seine Rolle im Leben sei eine andere. Es ist von
Bedeutung, sich zu fragen, ob man sich durch den Konflikt mit
~dem Gesetz, in den ‘man sich durch die Dienstverweigerung begibt,

156



nlcht naherhegenden Pilichten entzieht. Es ist nicht aus. der Lut
gegrlffen wenn man sagt, dass jeder Mensch in sittlicher Hinsicht
seinen besondern Beruf, seine besondere Aufgabe hat, die zu er-
filllen er vor allem berufen ist. Darum muss. man smh fragen, ob
man sich nicht einer Aufgabe entzieht, die einem persénlich in
besonderer, allem andern zuvorgehender Weise aufgetragen ist, in-
dem man dem Gesetz durch die Mlhtardlenstverwelgerung den
Fehdehandschuh hinwirft.

- Endlich muss jeder die Re1nhe1t seiner Motive aufs sorgfalﬂgste
prufen Ist es am Ende nicht doch Tragheit, oder — was noch
‘leichter in Betracht kommt — Eitelkeit, die insgeheim zur Dienst-
verweigerung treibt?

Nur der, dem nach alledem, nach allergriindlichster’ Selbstpru-
fung das Gewissen doch sagt: ,,D u bist der Mann, du musst um
der grossen Sache willen, um die es geht, mit einem:; Ich kann
nicht anders! die Verletzung des Gesetzes auf dich nehmen®, ist
dazu sittlich berechtigt. Dem kann, glaube ich, keine Morallehre
der Welt einen Vorwurf machen, dass er sich dem Spruch und
Gebot seines Gewissens fiigt. Denn letztlich muss in solchen ernst-
haften und tatsichlichen Gewissenskonilikten fiir jeden das ent-
scheiden, was seine eigene Natur in ihm, oder rel1glos ausgedriickt,
~ was Gott in ihm sagt.

Wie aber hat sich nun die Rechtsordnung einem solchen Ge-
setzesiibertreter gegeniiber zu verhalten? Die Rechtsordnung und
ihre offiziellen Vertreter sind da in einer &usserst schwierigen Lage. .
* Aber daran, dass sie in diese Lage geraten sind, ist, wie mir scheint,
der Gesetzgeber selbst schuld, Denn er sollte nicht gebieten, was
gegen das Gewissen geht. Fr miisste vermeiden, jemanden zwingen
zu wollen, etwas zu tun, was gegen sein Gewrssen geht. Es wird
ein Ruhmestltel der Englander bleiben, dass sie das nicht einmal
wihrend des grossen Krieges ganz ausser Augen gelassen haben,
sondern bei der Einfithrung der allgemeinen Dienstpflicht im Ge-
setz fiir die conscientious objectors eine Ausnahmebestlmmung Vor-
sahen, wie immer diese Ausnahmebestimmung dann in der Praxis
'auch angewendet worden sein mag.

“Aber hort denn bei der Moglichkeit der Versch1edenhe1t des
Gewissens der Einzelnen nicht jede straffe Ordnung des Lebens
auf, wenn man dem Gewissen in solchen Fllen letztlich doch das
Recht einrdumt, sich der Unterordnung unter das Gesetz zu ent-
ziehien? Bedeutet das nicht Aufhebung der Rechtss1cherhe1t Anar-
chie? Muss sich der Gesetzgeber nicht doch zur Ruhe: setzen wenn
schliesslich ]edermann kommen und erklaren kann: ,,Was- du gebie-
test, geht gegen mein Gewissen, also bin ich von:.deinem Gebot

' ,ausgenommen“? .

- Indessen 1st dlESé Befurchtung unbegrundet ‘Es kommt doch |

157



~ausserordentlich selten vor, dass jemand die Gebote der Rechts-
ordnung mit Berufung. auf sein Gewissen iibertritt. Mir ist aus
meiner personlichen Erfahrung als Richter nur ein Fall bekannt,
der eines Pfarrers, der sich weigerte, seine gesetzliche Zeugenpilicht
- zu erfiillen, weil das Gewissen ihm verbot, iiber etwas Auskunft zu
geben, was ihm unter dem Siegel der Verschwiegenheit anvertraut
worden war, und dem das Gericht dann eine minime Geldstrafe
unter Zubilligung des bedingten Straferlasses auferlegte.

" Wie aber steht es mit anarchistischen Attentaten? Werden nicht
auch sie von den Tatern als Gewissenspilicht empfunden? Ich will
nicht leugnen, dass das der Fall sein kann. Aber es liegt dann’
eine Gewissensverirrung vor, das Gewissen ist eben, wie schon
oben gesagt, nicht unfehlbar. Die Tat eines subjektiv iiberzeugten,
~dabei aber irrenden Gewissens zu strafen, ist freilich auch eine
Harte gegen den Tater, aber es ist doch eine siltlich gerechtfertigte
Harte; die Unterlassung der Strafe wire eine noch grossere Harte
gegeniiber den andern Menschen. Denn die Respektierung des Ge-
wissens des Terroristen wire diz Preisgabe des Lebens derer, die
seinen Attentaten zum Opfer fallen. Die Bestrafung des seinem
eigenen, aber, wie wir meinen, missleiteten Gewissen folgenden
Terroristen ist also eine unentbehrliche Schutzmassnahme.

Liegt der Fall aber beim Dienstverweigerer nicht dhnlich? Offen-
sichtlich nicht. Der Dienstverweigerer ist keine Gefahr fiir Leib
und Leben seiner Mitmenschen. Als conscientious objector ist er
fiir den Gesetzgeber, der die allgemeine Wehrpflicht durchfiihren
mochte, ein Andersdenkender, dem man sehr wohl die Konzession
machen kann, ihn von der Verpilichtung zum Militardienst zu be-
freien. Ist die Aufrechterhaltung einer Militirmacht nach der Auf-
fassung der iiberwiegenden Mehrheit der Volksgenocssen sittlich ge-
boten, so wird sie nicht dadurch in Frage gestellt werd:n, dass
man darauf verzichtet, vereinzelte Dissentienten, die den Militar-
dienst fiir etwas Unsittliches ansehen, zu Handlungen zu zwingen,
die gegen ihr Gewissen gehen. . .

- Wiirde aber der Standpunkt der Dienstverweigerer ein allge-
meiner, so wire er damit der souverine Volkswille und wiirde
Gesetz. , -

Ganz besonders ist auch noch zu beachten, dass es sich bei der
Anwendung staatlichen Zwanges gegen die Antimilitaristen um
einen Zwang zu positivem Tun handelt, beim Zwang gegen terro-
ristische Anarchie aber um einen Zwang zu einer Unterlassung.
Es ist viel schlimmer, zu einer positiven Tat genétigt zu werden,
die man fiir schlecht halt, als durch die Drohung mit Zwang von
einer Tat zuriickgehalten zu werden, die man fiir gut halt.

Wir kommen also zu dem Ergebnis, dass der Staat, auch wenn
er die Aufstellung eines Heeres fiir richtig findet, doch niemanden

158



gegen sein Gewissen zur Leistung von Mﬂxtardlenst zZu zwingen
suchen sollte. 4

Halt hingegen der Staat den Befehl zur Lelstung von Militar-
dienst doch denen gegtniiber aufrecht, die den Militirdienst mit
ihrem Gewissen unvereinbar finden, so wird er nur konsequent
handeln, wenn er den Ungehorsam gegen seinen Befehl straft.

Er figt dann aber seinem ersten Fehler, der Nicht-Riicksicht-
nahme auf das Gewissen der Dienstverweigerer, einen zweiten Feh-
ler hinzu, wenn er ihren Ungehorsam nicht nur mit einer Strafe,
sondern auch noch mit einer entehrenden Strafe, mit dem Entzug
~ der biirgerlichen Ehrenrechte belegt. Er degradiert damit geradeza
diese Ehrenrechte selbst, denn eine Ehre, die dem entzogen wird,
der nach seinem Gew1ssen gehandelt hat, 'kann nicht viel wert sein.
Ehrenfolgen sollten, wenn {iiberhaupt, nur gegen wirkliche Schur-
ken zur Anwendung kommen, und besonders dann, wenn keine
sehr langen Freiheitsstrafen verhangt werden konnen z. B. in. ge-
wissen Fillen von Kriegswucher.

Ich fasse zusammen: Das sittliche Streben geht auf Erkenntnis
des hochsten Ziels, das wir bestimmungsgemiss zu erreichen ver-
‘mogen und dessen’ Errreichung uns den vollen Frieden, die wahre
Begliickung gewahrt. Dies Ziel ist uns, was es sonst auch immer
bedeuten mag, jedenfalls kein individueller Zustand, sondern ein
gemeinsames Gliick, das Weltheil. Der Gedanke ist nicht abzuleh-
nen, dass das Kulturleben so wie es sich geschichtlich entwickelt,
sittlichen Wert habe. Daher muss uns die diesem Leben unentbehr-
liche aussere positive Ordnung, das Rechtsgesetz, in hohem Mass2
respektwurdlg sein. Aber das positive Recht mag dann und wann
eine ihrem Inhalt nach so verkehrte Bestimmung treffen, dass. Re-
bellion zur Pflicht wird. Ob dies fiir die Bestimmung. dle den Biir-
ger zur Leistung von Heeresdienst notigt, zutrifit, ist eine schwer
zu beantwortende Frage. Da entgegen dem grundfalschen Satz: Si
vis pacem para bellum, alle Heeresorganisation den Krieg fordert
und der Krieg offensmhthch unsittlich ist, sollte jedermann mit allen
legalen Mitteln auf Abriistung hinwirken. Damit ist noch nicht ge-
sagt, dass, wenn einmal das staatliche Gesetz den Heeresdienst ge-
bietet, Ungehorsarn gegeniiber einem solchen inhaltlich unrichtigen
Gesetz von der Sittlichkeit gefordert werde. Vielmehr entsteht hier
ein Pflichtenkonflikt, dessen Losung von vielen besondern Umstin-
den abhingt und nur von eihem jeden nach ernstester Gewissens-
prifung fiir sich selbst getroffen werden kann. Der Gesetzgeber
denkt itber die sittliche Qualitit des Militirdienstes anders als wir,
aber auch von seinem Standpunkt aus wire Toleranz gegenuber
einem, der aus Gewissensgriinden den Dienst verweigert, angemes-
sen. Will er indessen sich auf keine Konzession einlassen, keine
| Ausnahmen von der Verpfllchtung zur Le1stung des M1htard1enstes

\

159



Y

machen und ]eden Dlenstverwelgerer strafen, so diirfte er doch
niemals gegen den Dienstverweigerer aus Gewissensgriinden zu
Ehrenstrafen greifen. Den Dienstverweigerer, um den es sich da
handelt, wird auch die Ehrenstrafe nicht schrecken. Toute personne
d’honneur choisit plutét de perdre son honneur que de perdre sa
conscience. Dies Wort von Montaigne wird immer Geltung behal-
ten. Wie aber soll man von dem denken, der jemanden in die Lage
bringt, zw1schen seiner Ehre und seinem Gewissen zu wihlen?
A.Baumgarten-von Salis.

Gebet oder Arbeit?
I. Ich kann nicht beten

So geht die Legende von St. Bernhard:

,,Auf eine Zeit, da Sankt Bernhard ritt auf einem Pterd so kam
zu ihm ein Landmann der mit ihm auf dem Weg ging. Und da sie
unter einander redeten, so gefiel es, dass Sankt Bernhard dem
Manne klaget von der Unstandhaftigkeit des Herzens an dem Ge-
bete. Da dies der Landmann horet, so verachtet er Sankt Bernhard
und sprach, dass er ein gar standhaftig Herz hatte an seinem Ge-
bete. Um dass Sankt Bernhard ihn verwinnen und von seinem Fre-
vel bekehren wollte, so sprach er: ,Scheide dich von mir ein wenig
und geh und sprlch ein Paternoster mit aller Innigkeit als du magst.
Und magst du das Paternoster sagen sonder einigen anderen Ge-
- danken deines Herzens, so will ich dir sonder Zweifel von Stund
an das Pferd geben, das ich aufsitze. Also gelobe mir bei deiner
Treuen, dass du mir wollest sagen, ob du darzwischen anders nicht
- eingedenkest.* Da ward der Landmann frohlich, als ob er das Pferd
schon gewonnen hétte, und er ging auf die Selte und er vergattert
sich selber in seinem Herzen und begannet sein Paternoster. Aber
eh’ er mitten inne war in dem Paternoster, so kam ihm in seinem
Herzen der Gedanken, ob er den Sattel mit dem Pferd haben sélle.
Und da er dies merket so ging er zu Sankt Bernhard und saget
- ihm, was er gedacht hatte in seinem Herzen. Und er vermass sich
selber so freventlich nicht mehr. —

‘Dank dir, lieber Sankt Bernhard, dass du so offen sagst, dass
du auch nicht standhaft sein kannst beim Beten, dass auch deine
Gedanken wandern gehen auf allen moglichen Wegen auch wenn
‘die Lippen vielleicht fortfahren, Gebetsworte zu murmeln! Wem
sprichst du nicht aus dem Herzen wer von denen, die in einer
- Hausandacht und Gebet pflegenden Familie aufwuchsen, hat nicht
als Kind schon oft genug aus der Andacht nur das schlechte Ge-
wissen mitgenommen; nicht recht aufgepasst zu haben! Wer musste

160



	Gewissen und Gesetz

