
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 4

Artikel: Erlösung vom Leide : Freuet euch in dem Herrn allezeit. Und wiederum
sage ich euch : freuet euch (Philipper 4, 4)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erlösung vom Leide.
Freuet euch in dem Herrn allezeit. Und wiederum
sage ich euch: freuet euch. Philipper 4, 4.

Wir können das Leid nicht entbehren; denn es ist, so wie wir
nun sind, schwer einzusehen, wie wir ohne das Leid zur Vollendung

gelangen könnten. Trotzdem bedürfen wir der Erlösung
vom Leide.

Denn es gibt ein Leid, das nicht Segen, sondern Fluch ist. Ich
möchte es das Leid ohne Gott nennen. Darunter verstehe
ich ein Leid, das ohne Gott getragen, mit ihm nicht in Verbindung
gebracht wird. Dies kann geschehen bei solchen, die überhaupt
nichts von Gott wissen wollen; es kann aber auch geschehen bei
solchen, die meinen, an G°tt zu glauben und sich im übrigen zu
ihm bekennen, ja vielleicht sogar bei solchen, die ihn, seis beruflich,

seis freiwillig, verkündigen. Sie führen dann eben in diesem
Punkte, wie es auch etwa in andern geschieht, eine getrennte
Haushaltung: das Leid ist eine besondere Rubrik, mit der Gott nichts
zu tun hat. Dies ist umso leichter möglich, als das Leid mit dem
Tode das gemein hat, dass es immer wieder als Ueberraschung
wirkt. Wir wissen im allgemeinen, dass das Leid zum Menschenlos
gehört und sind scheinbar darauf gefasst, aber in der konkreten,
einzelnen, unvorhergesehenen Form, worin es aufzutreten pflegt,
erscheint es uns meistens als etwas, was wir nicht begreifen, kommt
es uns gewöhnlich anstössig vor. Wir fragen: „Warum?", lehnen
uns auf, klagen an. Nichts ist schwerer zu ertragen, als das Sinnlose.

Das Leid ohne Gott aber muss uns als sinnlos erscheinen.
Sogar dann, wenn es ganz deutlich selbstverschuldet ist, werden
wir ohne Gott in diesem Umstand nicht einen Sinn entdecken, der
uns versöhnte, im Gegenteil, sein Stachel wird nur umso schärfer

sein.

Solches Leid ist nicht Segen, sondern Fluch. Es verzehrt wie
ein verborgen wirkendes Gift die Kräfte des Lebens. Es macht Leib
und Seele krank. Es ist ein Schatten, der sich auf die ganze Existenz
legt, und dieser Schatten ist ein Vorschatten des Todes. Ja, solches
Leid wirkt t ö 11 i c h. Es lähmt alle Kräfte des Guten, hemmt jeden
Aufschwung des Glaubens und der Hoffnung und beschwert die
Tatkraft mit Bleigewicht. Es öffnet zuletzt allem Bösen Tür und Tor.
Es entfesselt die Selbstsucht und tötet damit die Liebe. Man
kann nur gut sein, kann nur glauben, hoffen, lieben aus der
Freude heraus. Denn Freude allein ist Leben. — Das Leid, diese
Art von Leid, ist auch die Hauptquelle des Laster s. Dieses
stammt, nach dem bekannten und wahren Worte Nietzsches, viel

145



weniger aus der Freude, als aus dem Mangel an Freude. Denn
wenn es zum Wesen dieses Leides gehört, dass es eine Gottesferne
bedeutet, so ist zu verstehen, dass in dem Hunger nach irgend
einem Leben, nach irgend einer Ausfüllung zu den Lockungen
greift, mit denen die Welt, besonders die sinnliche Welt, der Seele
eine Unendlichkeit des Glückes vorspiegelt. Während die Freude
von Gott kommt, ist der G e n u s s immer ein Versuch, die Seele zu
betäuben- und sie eine grosse Leere vergessen zu machen. — Mit
alledem treibt diese Art von Leid die Seele in tiefe Bitterkeit
hinein, die zur Verbitterung, ja zur dämonischen Verhärtung werden

kann. Nicht nur das Laster, auch das Verbrechen hat
darum in diesem Leid eine seiner höllenfinstern Quellen. Das letzte
Wort dieses Leides ist irgendwie, in feinerer oder gröberer Gestalt,
der Mord, der Selbstmord oder der Mord fremden Lebens.

Von diesem Leid muss der Mensch erlöst werden. Wie kann
das geschehen?

Die Erlösung ist immer Gott und nichts anderes. Er ist auch
die Erlösung vom Leide — von dem Leide, das verdüstert, verbittert,

Schlecht macht, tötet. Denn Gott ist die Freude. Es kann
niemand ihm wirklich nahen ohne von ihm diese Gabe zu empfangen,
in der er selber ist: die Freude. Gott ist das Leben, Gott ist die
Schöpfung, Gott ist das Licht, Gott ist das Ja — auch im Nein
ist er das Ja, auch im Gericht die Erlösung. Gott will darum nicht
das Leid, er will die Freude. Freude, nicht Leid verkündigt seine
volle Offenbarung: „Siehe, ich verkündige auch grosse Freude,
die allem Volk widerfahren wird." Seine Gabe ist das ewige Leben,
das heisst: sein eigenes Leben, das Leben seines Reiches. Darum
spricht sein Apostel immer wieder die Losung aus, die er in dem
Brief an die Philipper beonders eindringlich fasst: „Freuet euch
in dem Herrn allezeit. Und nochmals sage ich: Freuet euch!"

Gott, der Gott, den wir durch Christus kennen lernen, der in
ihm sich völlig kund tut, ist die Erlösung vom Leide.

Wir stehen damit scheinbar vor einem Widerspruch : Wir haben,
so wie wir einmal sind, das Leid nötig, und doch müssen wir vom
Leide erlöst werden. Wie hebt sich dieser Widerspruch?

Die Lösung heisst : Verbinde das Leid selbst mit
Gott und dubist vom Leide erlöst. Denn dann kommt
in das Leid das hinein, dessen Abwesenheit es zu Fluch und Tod
macht : ein Sinn. Es kommt hinein der Sinn Gottes. Es fügt sich
einem Plan, einer heiligen Ordnung, einer hohen Absicht ein. Diesen

Plan, diese Ordnung, diese Absicht mögen wir dann und wann
verstehen. Wir bringen unser Leid — oder fremdes — in
Zusammenhang mit einer Schuld, einer notwendigen Erziehung;
wir begreifen es als Ruf zu uns selbst, als Ruf zu Gott. Dann hat
das Leid sofort seine Versöhnung bekommen, dann gewinnt es

146



einen tiefen, heiligen Glanz. Manchmal aber werden wir es n i c h t
verstehen, entweder nicht sofort oder auch dauernd nicht. Und das
wird vielleicht in den meisten, besonders in den schwersten Fällen
(die dadurch noch viel schwerer werden) so sein. Aber dann können

wir diesen Sinn ahnen, können wir an ihn g 1 a u b e n. Dann
bleibt ja G o 11 und Gott ist der Sinn, der Sinn von allem, ob wir
ihn mit dem Verstände fassen können oder nicht. Da er ist, so ist ja
in allem ein Sinn, ob wir ihn erkennen oder nicht, und es ist zu
vermuten, dass er dort, wo wir ihn am wenigsten verstehen, am
wunderbarsten walte.

Darum hat, wer Gott hat, und genau in dem Masse, als er ihn
hat, Freude. Und zwar auch mitten im Leide. Denn die Erlösung
vom Leide ist ja nicht die Aufhebung alles Leides; sie
geschieht a m Leide und i m Leide selbst. Wir können das Leid nicht
entbehren, aber wir können im Leide fröhlich und gut sein, ja,
gerade um des Leides willen, weil wir im Leide Gott begegnen,
dem Gott, der uns in Christus liebt. „Freuet euch in dem Herrn
allezeit."

Es ist das gewiss nicht immer das strahlende Glück jener
Freude, die sozusagen ohne den Umweg über das Leid unmittelbar
von Gott selbst kommt, wie sie aus Kraft und Gelingen, aus
Dankbarkeit und Erhebung der Seele ohne den Druck der Schmerzen
strömen kann; es ist nicht der Glanz des Frühlingstages unter
wolkenlosem Himmel, sondern mehr der Regenbogen, der sich, von
einer verborgenen Sonne her, auf dunklem Grund malt. Aber diese
Freude, die Freude mitten im Leid, die Freude des Leides, kann
noch schöner sein, als die andere, noch tiefer, heiliger, gottnaher.
Man muss ja sogar vor einer gewissen „christlichen" Freudigkeit
warnen, die etwas Gekünsteltes hat, wie eine gewisse „christliche"
Liebe, und die oft, wie diese, nur eine Maske ist. Wir können und
sollen ja wohl mit Gott durch das Leid in tiefste Tiefen, ja in
Abgründe getaucht werden, so wie Jesus in Gethsemane und am Kreuz
in Abgründe, ja bis in den Abgrund der Gottverlassenheit,
getaucht worden ist. Das „fröhliche Christentum", das gelegentlich
etwa als Losung ausgegeben wird, mag bei Einzelnen, die man
vielleicht Begnadigte nennen darf, natürlich sein und ist dann auch
wirklich ein herrliches Wunder Gottes, als Methode aber ist es eine
Mache. Jesus selbst hat dieses „fröhliche Christentum" nicht gehabt
und Paulus auch nicht, nicht einmal Franziskus. Leiden, Trauern,
ja vielleicht auch einmal Verzagenwollen, gehört zum Los des
Menschensohnes. Ein anderes ist Fröhlichkeit, ein anderes
Freudigkeit. Nur auf diese kommt es an, diese aber ist noch
etwas viel Grösseres als jene. Und diese kann man auch im tiefsten
Leide haben, ja, ich wage das Wort : vielleicht nur dann Was
ein solches Leiden von jenem andern unterscheidet, was einen

147



\y^r*> - ¦:' ;?>-^;

Menschen, der auch im Leiden mit Gott verbunden bleibt, von dem
unterscheidet, bei dem dies nicht geschieht, ist diese wunderbare
Spannung des Gemütes, ist dieser tiefe Glanz in der Seele, den wir
nicht weiter analysieren können, weil er eben Gott selbst ist, der die
Seele als Sonne ausstrahlt, durchstrahlt, durchleuchtet. Sie ist dann
vielleicht nicht fröhlich, sondern zu Tode betrübt, aber sie bleibt
freudig. Denn sie bleibt in Gott. Und von ihm geht ein Strom der
Freude aus, der wie ein Süsswasserquell aus dem Grunde durch
die salzige Bitterkeit des Meeres der Schmerzen empordringt.

Das ist das Geheimnis. Aus ihm heraus kann Paulus seinen
Gemeinden in allerlei Wendungen immer wieder schreiben: „Freuet
euch — freuet euch im Herrn. Freuet euch allezeit, freuet euch
unter allen Umständen." Denn, fügt er hinzu : „Der Herr ist nahe."
Wie? hat Paulus es etwa besonders leicht gehabt? Hatte er ewa Anlass

zu einem „fröhlichen Christentum"? Man lese einmal die Stellen

nach, wo er ein rasches Licht auf sein Leben fallen lässt.1) Wer
von uns hat ein Leben von seiner Schwere zu führen? Auch ist
bedeutsam, dass er gerade den Brief an die Philipper, in dem jene
Stelle sich findet, aus dem Kerker in Rom schreibt.

Wie, wenn wir gerade hier das tiefste Geheimnis des Verhältnisses

von Freude und Leid und des Sinnes, den das Leid hat,
fassten? Könnte es nicht so sein, dass gerade das Leid
der Weg, und zwar vielleicht der einzige, zur
rechten Freude wäre? Ist es denn nicht eine alte Beobachtung,

dass der Mensch nichts schwerer ertragen kann, als eine Reihe
von guten Tagen? Es ist schon so: nur aus der dunklen Kluft des
Schmerzes, die die harte Oberfläche der Endlichkeit spaltet und
die Tiefe des Unendlichen öffnet, quillt der heilende Strom der
Freude; hier allein tritt in der Unendlichkeit jenes Göttliche
hervor, das eben das Geheimnis der Freude ist. Und können
wir nicht den Sinn des Leides im allgemeinen und besonderen
— im allgemeinen klar zu erkennen, im besonderen oft bloss zu
anneri — so fassen : Das Leid hat eben den Sinn, jene
Hülle der Endlichkeit und Eitelkeit zu zerreissen,

die uns von Gott trennt und uns damit zu
Gott und das heisst: zur Freude zu führen? Wir
würden in der Atmosphäre der Welt ersticken, wenn nicht mit
dem scharfen Windstoss des Leides die Freiheitsluft von den Bergen

Gottes in sie herabführe. Mit Gott — „im Herrn" — wird das
Leid zum Salz des Lebens.

„Aber wie? besteht nicht gerade der bitterste Teil des Leides
darin, dass wir im Leide Gott zu verlieren scheinen? Veranlasst
uns nicht das Leid zu tiefen Zweifeln an Gott, ja zu schweren An-

*) Z. B. 2. Korinther 11, 23 ff.

148



- -, -

klagen gegen ihn? Ist nicht dieser Zusammenhang zwischen
Leid und Gott das härteste Rätsel des Leides Lies doch Hiob
und die Psalmen!"

Ich könnte mit der Gegenfrage antworten: Würden wir wohl
an Gott glauben können, zu Gott kommen können, ohne das Leid?
Ich bezweifle es. Es ist noch keiner im Glück richtig zu Gott
gekommen, wohl aber ist für viele der Weg durch die Abgründe
der Schmerzen immer wieder zu einer neuen Offenbarung Gottes
für sie geworden. Es bleibt bei jenem Bilde : Das Leid hat den
Sinn, die Kruste der Endlichkeit zu zerreissen und damit vor
Gott zu führen. Wir haben Hiob und die Psalmen schon gelesen.
Hiob und die Psalmisten haben eine Antwort bekommen, die sie
nur so bekommen konnten. Und müssen wir nicht immer wieder
neu bedenken, dass gerade der Ort des furchtbarsten Leidens und der
grössten Gottverlassenheit, das Kreuz, zur siegreichsten
Offenbarung Gottes geworden ist?

Aber ich sage noch ein Anderes: mag ein Mensch auch durch
das Leid dazu geführt werden, an Gott zu zweifeln, ja Gott
anzuklagen, mit Gott zu ringen in Flehen und in Trotz — solange er
dies tut, hat das Leid nicht Vollgewalt über ihn; solange strömt
ihm doch aus dem Gott, an dem er zweifelt, mit dem er hadert,
mit dem er kämpft, Freude, Freudigkeit zu. Auch so wird m 11

Gott gelitten, auch so glänzt durch tiefstes Dunkel Gottes Sinn
in das Leid herein. So hat Jakob, der sehr menschliche Träger der
Verheissung, mit dem unbekannten Gott gerungen, die lange, lange
Nacht am Rand der Wüste und der Heimat: „Ich lasse dich nicht,
du segnest mich denn", und ist dadurch aus dem Jakob, dem
allzuklugen, allzuirdischen, allzusehr in die Künste der Welt
verstrickten, ein Israel, ein Gotteskämpfer, Gottesknecht und
Gottesmensch geworden — „und die Sonne ging auf"; so ist durch
Gethsemane: „Vater, wenns möglich ist", und durch Golgatha:
„Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen", aus dem
Menschensohn endgültig der Gottessohn und die Finsternis jener Stunden

die Sonne der Welt geworden. Zweifle, frage, klage, kämpfe,
du Leidender, aber immer Gott fragend und anklagend, immer
mit G ott kämpfend. Bedenke: Das ist der Sinn des Leides, dass
dir darin Gott begegnet.

Es gibt eine Erlösung vom Leide. Denn es bleibt dabei:
Impossibile est ut non laetetur qui credit in Dominum — Es ist
unmöglich, dass nicht freudig sei, wer an Gott glaubt.

L. Ragaz.

149


	Erlösung vom Leide : Freuet euch in dem Herrn allezeit. Und wiederum sage ich euch : freuet euch (Philipper 4, 4)

