
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 3

Artikel: Die Vollendung durch das Leiden

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 ^-"^^> ("'-" ¦•¦ -V. ". ¦'. " ¦'* --- '-: " - t - .; "

\ - - ¦ v - -. S

Die Vollendung durch das Leiden.
Auch er, der Christus, brachte in den Tagen seines Wandels

im Fleische mit Geschrei und Tränen sein Bitten und Flehen
vor den, der ihn vom Tode retten konnte. Er wurde auch aus
seiner Angst heraus erhört. Er lernte, obschon er der Sohn war,
durch sein Leiden den Gehorsam, und dadurch vollendet wurde
er allen denen, die auf ihn hören, der Urheber ewigen Heils.

Heor. 5, 5-9.
Es ist schon so: wir können nur durch Leiden vollendet werden.

Auch er, Jesus Christus selbst, wurde durch Leiden vollendet.
Es gibt wenige Stellen im Neuen Testamente, die uns so ergreifen
können, wie die des* Hebräerbriefes, die davon redet, dass auch er
in den Tagen seines „Wandels im Fleische", als er das Kleid des
Erdensohnes trug, besonders in jener Nacht in Gethsemane, mit
„Geschrei und Tränen" sich an Gott wandte, gerade so wie wir in
unserer Not es tun. Aber vollends überraschend ist es für uns,
dass auch er erst im Leiden sich vollendet habe. Das ist ein
kühnes Wort, ein Wort, das uns allzukühn, ja unfromm vorkäme,
wenn es etwa ein moderner Darsteller des Lebens Jesu ausspräche.
Also war auch er vorher nicht vollkommen. Es fehlte auch ihm
etwas. Und was denn? Die Antwort ist von äusserster Bedeutsamkeit:

Er lernte im Leiden den Gehorsam. Aber wie? Hatte er
denn diesen erst zu lernen? Hatte er ihn nicht schon vorher? War
nicht sein ganzes Leben und Wirken ein einziger reiner Gehorsam

gegen den Vater? Gewiss. Und doch fehlte noch etwas daran.
Er leistete diesen Gehorsam nicht ganz als Gehorsam. Er leistete
ihn als der S o h n, der er war. Er leistete ihn — es sei erlaubt,
so weit zu gehen — als Sohn doch aus sich selbst heraus. Hier
war noch ein Schritt weiter zu tun zur Vollendung hin — ein
Schritt nur, aber ein Schritt über einen Abgrund, also ein Sprung,
ein Todessprung, ein Sprung über jenen Abgrund, der den
Menschensohn vom Gottessohn trennt. Er müsste noch den Gehorsam
lernen, und zwar jenen Gehorsam, der nun dies in einem andern
und erst im echten Sinne ist, jenen Gehorsam, der nicht der
Ausdruck des schönsten und edelsten eigenen Wollens ist, sondern
in dem wirklich Gott zu Ehren kommt. Das kostet auch ihn
Kampf, furchtbaren Kampf, Kampf bis aufs Blut. Er schreit zu Gott
in der Todesnacht von Gethsemane: „Vater, wenns möglich ist!"
— und mit den Tränen strömt blutiger Schweiss von seiner Stirn.
Aber er wird „aus seiner Angst erhört". Er wird nicht überhaupt
erhört, wenigstens nicht so, wie er es meinte, aber aus der Angst
wird er erhört. Und wie? Eben dadurch, dass er den Gehorsam
lernt, dadurch dass er Gott walten lässt, ihn allein, dass er

97



sein Gebot erkennt und sich i h m beugt : „Nicht wie ich will,
sondern wie du willst". Und nun erst ist er vollendet. Nun erst
tritt G o 11 in ihm völlig an Stelle des Menschen, nun erst tritt Gott
aus ihm hervor, ganz und gar, gerade aus diesem Dunkel hervor,
alle Dunkelheiten besiegend; nun erst wird er allen, die ihm
gehorchen, „der Urheber ewigen Heils".

Der Weg des Menschensohnes ist darin, wie überall, auch

unser Weg. Auch wir können nur im Leiden vollendet werden.
Das will heissen: nur durch Leiden können wir das werden, was
wir nach dem innern Menschen werden können und werden sollen;
nur im Leiden kann das Widergöttliche in uns besiegt und das
Gute zur Reife gebracht werden.

Zwar soll man davon nicht zu leichthin reden. Nicht alles Leiden

führt, sozusagen von selbst, zur Vollendung. Nicht alles Leiden
führt aufwärts. Wir müssen der Tatsache ins Auge sehen, dass das
Leiden auch abwärts führen kann, zur völligen geistigen Zerrüttung,

statt zur Vollendung. Alle Traurigkeit führt in die Leere, und
in der Leere kann leicht ein Hunger nach falschem Leben entstehen.
Vollends aber liegt in schwerem Leiden eine grosse Gefahr. Es
bedeutet eine Versuchung, die Versuchung, sich gehen zu
lassen, zu verzweifeln. Wenn man aber verzweifelt, dann stellen
sofort alle Dämonen sich ein, namentlich die Dämonen der
Sinnlichkeit jeder Art. Wenn man von Gott abfällt — und das bedeutet
ja alle Verzweiflung — dann kommt die Welt und zieht uns zu
sich, ja, es kommt vielleicht der Versucher selbst. Es ist, als ob
schweres Leiden, besonders solches, das der Mensch im Ringen um
das Grosse erlebt, das Leid der Enttäuschung, das Leid der Niederlage,

alle Pforten der Hölle aufschlösse, als ob die Bande sich
lösten, die die Seele an Gott binden und sie damit selbst zusammenhalten.

Nur das Leid führt aufwärts, das auf Gott stösst, weil es
ihn sucht; nur das Leid, das „mit Geschrei und Tränen" sich an
ihn wendet, ihn nach seinem. Willen fragt und an seinen Willen im
Dunkel glaubt. Das ist auch für uns die „Erhörung aus der Angst":
dass wir auf Gott stossen und den Gehorsam lernen. Und das
ist auch unsere Vollendung: dass wir den Gehorsam lernen.
Denn unser schönstes und edelstes sittliches Tun, auch das, womit
wir Gott dienen wollen, es hat noch etwas von uns selbst an sich,
es ist noch zu sehr „Fleisch", Welt, Endlichkeit. Erst im Leiden
tritt Gott selbst übermächtig uns entgegen. Erst da erscheint der
volle Ernst seiner heiligen Ordnungen. „Es ist mir lieb, dass du
mich gedemütigt hast, auf dass ich deine Rechte lernte." In seinen
Gerichten wird all das widerp-öttliche Wesen in uns vernichtet;
in diesem Feuer wird verbrannt, was kein sittliches Mühen besiegt
hätte. Nun erkennen wir das reine Gute, das von Gott ist. Nun

98



verstehen wir besonders die Liebe. Wir gelangen zu unserer
Vollendung, nicht zur Vollendung überhaupt — die liegt jenseits dieses

Wandeins im Fleisch — aber zu der Vollendung, die uns hier
beschieden ist, zu der wir schon hier gelangen können und sollen.

Und wie jeder Mensch nur durch Leiden vollendet wird, so
auch jede Sache. Eine Sache kann noch so gross und schön sein
und noch so edel und begeistert vertreten werden, sie bleibt doch
menschlich. Auch diese Grösse, diese Schönheit, dieser Edelsinn,

diese Begeisterung, sie bleiben menschlich. Und dieses
Menschliche bleibt „Fleisch"; vom Fleisch aber heisst es: „Alles
Fleisch ist wie Gras und alle Herrlichkeit des Menschen wie des
Grases Blume. Das Gras ist verwelkt und seine Blume ist
abgefallen." Erst das Leiden macht eine Sache unsterblich im tiefsten
Sinn. Erst im Leiden für eine Sache und an ihr fällt das Menschliche

ab und wird das Göttliche heraus geglüht — wieder
vorausgesetzt, dass mit Gott gelitten wird, dass dieses Leiden zu
Gott vordringt; denn sonst kann auch hier Zerfall und Auflösung
eintreten. Erst im Leiden wird der Gehorsam gelernt, tritt
Gott in einer Sache hervor und kommt ewiges Leben in sie
hinein. Auch hier wird es durch Tiefen gehen, in denen Menschen
mit „Geschrei und Tränen" sich an den wenden, der helfen und
retten kann, und es wird auch scheinbar umsonst geschehen, bis
sie in diesem scheinbar harten und dunklen Willen den erkennen
und anerkennen, der als der Herr und Vater, der als Gott das
Werk hinausführen will, weit über unser Bitten und Flehen hinaus —
bis sie verstehen, dass er gerade durch Enttäuschung und Niederlage

sie höher hinauf führen will, zu ihrem wahren Ziel, zu weitaus
grössern Taten und Siegen. Darin werden sie „erhört aus ihrer
Angst". Auch Jesu Sache, nicht nur er selbst, wurde ja durch
Leiden vollendet und wird es immer wieder. Nicht die Herrlichkeit
der Bergpredigt, nicht der Glanz der Liebe und Reinheit Christi
konnte die Welt besiegen, sondern nur das Kreuz. Nur hier trat
und tritt im Versagen, Sterben und Gerichtetsein alles Menschlichen
Gott selbst hervor. Nur der unendliche und unbedingte Tod der
Welt, den das Kreuz des Sohnes bedeutet, konnte den vollen, ewigen
Sieg des Gotteslebens bringen. Nur dieser Gehorsam, welcher der
Gipfel alles Gehorsams, ja d e r Gehorsam ist, der Gott als Herrn
zur Geltung kommen lässt ganz und gar, im Glauben und in der
Liebe treu bis ans Ende, bis zum Tode am Kreuz, konnte das Grab
sprengen und das Osterwunder schaffen. Und jedes Osterwunder
entspringt aus diesem Grab. Nur so können wir an Ostern
glauben, dass wir die Unbedingtheit, Heiligkeit und Liebesmacht
Gottes sehen, die gerade am Kreuz, diesem Leiden der Leiden,
hervortritt, wo die Welt zunichte wird vor Gott, wo Gott Gott ist
wie nirgends sonst, und gerade darum nicht nur der heilige Herr,

99



sondern auch der Vater, die allmächtige, grenzenlose Liebe — im
Gehorsam seines treuen Sohnes. So überwältigend wirkt Gott im
Leid; so vollendet er seine Offenbarung durch das Leid.

Wir werden — und unsere Sache mit uns, wie wir mit unserer
Sache — im Leiden vollendet, nur im Leiden, wenn wir im Leiden
den Gehorsam lernen. Gesegnet sei darum das Leiden Sei willkommen,

bitterer Kelch! Sei willkommen, du, der du im Leiden zu
uns kommst, um uns selig zu machen L. R a g a z.

Sozialismus und Gewalt.1)
Eine historische Betrachtung über die Entwicklung des

Gewaltproblems in der Gedankenwelt des Sozialismus würde etwa
folgende grosse Linie aufzeigen:

Im Stadium des utopischen Sozialismus, das der sozialistischen
Arbeiterbewegung vorangeht, stellt sich die Frage der
Gewaltanwendung noch nicht. Sozialismus ist dann noch eine reine
Gesinnungssache, Die Zielvorstellung ist Spekulation auf Grund eines
idealen, meist ethischen — manchmal aber auch nur rational-kon-
struierten — Wertungsmasstabs. Die Erreichung dieses Zieles wird
von einer Zustimmung erwartet, die durch irgend eine Form der
Ueberzeugung, Aufklärung, Ansteckung durch das Beispiel von
Phalansteren, Gewinnung mächtiger oder reicher Gönner u. s. w.
frei verwirklicht wird.

Sobald im Laufe des neunzehnten Jahrhunderts der Sozialismus
zur Massenbewegung der Arbeiterschaft wird, ändert sich das Bild.
Die Interessen- und Machtmotive einer unterdrückten Klasse
verflechten sich mit den Gesinnungsmotiven des Allgemein-menschlichen.

Die straffste wissenschaftliche Systematisierung dieser
Verflechtung ist der Marxismus. Er vereinigt sozialistisches Ziel und
proletarischen Klassenkampf, indem er den Interessenkampf der
Arbeiterklasse zum Vollzugsmittel der „List der Idee" macht,
wodurch sich ein der geschichtlichen Entwicklung immanentes
ideelles Ziel durch den Mechanismus des Macht- und Interessenstre-
bens verwirklicht.

Was theoretisch als Ethisierung dieses Kampfes durch die
Beziehung auf ein eschatologisches Endziel2) gedacht war, wirkte
sich jedoch praktisch als An-ethisierung3) aus. Die Entscheidung

x) Abdruck aus dem „Handbuch der Gewaltlosigkeit", herausgegeben von
Dr. H. Kobler. (Rotapfelverlag).

2) Eschatalogisch auf das Letzte gerüstet. Die Red.
3) An-ethisierung Ent-ethisierung, Loslösung vom Ethischen. Die Red.

100


	Die Vollendung durch das Leiden

