
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 2

Artikel: Was sagen wir den Arbeitern? (Schluss) : Teil V, VI, VII und VIII

Autor: Friedmann, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sen. Nichts ist umsonst, was wir tun, nicht das Kleinste und, nochmals

sei's gesagt, am wenigsten das in Treue Getane, das umsonst
scheint. Es war der kahlste Ort auf Erden, auf dem das Kreuz stand,
und siehe, es ist der fruchtbarste von allen geworden. Wir richten
mehr aus, als wir ahnen und träumen, wenn wir nur Gottes Werk
tun. Er arbeitet dann durch uns, auf s e i n e Art. Unsere einzige,
grosse Sorge sei, dass wir wirklich sein Werk tun. Vielleicht
gelangen wir auf diesem Wege auch zuletzt so weit, dass wir nicht
mehr fragen, was wir ausrichten, dass diese Frage unter uns liegt.
Und dies ist dann freilich das Schönste und Höchste.

L. Ragaz.

Was sagen wir den Arbeitern?
(Schluss.)

V.
Alle Predigt ist erfolglos bei Menschen, die den Sinn der Worte

noch nicht fassen können. Es kann nicht der Anfang eines Aufstieges
sein, dass man vom „Sinn des Lebens" spricht, der doch überhaupt
nur im lebendigen Glauben liegen kann. Es muss vielmehr das
Werk der Liebe vorangehen, damit sich jener Sinn allmählich er-
schliesse. Trotz aller Sehnsucht nach der religiösen Wahrheit kann
der Arbeiter zunächst diese Wahrheit kaum erfassen. Eines aber
könnte er, auch wenn er hungrig oder abgemattet ist : gut sein
zu seinem Nächsten. Und das begreift er auch. Damit aber
wäre das Tor zum Aufstiege gesprengt. Gerade das jedoch ist es,
was er seltsamerweise in seinen Kreisen nicht nur nicht hört,
sondern was ihm sogar in gewissem Sinne ausgeredet wird.

Zu dem Menschen, der noch vor dem Glauben steht, gelangt
man am besten auf dem Wege vernünftiger Darlegungen, auf dem
Wege, von Lehren oder Theorien. Allerdings liegen hier auch
schon die grossen Gefahren, denn der unkritische Geist neigt nur
allzu leicht dazu, die ihm plausibel erscheinende Theorie kurzerhand

zu einem Dogma zu verhärten. Es ist nun meine Meinung,
dass gerade hier in dieser Richtung unser weitestes Feld der
Wirksamkeit sein könnte, vor allem natürlich negativ in der Zerstörung
solcher Theorien, die unmittelbare und tiefe Wahrheiten verdecken.

Eines der schlimmsten Gifte, mit denen das Volk in seiner Not
gespeist wird und mit denen es, anstatt befreit, in allen geistigen
Kräften nur gehemmt und noch ärmer gemacht wird, stammt —
es ist nicht so seltsam — gerade von Intellektuellen her, die es
sicherlich ihrer Absicht nach ehrlich gemeint haben. Es ist dies die
Theorie des Geschichtsdeterminismus, die Theorie von der notwendigen

dialektischen Entwicklung des Geschichtsverlaufes und ihre

53



ethisch-praktische Nutzanwendung. Gerade diese Lehre, also etwas
zunächst der Studierstube Entstammendes, Lebensfernes, hat einen
ungeheuren und verderblichen Einfluss auf die Massen gewonnen.
Denn Theorien sind stets beliebt, wenn sie geeignet sind, menschliche

Schwächen zu „rechtfertigen". Das gilt für weltliche Theorien

ebenso wie für kirchliche (die theologischen Systeme). Auch
darum besitzen sie für viele Menschen die allergrösste Bedeutung,
weil die meisten das Leben vom Denken und Vorstellen her
bestimmen lassen, und nicht von der „inneren Stimme". Sie begreifen

nicht,den lebendigen Glauben und fordern zuerst Inhalt, Lehre,
an die man sich halten kann und die Gewissheit verspricht. — So
also auch die marxistische Geschichts„theologie". Sie erlaubt eine
vorläufige Suspendierung (Aufhebung) der ewigen individualethi-
schen Forderungen, eben mit Rücksicht auf ihren Glauben an eine
historische Mechanik. Ja sie macht sogar eine aktuelle Anwendung
der Ethik, ein Ernstnehmen jetzt, im Stadium des Kapitalismus,
geradezu lächerlich. „Du magst gut oder schlecht sein, selbstlos
oder egoistisch, solange die Epoche des Kapitalismus herrscht,
kannst du durch dein persönliches Benehmen nichts ändern,
nichts nützen und nichts helfen. Zuerst muss gemeinsamer Kampf
sein. Erst dann, wenn die neue Ordnung eingerichtet sein wird
in der klassenlosen Gesellschaft, dann müssen wir selbstredend
auch beginnen, Brüderlichkeit an die Stelle des Egoismus zu setzen,
dann wird es uns auch leichter gelingen Aber jetzt Du
magst gut oder schlecht leben, prassen oder alles hingeben, es
bleibt völlig gleich, du änderst damit nicht die Welt, solange die
dialektische Notwendigkeit der Aenderung nicht eingetreten ist,
solange also der Machtkampf noch nicht ausgetragen ist."

Das ist — nach meinem Dafürhalten — das entscheidende Gift,
das der Masse mit grosser „wissenschaftlicher" Aufmachung
gegeben wird (damit man sie organisatorisch fest in Händen habe),
das ist d i e „R e c h t f e r t i g u n g s 1 e h r e" d e s Marxismus.
Und gegen diese können wir ankämpfen und müssen es auch tun.
Hier scheint auch ein Erfolg gar nicht so aussichtslos zu sein, so
schwer auch die Arbeit im Einzelnen sein mag. Denn man gibt
natürlich eine bequeme Theorie nicht gerne auf, um nun einer
unbequemen Forderung gegenüberzustehen, aber die Sehnsucht des
Menschen — besonders des einfachen Menschen —- nach Betätigung

der Liebe, die Sehnsucht nach seelischem Inhalt, der über das
bloss Verstandesmässige hinaus geht, ist so stark, dass man hoffen
darf, dass die Menschen willig den Ruf aufnehmen: „Fangt doch
endlich einmal mit dem Gutsein an, unbekümmert darum, was das
im Verlauf der Geschichtsentwicklung bewirken kann oder nicht."

Der Sozialismus ist ja seinem Sinne nach die höchste sittliche
i

54



Idee, die wir kennen. Aber der Marxismus nennt sich unter diesem
Gesichtspunkte nur zu Unrecht „Sozialismus", denn was er lehrt,
ist zunächst prinzipieller Amoralismus, ist Aufschiebung der
Ethik auf einen späteren Termin, da sie dem augenblicklichen
Zwecke nicht nur nicht förderlich ist, sondern ihn sogar eher hemmen
und stören könnte. Denn Kämpfer müssen hassen, nicht lieben.
Das ist doch im Grunde nichts anderes als die Theorie von
der Rechtfertigung der Mittel durch den Zweck, die Theorie
Machiavellis und all seiner Nachfahren. Sie ist verstandesmässig
gewiss recht ansprechend und plausibel, der Irrtum ist nur der,
dass der Mensch ja im tiefsten Grunde gut sein will und dass man
ihm durch solche Theorien nur den Weg dazu verrammelt. Es gibt
in der Tat keine Möglichkeit für eine Rechtfertigung der
Suspendierung des Guten.1) Denn eine solche Aufschiebung im Interesse
des Kampfes oder wegen augenblicklicher Fruchtlosigkeit ist ebenso
verhängnisvoller Abfall vom echten sozialen Geiste, wie es die
analoge Suspendierung innerhalb des kapitalistischen Denkens ist, die
ja auch irgendwie begründet wird. Der historische Determinismus ist
wie jede Schicksalslehre die grosse Versuchung menschlicher

Schwäche, so tiefe philosophische Möglichkeiten ein theoretischer

Kopf darin auch finden mag. Freilich, er ist auch eine Verheissung

und eine Hoffnung auf ein künftiges Reich, das kommen muss
und das dem Leben Sinn geben wird. Dass es aber keinen anderen
Sinn geben kann als jenen, um den man selbst gerungen hat, das
ist das Geheimnis, das hier ganz vergessen wurde.

Was also sollen wir den Arbeitern sagen, denen wir doch gewiss
nicht in die Arme fallen wollen in ihrem nur allzu gerechtfertigten
Kampfe um Recht und Licht, ja denen wir beistehen wollen in
diesem Kampfe als die eigentlichen geistigen Führer? Wir wollen
jedenfalls nicht der einen Theorie eine andere gegenüberstellen,
denn auch sie würde wieder Bindung und Verhärtung bedeuten
und eine Art Konfessionskampf im eigenen Lager herbeiführen.

x) Ich möchte hier nicht verschweigen, dass ich den Ausdruck einem
solchen Versuche einer Rechtfertigung mit religiösen Argumenten entnommen
habe. Es hat Kierkegaard in „Furcht und Zittern" den Begriff des
Glaubens an dem Beispiele Abrahams demonstrieren wollen, der sich eben
anschickt, Gottes eigenartigen Scheinbefehl zu erfüllen, und seinen Sohn
Isaak abzuschlachten — ein für uns grausiges Beispiel. Und da stellt nun
Kierkegaard die Frage: „Gibt es eine teleologische, d. h. zweckbegründete
Suspendierung des Ethischen, im Sinne eines absoluten Glaubensgehorsams?"
Er bejaht die Frage, denn ihm scheint Abraham ein unerreichbares Vorbild
solchen Glaubens zu sein. Ist ihm doch der Glaube — im Gegensatz zu
der erwähnten Auffassung Tolstois — etwas Paradoxes, die höchste „Leidenschaft"

im Menschen, und darum über jede ethische Beschränkung erhaben*
Gut. Aber können auch wir, die den „Neuen Weg" der Menschheit suchen,
solche Glaubensbefehle als göttlich ansehen, wir alte, für die das grosse Wort
von der Mitarbeiterschaft am Werke Gottes ausgesprochen wurde?

55



Wir wollen nur etwas sagen, was die Menschen innerlich frei macht
bei aller wirtschaftlichen Sklaverei, und ihnen Wege öffnet zur
eigenen Sinngebung des Lebens, — also etwas, das im Ziele zu dem
hinführt, was der Religiöse „lebendigen Glauben" nennt.
Vielleicht dieses : Vertraut nicht allzusehr irgendeiner „Theorie",
denn jede Theorie ist ausgeklügelt und kann falsch sein (Beispiele
aus der wechselreichen Geschichte der exakten Wissenschaften).
Lasst vor allem nicht euer Gewissen ertöten durch eine solche
Theorie, sondern fangt nur erst einmal an, weniger an euren eigenen
Nutzen zu denken (das gilt auch für einen erweiterten
Klassenegoismus), denn an die Gemeinschaft und Brüderschaft aller
Menschen. Macht einmal wirklich ernst mit der viel genannten
Solidarität,1) und ihr werdet entdecken, wie bedeutsam jeder Augenblick

in eurem Leben wird, und wie dieses Leben von selber reich
wird in aller Not. Vor allem aber: wartet nicht erst auf eine
Geschichtsentwicklung, die es ja gar nicht gibt ohne euer Zutun, die
sich aber auch freilich ebensowenig „programmässig" erzeugen
lässt.

Ich meine, dass das nicht eigentlich eine „Predigt" genannt werden

kann, da vom Glauben und verwandten Hinweisen auf letzte
Urgründe nichts vorkommt, sondern dass durch solche Worte nur
der kritische Geist geweckt werden soll, der ein Dogma zerstören
kann, das sich vor das Leben gelegt hat. Freilich, weder der äussere

noch der innere Gewinn ist dann so leicht zu verheissen wie
in der bisherigen Weise. Aber wenn man weiss, wie sehr z. B.
in Arbeiterkreisen die Gestalt Gandhis Begeisterung erweckt hat,
dann scheint es nicht so unwahrscheinlich, dass das Wort: befreit
nur erst einmal euren „guten Willen", und der äussere Erfolg wird
sich dann ebenso wie die innere Einsicht einstellen, Verständnis
finden wird. Bei vielen wenigstens, die längst vorangehen wollten

und sich nur ihres „dummen Idealismus" schämten.

VI.
Freilich, unser Problem ist damit noch lange nicht gelöst. Denn

die soziale Not ist nicht aus der Welt geschafft, es wird höchstens
die Atmosphäre des Kampfes weniger geladen sein mit gegenseitigem
Hass und Unterdrückungswillen. Sicher ist, dass die Verkündigung
der Liebe allein, also die christliche Predigt (wie dies z. B. Förster
tut, vgl. etwa „Neue Wege" 1921, S. 366 ff.) den Arbeiter zunächst

1) Hier wäre übrigens eine dringende Frage zur Diskussion zu stellen:
Ist die „Solidarität" der proletarischen Ethik wirklich etwas anderes, als die
„Brüderlichkeit" der christlichen Ethik? Oder scheiden sich hier Individualismus

und Kollektivismus? Das „Alle für einen, und Einer für alle" ist doch
offenkundig die Folge der christlichen Botschaft, wobei freilich bei dieser die
zweite Hälfte „Einer für alle*' stärker unterstrichen wird.

56



nicht befriedigen kann. Denn die heutige Wirtschaftslage ist zu
kompliziert, als dass sie durch den einfachen Hinweis auf die
erlösende Kraft der Liebe entwirrt werden könnte. Ist doch z. B. der
Klassenkampf viel mehr Reaktion (gegen einen Kampf von oben),
denn Aktion, und die Forderung der Feindesliebe muss inhaltslos
werden irgend einem Verwaltungsrat, einer Aktiengesellschaft,
einem „System" gegenüber. So wahr es ist, dass dem Armen das
Tun der Liebe leichter fällt als dem Reichen, so wahr bleibt es auch,
dass wir die furchtbar schwere soziale Not, die durch den
dämonischen Kapitalismus geschaffen wurde, nicht einfach dadurch aus
der Welt schaffen können, dass von dem Arbeiter Liebeskräfte
verlangt werden. Nicht die Menschen, sondern das System fordert
Abwehr und Kampf. Und darum behalten auch die Gewerkschaften

als wirtschaftliche, unpersönliche Organisationen ihre gute
Berechtigung. Nur meine man nicht, dass damit alles oder doch
das Wesentlichste getan sei. Vielleicht kann sogar auch auf den
politischen Kampf nicht ganz verzichtet werden, so sehr er eine
Versuchung zum Bösen darstellt, da er alle triebhaften Mächte der
Seele aufwühlt. Aber daneben muss eine grosse und starke Bewegung

immer mehr um sich greifen, die letzten Endes nicht nur den
politischen Kampf der eigenen Partei verwandeln könnte im Sinne
der Reinheit von Motiv und Mittel, sondern auch den der
Gegenseite, damit die Menschen des „Systems"
dieses endlich selber zerbrechen.

Der Kapitalismus ist — wie schon erwähnt — die typische
Wirtschaftsform des „natürlichen", vom Eigennutz gefesselten
Menschen. Der Sozialismus in seiner heutigen Gestalt will nun eine
neue, schwierigere Wirtschaftsform, aber ohne den Menschen zu
verändern. Ja, umgekehrt hofft er sogar, dass die neue Wirtschaft
dann von selbst (nach ewigen psychologischen Gesetzen) die Seele
des Menschen wird verändern können. Hier aber liegen die
gefährlichen Trugschlüsse ; denn es gibt keinen „Sozialismus

des natürlichen Menschen"! In Wirklichkeit ist
daher der Kapitalismus heute ein allerdings nicht bewusster
„Anschauungsunterricht" auch für den Arbeiter. Dieser sieht nur, wie
schön es im Reichtum sein kann, und strebt daher schliesslich nach
keinen andern Gütern. Ist dies aber „Sozialismus"? Wir wissen,
wie dieser „Unterricht" der amerikanischen Bewegung geschadet
hat und wie sehr er auch das Schicksal der europäischen Bewegung
zu werden droht. (Hendrik de Man.)1)

Das aber, was wir wollen, soll nichts anderes sein, als ein
x) Man denke an die Vorliebe der Arbeiter für Prunkfilms mit ihrer

inneren Lüge; man denke an das Mittun bei all den fragwürdigen Vergnügungen

der satten Reichen, wie Bar, Jazz, Tanzwut und Fussballsport.

57



neuer „Anschauungsunterricht", eine Demonstrationsmethode,

die jenseits aller Predigt zeigt, dass es noch eine andere
Lebensform gibt und dass der Egoismus zuletzt in Sinnlosigkeit
münden muss. Es wäre der Anschauungsunterricht des gewandelten,

des neuen Menschen, der nicht minder wirksam sein könnte wie
jener andere. Ich verweise da auf Gandhis grossen Kampf in
Südafrika und Indien und seine Erfahrungen daselbst: „In allen
Gefängnissen Südafrikas, die ich kennen lernte, zeigten sich die
Beamten mir gegenüber zuerst sehr unfreundlich. Immer aber änderten

sie zuletzt ihr Betragen, weil ich nie Gleiches mit Gleichem
vergolten habe." (Gandhis Leidenszeit, S. 300.) Es ist nur die
Frucht solcher Erlebnisse (die nicht nur Einzelpersonen betrafen),
wenn er zu Weihnacht 1926 an die Internationale der Kriegsdienstgegner

die Botschaft sendet: „Wenn nur einer von uns die höchste
Liebe verkörpern könnte, das wäre genug, den Hass der Millionen
zu bannen." Und schon vorher zitiert er einmal (Jung-Indien,
S. 76) das herrliche Wort Tolstois: „Wir brauchten nur unsern
nächsten Nachbarn zu verzeihen, so würde die Welt ohne weitere
Bemühungen unsererseits ruhig werden. Denn dadurch, dass wir
aufhören sie zu verfolgen, würden die Kreise der Einigung, die
sich damit in der rechten Weise bildeten, immer weiter wachsen."
Ich gebe zu, dass dies ferne und nicht gern gehörte Worte sind im
Wirtschaftskampfe der Gegenwart, aber gerade hier würde jetzt das
Wort von der „kleinen Herde" (oder „kleinen Gemeinde"), das
Ragaz so häufig gebraucht, seinen tiefen Sinn gewinnen.

Wir wollen und können gewiss den Klassenkampf nicht sranz
ausschalten. Denn er ist dem Arbeiter aufgezwungen und
entstammt der Tiefe der Lebensnot. Aber er täuscht selbst im Erfolg
den. der da mitkämpft, denn: er ist in der Tat nur eine
„kollektivistische" Bewegung, wo die Verantwortlichkeit des Einzelnen an
dem Gesamtgeschehen verschwindet. Der Einzelne ist ja nur Kämpfer

in Reih und Glied, eine Zahl in der Masse.
Der „gute Wille" aber dieses Einzelnen fordert nun einmal sein

Recht und ein Betätigungsfeld.1) Und wenn wir mehr Umfrage hielten

unter der Arbeiterschaft, so würden wir erstaunliche Antworten
erhalten. So schrieb mir einmal ein ethisch sehr hochstehender
Handarbeiter: „Was mich betrifft, glaube ich zu wissen, was ich
mir als Ziel zu setzen habe. Aber ich muss bekennen, ich gehe den
Weg nicht deshalb, weil ich an die Befreiung der Menschheit glaube

x) Ich nenne es ausdrücklich „guter Wille" und nicht Liebe, da diese,
als das Höhere, nicht am Anfange einer inneren Entwicklung' stehen kann
und daher vielen Menschen unbekannter ist als der „gute Wille". Ich spreche
hier (ebenso wie zu Beginn des V. Abschnittes) von einer inneren „Entwicklung",

und nicht von jenem „Sprung", der recht eigentlich den Prozess
religiöser Wandlung kennzeichnet, den man aber natürlich nie voraussetzen darf.

58



und dazu, wenn auch in kleinem Masstabe, mitzuhelfen mich
verpflichtet fühle. Ich glaube eher, dass es Unterdrückung und Unfreiheit

wie jetzt immer geben wird, denn zur Verwirklichung der
sozialistischen Ideale, zur Bildung einer neuen Menschheit müssten
a li e Menschen vollkommen sein, und an dieser Möglichkeit zweifle
ich. Wenn ich aber das Streben zur Verwirklichung der
sozialistischen Ideen anerkenne, ist es deshalb, weil ein Ziel
gegeben sein muss, wonach man streben soll, weil
sonst alles sinnlos wäre."

Kollektivistische und individualistische Ethik, Solidarität und
Brüderlichkeit, — sollten das wirklich Gegensätze sein? Sollte aus
„Solidarität" das Böse erlaubt sein, was brüderliche Liebesgesinnung

verbietet? Gibt es eine Rechtfertigung des Bösen durch das
zu erhoffende Ziel? Und sind solche Methoden überhaupt geeignet,
dieses Ziel zu erreichen? — Was sagen wir dem Arbeiter auf dem
Reitbock, wenn er abends heruntersteigt Und w i e sagen wir es
ihm? Wäre unser Thema nicht überhaupt richtiger gestellt, wenn
wir fragten: „Was sollen wir tun, ohne viel zu sprechen?"

VII.
Unser ganzes Problem lässt sich in der Tat noch weiter vertiefen,

indem es uns neue Aufgaben erschliesst. Denn der sozialistische
Kampf in seiner heutigen Form ist im Grunde nicht nur ein Kampf
um Brot und auch nicht nur ein Kampf um Lebenssinn, ja nicht
einmal nur ein Machtkampf um der blossen Macht willen, er ist
— in seinen letzten Motiven — ein Kampf um Würde und
Achtung, ein Kampf von Menschen, denen man ihr Menschentum
genommen hat. Er entspringt fast überall einem tiefen und drückenden

Gefühl sozialer Minderwertigkeit, das nach Erlösung und
Befreiung schreit. Es ist ein Gefühl, dass man von Menschen, die
man irgendwie über sich stehend glaubt, als nicht vollwertig
gewertet wird. Wirklich erlebt ja der Arbeiter fast immer neben dem
Hunger noch den Hohn. (Das gilt besonders für den Arbeitslosen.)
Dem Arbeiter wird die selbstverständliche Menschenwürde versagt,
die Achtung von seiner „Persönlichkeit".1) — Jeder vor uns,
wenn er sich nur ehrlich prüft, wird sich gelegentlich dabei ertappen,

wie er mit zweierlei Mass misst, mit zweierlei Ton spricht,
mit zweierlei Urteil wertet.2) Das aber muss sich rächen. Denn

1) Es ist dies wohl ein Rest aristokratischer Arbeitsverachtung der
antiken Weltanschauung, die übrigens auch bei den Germanen durchaus
verbreitet war.

2) Man beachte nur einmal, wie man sich verhält, wenn ein Schlosserlehrling

das Wohnungsschloss reparieren kommt, oder der Elektriker eine
Störung behebt. Ich will gar nicht sprechen über die verschiedenartige
Beurteilung einer wirklichen Verfehlung, etwa eines Dienstmädchens oder eines
Bankdirektors.

59



unter nichts leidet der Mensch so furchtbar wie unter dem Gefühle
eigener Minderwertigkeit, ob es nun begründet ist oder nicht, um
so mehr natürlich, wenn es von aussen genährt wird. Darum ist
ja auch ein so grosser Unterschied in der ganzen Einstellung
zwischen dem Industrieproletarier und uns, die wir ja vom wirtschaftlichen

Standpunkte aus meist auch Proletarier, d. h. Ausgebeutete
sind, aber als „geistige Arbeiter" eben jene Achtung und jene Wahrung

unserer Würde finden, die uns vor Selbstverzweiflung schützen
kann.1) Darum können wir auch trocken Brot essen ohne Groll,
oder „Mehrarbeit" leisten ohne Hasss, denn uns hält dabei irgendwie

das Bewusstsein aufrecht, als vollwertige Glieder der grossen
Menschenfamilie zu gelten. Der Arbeiter aber ist ausgestossen aus
dem Kreise der „guten Gesellschaft" (man denke besonders einige
Jahrzehnte zurück, um das recht zu begreifen), man fährt nicht gerne
im Arbeiterabteil der Strassenbahn, die feine Dame weicht „dem
Pöbel" aus, und niemand gibt dem Arbeiter beim Kommen oder
Gehen die Hand. So leidet er, denn jeder Mensch sucht
Anerkennung, Achtung, Geltung und Menschenwürde.

Es ist dies eine Tatsache, die ebenso tief religiös, wie ethisch
und psychologisch begründet ist. Der ungeheure Jubel über die
neue Frohbotschaft, die einst aus Galiläa in die ganze Mittelmeerwelt

drang, die ja in einer Sklavenideologie verhärtet war, lag eben
darin, dass nun allen Menschen der unendliche Wert der Einzelseele

verkündet wurde. — Und innerhalb unserer Kultur war es
dann Kant, der in seiner Weise denselben Gedanken ausdrückte,
wenn er seinem kategorischen Imperativ unter anderem auch die
Form gegeben hat: handle so, dass du die Menschheit sowohl in
deiner Person als in der Person eines jeden anderen jederzeit
zugleich als (Selbst-) Zweck, niemals bloss als Mittel brauchest.
(„Person" — ein Gegenstand der Achtung.) — Und endlich hat
neuerdings besonders Alfred Adler seine „Individualpsychologie"
fast ganz auf diesem letzten Grundsatze aufgebaut, dass ein Mensch
leidet und krank werden muss, wenn sein Selbstwertgefühl gedrückt
wird und er den Glauben an sich, seinen Wert, seine Kraft, seine
Menschenwürde verliert.

So müssen wir auch verstehen lernen, dass gerade hier die
zündende Gewalt der marxistischen Bewegung, besonders des
kommunistischen Manifestes zu suchen ist, mit seiner Thronerhebung der
Arbeit und ihrer Vertreter. So können wir den „proletarischen.
Stolz" verstehen als die natürliche Abwehr unmenschlicher'
Entwertungen, so verstehen wir das oft so geschmacklose Geschrei der

Auch der Bauernknecht steht in einem ganz anderen Verhältnis der
Achtung zu seinem Herrn wie der Arbeiter in der Stadt. Es ist ein
patriarchalisches und kein Sklavenverhältnis.

60



Kï-rïfï3«fi -,,:.(::,¦ :X^L.. - SKA»!?.-. jJiïïufUj.-,.., — y '-.vv-fKi i •¦..:- '"r.f«r"i-- «v •¦.:-, >.~

Arbeiterzeitungen in allen Ländern; und vor allem aber das Pochen
auf die Macht der vereinten Massen, Ja von hier aus gewinnt erst
das selbstbewusste und doch so resigniert klingende Wort von der
„Masse" seinen rechten psychologischen Sinn, und die Tragödie
des Individualismus innerhalb der Arbeiterbewegung wird
verständlich, wenn wir bedenken, was denn die Bedeutung jenes Wortes

vom „lumpigen Individuum" ist, das Engels prägte. Es sollte
eben nur den entwertenden „Bürger" selbst entwerten. Und doch
enthält es eine geheime Lüge und kann nicht wirklich den Groll
über das trockene Brot und die dumpfe Stube verscheuchen. Denn
niemand fühlt sich bloss als Masse. Der Sozialismus hat wohl dem
Arbeiter eine Art Selbstbewusstsein gegeben, aber es ist ein Selbst-
bewusstsein nur der Zahl („Vereinigt sind die Schwachen mächtig" ;

Klassenbewusstsein), nicht des eigenen Wertes der Person.
Was also wäre unsere Aufgabe, was bleibt noch zu tun? Ich

möchte da, als oberstes Gebot sittlicher Tat, das Wort hinstellen:
Gut sein heisst Freiheit geben, nämlich innere Freiheit,

Menschenwürde. Gut sein heisst vor allem und zuerst — noch
vor jeder äusseren Hilfeleistung — den Menschen gleichwertig
neben sich stellen, ja über sich. Dann wird er auch sich seines
Selbstes bewusst werden können und frei sein dem Geiste nach.
Denn ein Ressentimentgefühl herrscht nur dort, wo Menschenwürde

vernichtet wurde. Es lässt einmal Dostojewski seinen
wunderbaren Staretz Sossima das Wort sprechen (Brüder Karamasoff
[Piper], S. 640): „Ohne Diener kann die Welt'ni chi
auskommen,aberdusollstsohandeln,dass dein
Diener freier im Geiste ist, als er es wäre, wenn
ernicht dein Dienersein würde. Und warum soll
ich nicht meinem Diener ein Diener sein, und
zwar so, dasserfühlt, dass ich es ohnejeglichen
Stolz oder Hochmut meinerseits bin, und ohne
in ihm Misstrauen zu erwecken ?" (Man lese das ganze
Kapitel über Diener und Herrn.)

Es ist eine der übelsten Formen bürgerlichen Geistes, seine
eigene Würde zu erhöhen, indem man die der anderen erniedrigt,
und seine wirtschaftliche Vorzugstellung noch zu seelischer Ueber-
hebung und moralischem Machtrausche auszunützen. Und es wäre
doch so leicht, selbst unter Wahrung wirtschaftlicher Vorteile
(die ja übrigens ohnedies immer die Gefahr innerer Korrumption,
also eines Verfalles, in sich tragen), zu einem friedlicheren Verhältnisse

der Klassen zu gelangen als es heute der Fall ist. Doch dazu
wäre eine Art von Demut notwendig, wie sie Dostojewski gemeint
hat, nämlich bewusster Verzicht auf jene Scheinwürde, die nur
Dämme aufrichtet zwischen Mensch und Mensch. Andernfalls wäre

61



in der Tat eine explosive Lösung dieser Spannungen unausweichlich.

Sozialistische Arbeit sollte also im Grunde nichts anderes sein
als die Unterweisung, dass der Mensch doch nur so weit Wert
besitzt, als er Wert in sich selber hat. Das aber wäre keine
Unterweisung mit Worten, sondern mit Taten. Der unterdrückte Mensch
muss lernen, an sich zu glauben und sich selber zu vertrauen,
indem w i r zunächst anfangen, an ihn zu glauben und ihm zu
vertrauen. Dann wird er allmählich solchen Glauben gewinnen, dass
er es nicht mehr notwendig haben wird, zuvor erst einen anderen
Menschen erniedrigen zu müssen. Das aber würde erst wirkliche
Freiheit bedeuten.

Und nur der freie Mensch kann wirklich gut sein.

VIII.
Aber Gott und die Religion — warum steht davon nichts in meinen

Betrachtungen? So wird man mich fragen, der ich als „Laie"
sohreibe. Ja, Gott muss freilich hinter allem stehen, was wir
unternehmen, er ist das Feuer, ohne das nichts Grosses entstehen kann.
Aber im Verkehr mit dem Arbeiter haben die Worte von Gott und
Religion zunächst wenig Ansehen. Da muss wirklich erst das
geschehen, was Ragaz will und lehrt: das Heraufkommen des neuen
Christentumes. Aber der Arbeiter kann doch nicht nur „vertröstet"
werden auf dieses Kommen, auf den Einbruch des neuen Aeons.
Entweder zeige man ihm, wie er mitarbeiten kann, schon heute, in
dieser schlechten Welt, um das Reich Gottes vorzubereiten, nach
dem ja im Grunde auch er sich sehnt, — oder man schweige. Der
„Glaube" lässt sich nicht machen, am wenigsten ein so grosser und
lebendiger Glaube.1) Mitarbeiten aber an seinem Platze wird der
Arbeiter immer dann können, wenn man ihm zeigt, dass sein Wille
zum Guten eine innere Berechtigung und ein Betätigungsfeld
besitzt, auch in der Welt des „Kapitalismus". Und wenn man ihm
ferner zeigt, dass er — über das rein Zahlenmässige hinaus —
innere Würde und Wert besitzt und an sich glauben darf, weil
der Wert im Guten selbst und nicht im Urteil anderer liegt. Nur
der verführerische „Anschauungsunterricht" der kapitalistischen,
d. h. der „natürlichen" Gesellschaft, und eine falsche Theorie vom
historischen Determinismus haben zu solchen geistigen Verwirrungen

geführt, dass selbst ein Sieg der sozialistischen Sache (wie etwa
1918) kein wirkliches Heil bringen konnte und ungenützt
vorüberging. Es müssen neue Methoden gefunden und neue Ziele
gesetzt werden, um dem Leben des Arbeiters im Joch der Lohn-

1) Es ist so wahr, was Förster einmal aus Dante zitiert: „Es ist
Verdienst, die Gnade zu empfangen, sobald der Wille sich erschliesst für sie."
Doch das sind Geheimnisse, die über unser Thema hinausweisen,

62



Sklaverei Sinn zu geben. Die wenigsten nur sind ja zufrieden mit
den lauten Phrasen ihrer Zeitungen und Versammlungen. Wenn sie
einmal an einem stillen Sonntage nachdenken können und wollen,
so erwacht in ihnen wie in allen Wesen die Sehnsucht nach
Sinnerfüllung, nach Güte und Gewaltlosigkeit. (Die meisten Arbeiter
haben z. B. immer einen Tolstoi verstanden, umsomehr, als er ihnen
als ein von der Kirche Verstossener nicht verdächtig war.) Aber sie
wissen nicht, dass all dies ja möglich ist, jederzeit und überall,
wenn man nur erst einmal anfängt, und sie wissen ferner noch nicht,
dass — zuletzt — solches Wollen niemals vergeblich ist. Nehmt
nur dem Arbeiter das Gift einer unbequemen Theorie, gebt ihm
Selbstvertrauen und Würde durch den Glauben an seine inneren
Kräfte, und er wird sein Herz der Liebe öffnen wie jeder Mensch
in Gottes Schöpfung.

„Der Mensch ist gut, er will nur dabei auch wohl sein,
wenn er es tut. Und wenn er böse ist, so hat man ihm sicher
den Weg verrammelt, auf dem er gut sein wollte." (Pestalozzi :

„Wie Gertrud ihre Kinder lehrte." Brief 4.)
Dr. Robert Fried mann (Wien).

Nachschrift : Am Ende wiederhole ich die Frage des
Titels. Denn was ich niederschrieb, geschah mit viel Zagen und
Bescheidenheit. Und zwar nicht darum, weil ich weniger an die
göttliche Kraft der Liebe glaube, sondern darum, weil ich weiss,
dass der Kampf um Brot und Dach sich nicht rein auf der geistigen
Ebene abspielen kann. Und meine grosse Frage am Schluss lautet:
Wird der „natürliche" Mensch, der Unternehmer, die Aktiengesellschaft

den neuen Unterricht annehmen?

lllllllllllMIllHIIIIIMIIIMIIIIUIIIIIlllllllllHIIIIIIIIIHIMIIlllllllllMllllllllllIllMIIMirilllllMIIIIIII

I f Aussprache j Q
intimili im itimi in nui im m

I. Das deutsche Volk und der Weltfrieden.1)
1.

Verehrter Herr Doktor!
Etwas erschrocken bin ich über das Echo, das meine Ausführungen in

x) Wir geben zwei Aeusserungen von deutscher Seite das Wort, trotzdem
sie, vielmehr, weil sie gegen Förster gerichtet sind. Denn sie sind doch
nicht in einem üblen Sinne gegen ihn gerichtet. Es handelt sich offenbar um
Menschen, die sehr gern bereit sind, auf Förster zu hören, die weitgehend
seine Gesinungsgenossen und Mitstreiter, zum Teil seine Schüler sind. Es
kann auch Förster gewiss nur lieb sein, sich mit solchen Menschen in Freundschaft

auseinanderzusetzen. Gerade die „Neuen Wege", die stels in der
bekannten Weise zu ihm gestanden sind, sind für eine solche Verhandlung wohl
der rechte Ort. Die Red.

63


	Was sagen wir den Arbeitern? (Schluss) : Teil V, VI, VII und VIII

