Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 2

Artikel: Was sagen wir den Arbeitern? (Schluss) : Teil V, VI, VII und VIII
Autor: Friedmann, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sen. NlChtS ist umsonst, was wir tun nicht das Kléinste und, noch-
mals sei’s gesagt, am wemgsten das in Treue Getane, das umsonst
scheint. Es war der kahlste Ort auf Erden, auf dem das Kreuz stand,
und siehe, es ist der fruchtbarste von allen geworden. Wir rlchten
mehr aus, als wir ahnen und traumen, wenn wir nur Gottes Werk
tun. Er arbeitet dann durch uns, auf seine Art. Unsere einzige,
grosse Sorge sei, dass wir wirklich s ein Werk tun. Vielleicht ge-
langen wir auf diesem Wege auch zuletzt so weit, dass wir nicht
mehr fragen, was wir ausrichten, dass diese Frage unter uns liegt.
Und dies 1st dann freilich das Schonste und Hochste. -
L. Ragaz

Was sagen wir den Arbeitern?
(Schluss.) -

V.

Alle Predlgt ist erfolglos bei Menschen, die den Sinn der Worte
noch nicht fassen kénnen. Es kann nicht der Anfang eines Aufstieges
sein, dass man vom ,,Sinn des Lebens* spricht, der doch iiberhaupt
nur-im lebendigen Glauben liegen kann. Es muss vielmehr das
Werk der Liebe vorangehen, damit sich jener Sinn. allmihlich er-
schliesse. Trotz aller Sehnsucht nach der religiosen Wahrheit kann
der Arbeiter zunichst diese Wahrheit kaum erfassen. Eines aber
konnte er, auch wenn er hungrig oder abgemattet ist: gut sein
zuseinem Niachsten. Und das begreift er auch. Damit aber
ware das Tor zum Aufstlege gesprengt. Gerade das jedoch ist es,
was er seltsamerweise in seinen Kreisen nicht nur nicht hort, son-
dern was ihm sogar in gewissem Sinne ausgeredet wird.

Zu dem Menschen, der noch vor dem Glauben steht, gelangt
mar am besten auf dem Wege verniinitiger Darlegungen, auf dem -
Wege von Lehren oder Theorien. Allerdings liegen hier auch
schon die grossen Gefahren, denn der unkritische Geist neigt nur
allzu leicht dazu, die ihm pIau51be1 erscheinende Theorie kurzer-
hand zu einem Dogma zu verhirten. Es ist nun meine Meinung,
dass gerade hier in dieser Richtung unser weitestes Feld der Wirk-
samkeit sein konnte, vor allem natiirlich negativ in der Zerstérung
solcher Theorien, die unmittelbare und tiefe Wahrheiten verdecken.

Eines der schlimmsten Gifte, mit denen das Volk in seiner Not
gespeist wird und mit denen es, anstatt befreit, in allen gelstlgen
Kraften nur gehemmt und noch armer gemacht wird, stammt —
es ist nicht so seltsam — gerade von Intellektuellen’ her, die es
- sicherlich ihrer Absicht nach ehrlich gemeint haben. Es ist dies die
Theorie des Geschichtsdeterminismus, die Theorie von der notwen-
" digen dialektischen Entwicklung des Geschichtsverlaufes und ihre

53



ethiS»c'ha-p'rakti‘sch% Nutzanwendung. Gerade diese Lehre, also etwas
zunéchst der Studierstube Entstammendes, Lebensfernes, hat einen
ungeheuren und verderblichen Einfluss auf die Massen gewonnen.
Denn Theorien sind stets beliebt, wenn sie geeignet sind, mensch-
liche Schwichen zu ,rechtfertigen. Das gilt fiir weltliche Theo-
rien ebenso wie fiir kirchliche (die theologischen Systeme). Auch
darum besitzen sie fiir viele Menschen die allergrosste Bedeutung,
weil die meisten das Leben vom Denken und Vorstellen her be-
stimmen lassen, und nicht von der ,inneren Stimme*“. Sie begrei-
fen nicht den lebendigen Glauben und fordern zuerst Inhalt, Lehre,
an die man sich halten kann und die Gewissheit verspricht. — So
also auch die marxistische Geschichts,,theologie®. Sie erlaubt eine
vorlaufige Suspendierung (Aufhebung) der ewigen individualethi-
schen Forderungen, eben mit Riicksicht auf ihren Glauben an eine
‘historische Mechanik. Ja sie macht sogar eine aktuelle Anwendung
der Ethik, ein Ernstnehmen jetzt, im Stadium des Kapitalismus,
geradezu lacherlich. ,,Du magst gut oder schlecht sein, selbstlos
~oder egoistisch, solange die Epoche des Kapitalismus herrscht,
kannst du durch dein persénliches Benehmen nichts dndern,
nichts niitzen und nichts helfen. Zuerst muss gemeinsamer Kampf
sein. Erst dann, wenn die neue Ordnung eingerichtet sein wird
in der klassenlosen Gesellschaft, dann miissen wir selbstredend
auch beginnen, Briiderlichkeit an die Stelle des Egoismus zu setzen,
dann wird es uns auch leichter gelingen. ....Aber jetzt? Du
magst gut oder schlecht leben, prassen oder alles hingeben, es
bleibt vollig gleich, du dnderst damit nicht die Welt, solange die
dialektische Notwendigkeit der Aenderung nicht eingetreten ist, so-
lange also der Machtkampf noch nicht ausgetragen ist.*
~ Das ist — nach meinem Dafiirhalten — das entscheidende Gift,
das der Masse mit grosser ,,wissenschaftlicher Aufmachung’ ge-
geben wird (damit man sie organisatorisch fest in Handen habe),
das ist die, ,Rechtfertigungslehre“des Marxismus.
Und gegen diese konnen wir ankimpfen und miissen es auch tun.
Hier scheint auch ein Erfolg gar nicht so aussichtslos zu sein, so
schwer auch die Arbeit im Einzelnen sein mag. Denn man gibt
natiirlich eine bequeme Theorie nicht gerne auf, um nun einer un-
bequemen Forderung gegeniiberzustehen, aber die Sehnsucht des
Menschen — besonders des einfachen Menschen — nach Betati-
 gung der Liebe, die Sehnsucht nach seelischem Inhalt, der iiber das
bloss Verstandesmaissige hinaus geht, ist so stark, dass man hoffen
darf, dass die Menschen willig den Ruf aufnehmen: ,Fangt doch
endlich einmal mit dem Gutsein an, unbekiimmert darum, was das
im Verlauf der Geschichtsentwicklung bewirken kann oder nicht.“
Der Sozialismus ist ja seinem Sinne nach die héchste sittliche

54



!

Idee, die wir kennen. Aber der Marmsmus nennt sich unter diesem
Gesichtspunkte nur zu Unrecht ,,Sozialismus*, denn was er lehrt,
ist zunachst prinzipieller Amoralismus, ist Aufschiebung der
Fthik auf einen spiteren Termin, da sie dem augenblicklichen
Zwecke nicht nur nicht {6rderlich 1st sondern ihn sogar eher hemmen
und stéren konnte. Denn Kampfer miissen hassen, nicht lieben.

Das ist doch im Grunde nichts anderes als die’ Theorie von
der Rechtfertigung der Mittel durch den Zweck, . die Theorie
Machiavellis und all seiner Nachfahren. Sie ist verstandesm3551g
gewiss recht ansprechend und plausibel, der Irrtum ist nur der,

dass der Mensch ja im tiefsten Grunde gut sein will und dass man
ihm durch solche Theorien nur den Weg dazu verrammelt. Es gibt
in der Tat keine Moglichkeit fiir eine Rechtfertigung der Suspen-
dierung des Guten.') Denn eine solche Aufschiebung im Interesse
des Kampfes oder wegen augenblicklicher Fruchtlosigkeit ist ebenso
verhingnisvoller Abfall vom echten sozialen Geiste, wie es die ana-
loge Suspendierung intierhalb des kapitalistischen Denkens ist, die
ja auch irgendwie begriindet wird. Der historische Determinismus ist
wie jede Schicksalslehre die grosse Versuchung mensch-
licher Schwiche, so tiefe philosophische Moglichkeiten ein theoreti- -
scher Kopf darin auch finden mag. Freilich, er ist auch eine Verheis-
sung und eine Hoffnung auf ein kiinftiges Reich, das kommen muss
und das dem Leben Sinn geben wird. Dass es aber keinen anderen
Sinn geben kann als jenen, um den man selbst gerungen hat, das
ist das Geheimnis, das hier ganz vergessen wurde.

Was also sollen wir den Arbeitern sagen, denen wir doch gewiss
nicht in die Arme fallen wollen in ihrem nur allzu gerechtfertigten
Kampfe um Recht und Licht, ja denen wir beistehen wollen in
diesem Kampfe als die eigentlichen geistigen Fiihrer? Wir wollen
jedenfalls nicht der einen Theorie eine andere gegeniiberstellen,
denn auch sie wiirde wieder Bindung und Verhdrtung bedeuten
und eine Art Konfessionskampf im eigenen 'Lager herbeifiihren.

') Ich mochte hier nicht verschweigen, dass ich den Ausdruck einem
solchen Versuche einer ‘Rechtfertigung mit rehglosen Argumenten entnommen
habe. Es hat Kierke gaard in ,Furcht und Zittern® den Begriif des
Glaubens an dem Beispiele Abrahams demonstrieren wollen, der sich eben
~ anschickt, Gottes eigenartigen Scheinbefehl zu _erfiillen, und seinen Sohn
Isaak abzuschlachten — ein fiir uns grausiges Beispiel. Und da stellt nun
Kierkegaard die Frage: .,Gibt es eine teleologische, d. h. zweckbegriindete
Suspendierung des Ethlschen im Sinne eines absoluten Glaubmsgehorsams"“ _
Er bejaht die Frage, denn ihm scheint Abraham ein unerreichbares Vorbild
solchen Glaubens zu sein. Ist ihm doch der Glaube — im Gegensatz zu
der erwihnten Auffassung Tolstois — etwas Paradoxes, die hochste ,Leiden-
schaft im Menschen, und darum iiber jede ethische Beschrankung erhaben: -
Gut. Aber konnen auch wir, die den ,Neuen Weg® der Menschheit suchen,
solche -Glaubensbefehle als gotthch ansehen, wir alle, fiir die das grosse Wort
von der Mifarbeiterschaft am Werke Gottes ausgesprochen wurde?

55



Wir wollen nur etwas sagen, was die Menschen mnerhch frei macht
bei aller wirtschaftlichen Sklaverei, und ihnen Wege &ffnet zur
eigenen Sinngebung des Lebens, — also etwas, das im Ziele zu dem
hinfiithrt, was der Religitse ,,lebendlgen Glauben* nennt. Viel-
leicht dieses: Vertraut nicht allzusehr irgendeiner ,,Theorie®,
denn jede Theorie ist ausgekliigelt und kann falsch sein (Beispiele
aus der wechselreichen Geschichte der exakten Wlssenschaften)
Lasst vor allem nicht euer Gewissen ertéten durch eine solche
Theorie, sondern fangt nur erst einmal an, weniger an euren eigenen
- Nutzen zu denken (das gilt auch fiir einen erweiterten Klassen-
egoismus), denn an die Gemeinschait und Briiderschaft aller Men-
schen. Macht einmal wirklich ernst mit der viel genannten Soli-
daritat,’) und ihr werdet entdecken, wie bedeutsam je der Augen-
blick in eurem Leben wird, und wie dieses Leben von selber reich
wird in aller Not. Vor allem aber: wartet nicht erst auf eine Ge-
schichtsentwicklung, die es ja gar nicht gibt ohne euer Zutun, die
sich aber auch freilich ebensowemg ,,programmassig* erzeug=en
lasst.

Ich meine, dass das nicht eigentlich eine., Predigt® genannt wer-
den kann, da vom Glauben und verwandten Hinweisen auf letzte
Urgrunde nichts vorkommt, sondern dass durch solche Worte nur
der kritische Geist geweckt werden soll, der ein Dogma zerstoren
kann, das sich vor das Leben gelegt hat. Freilich, weder der aus-
sere noch der innere Gewinn ist dann so leicht zu verheissen wie
in der bisherigen Weise. Aber wenn man weiss, wie sehr z. B.
in Arbeiterkreisen die Gestalt Gandhis Begeisterung erweckt hat,
dann scheint es nicht so unwahrscheinlich, dass das Wort: befreit
nur erst einmal euren ,,guten Willen*, und der dussere Erfolg wird
sich dann ebenso wie die innere Einsicht einstellen, Verstandnis
finden wird. Bei vielen wenigstens, die langst vorangehen woll-
ten und sich nur ihres ,,dummen Idealismus* schamten.

- VL |
Freilich, unser Problem ist damit noch lange nicht gelést. Denn
die soziale Not ist nicht aus der Welt geschatit, es wird h6chstens
die Atmosphire des Kampifes weniger geladen sein mit gegenseitigem
Hass und Unterdriickungswillen. Sicher ist, dass die Verkiindigung

der Liebe allein, also die christliche Predlgt (wie dies z. B. Forster
tut vgl etwa ,,Neue Wege 1921, S. 366 fi.) den Arbeiter zunéchst

') Hier wire iibrigens eine dringende Frage zur Diskussion zu stellen
Ist die,,Solidaritit“ der proletarischen Ethik wirklich etwas anderes, als die
s,Briiderlichkeit der christlichen Ethik? Oder scheiden sich hier Individua-
Iismus und Kollektivismus? Das , Alle fiir einen, und Einer fiir alle“ ist doch
offenkundig die Folge der christlichen Botschaft wobei freilich bei dieser die
zweite Hilite ,Einer fiir alle“ stirker unterstrichen wird.

56



nicht befriedigen kann. Denn die heutige Wirtschaitslage ist zu
kompliziert, als dass sie durch den einfachen Hinweis auf die er-
losende Kraft der Liebe entwirrt werden konnte. Ist doch z. B. der
Klassenkampf viel mehr Reaktion (gegen einen Kampf von oben),
denn Aktion, und die Forderung der Feindesliebe muss ‘inhaltslos
werden 1rgend einem Verwaltungsrat, einer Aktiengesellschaft,
einem ,System* gegeniiber. So wahr es ist, dass dem Armen das
Tun der Liebe leichter fallt als dem Reichen, so wahr bleibt es auch,
dass wir die furchtbar schwere soziale Not, die durch den damo-
nischen Kapitalismus geschaffen wurde, nicht einfach dadurch aus
der Welt schaffen kénnen, dass von dem Arbeiter Liebeskriite ver-
langt - werden. - Nicht die Menschen, sondern das System fordert
Abwehr und Kampi. Und darum behalten auch die Gewerkschai-
ten als wirtschaitliche, unpersdnliche Organisationen ihre gute
Berechtigung. Nur meine man nicht, dass damit alles oder doch
das Wesentlichste getan sei. Vielleicht kann sogar auch auf den
- politischen. Kampf nicht ganz verzichtet werden, so sehr er eine
Versuchung zum Bésen darstellt, da er alle triebhaften Michte der
Seele aufwiihit. Aber daneben muss eine grosse und starke Bewe-
gung immer mehr um sich greifen, die letzten Endes nicht nur den
politischen Kampf der eigenen Partei verwandeln kénnte im Sinne
der Reinheit von Motiv und Mittel, sondern auch den der
- Gegenseite, damit die Menschen des ,Systems®
dieses endlich selber zerbrechen.

Der Kapitalismus ist — wie schon erwahnt — die typische Wirt-
schaitsform des ,,natiirlichen”, vom Eigennutz gefesselten Men-
schen. Der Sozialismus in seiner heutigen Gestalt will nun eine
‘neue, schwierigere Wirtschaftsiorm, aber ohne den Menschen zu ver-
andern. Ja, umgekehrt hofit er sogar, dass die neue Wirtschaft
- dann von selbst (nach ewigen psychologischen Gesetzen) die Seele
des Menschen wird verindern konnen. Hier aber liegen die ge-
fahrlichen Trugschliisse; denn es gibt keinen ,Sozialis-
mus des natiirlichen Menschen“! In Wirklichkeit ist
daher der Kapitalismus heute ein allerdings nicht bewusster ,,An-
schauungsunterricht* auch fiir den Arbeiter, Dieser sieht nur, wie
schén es im Reichtum-sein kann, und strebt daher schliesslich ‘nach
keinen andern Giitern. Ist dies aber ,Sozialismus“? Wir wissen,
wie dieser ,Unterricht“ der amerikanischen Bewegung geschadet
hat und wie sehr er auch das Schicksal der europaischen Bewegung
zu werden droht. (Hendrik de Man.)")

Das aber, was wir wollen, soll nichts anderes sein, als ein

) Man denke an die Vorliebe der Arbelter fiir Prunkfilms mlt ihrer
inneren Liige; man denke an das Mittun bei all den fragwiirdigen Vergnii-
gungen der satten Reichen, wie Bar, Jazz, Tanzwut und Fussballsport.

57



neuer ,Anschauungsunterricht eine Demonstrations-
methode, die jenseits aller Predigt zeigt, dass es noch eine andere
Lebensform gibt und dass der Egoismus zuletzt in Sinnlosigkeit
miinden muss, Es wiare der Anschauungsunterricht des gewandel-
ten, des neuen Menschen, der nicht minder wirksam sein kénnte wie
jener andere. Ich verweise da auf Gandhis grossen Kampf in Siid-
afrika und Indien und seine Erfahrungen daselbst: ,In allen Ge-
fangnissen Siidafrikas, die ich kennen lernte, zeigten sich die Be-
amten mir gegenuber zuerst sehr unfreundlich. Immer aber dnder-
ten sie zuletzt ihr Betragen, weil ich nie Gleiches mit Gleichem
vergolten habe.“ (Gandhis Leidenszeit, S. 300.) Es ist nur die
Frucht solcher Erlebnisse (die nicht nur Einzelpersonen betrafen),
wenn er zu Weihnacht 1926 an die Internationale der Kriegsdienst-
gegner die Botschaft sendet: ,,\X/enn nur einer von uns die hochste
Liebe verkorpern konnte, das ware genug, den Hass der Millionen
zu bannen.“ Und schon vorher zitiert er einmal (Jung-Indien,
S. 76) das herrliche Wort Tolstois: ,,Wir brauchten nur unsern
néchsten Nachbarn zu verzeihen, so wiirde die Welt ohne ‘weitere
Bemiihungen unsererseits ruhig werden. Denn dadurch, dass wir
aufthoren sie zu verfolgen, wiirden die Kreise der Elmgung, d1e
sich damit in der rechten Weise bildeten, immer weiter wachsen.*
Ich gebe zu, dass dies ferne und nicht gern oehorte Worte sind im
Wirts-chaftskampfe der Gegenwart, aber gerade hier wiirde jetzt das
Wort von der ,kleinen Herde* (oder ,kleinen Gemeinde®), das
Ragaz so haufig gebraucht, seinen tiefen Sinn gewinnen.

Wir wollen und koénnen gewiss den Klassenkampf nicht ganz
ausschalten. Denn er ist dem Arbeiter aufgezwungen und ent-
stammt der Tiefe der Lebensnot. Aber er tiuscht selbst im Erfolg
den. der da mitkampft, denn er ist in der Tat nur eine ,kollek-
tivistische* Bewegung, wo die Verantwortlichkeit des Einzelnen an
dem Gesamtgeschehen verschwindet. Der Einzelne ist ja nur Kamp-
fer in Reih und Glied, eine Zahl in der Masse.

Der ,,gufe Wille“ aber dieses Einzelnen fordert nun einmal sein
Recht und ein Betatigungsfeld.') Und wenn wir mehr Umirage hiel-
ten unter der Arbeiterschaft, so wiirden wir erstaunliche Antworten
erhalten. So schrieb mir einmal ein ethisch sehr hochstehender
Handarbeiter: ,,Was mich betrifft, glaube ich zu wissen, was ich
mir als Ziel zu setzen habe. Aber ich muss bekennen, ich gehe den
Weg mcht deshalb weil ich an die Befreiung der Menschhelt glaube

1) Ich nenne es ausdriicklich »guler Wille“ und nicht Liebe, da diese,
als das Hohere, nicht am Anfange einer inuneren Euntwicklung stehen kamnn
und daher vielen Menschen unbekannter ist als der ,gute Wille“, Ich spreche
hier (ebenso wie zu Beginn des V. Abschmttes) von einer inneren ,Entwick-
lung®, und nicht von jenem ,Sprung®, der recht eigentlich den Prozess reli-
gi(’:iser Wandlung kennzeichnet, den man aber natiirlich nie voraussetzen darf.

58 ’



und dazu wenn auch in kleinem Masstabe, mitzuhelfen m1ch ver-
pilichtet fiihle. Ich glaube eher, dass es Unterdruckung und Unfrei-
heit wie jetzt immer geben w1rd denn zur Verwirklichung der so-
zialistischen Ideale, zur Blldung einer neuen Menschheit miissten
a Il e Menschen vollkommen sein, und an dieser Moglichkeit zweifle
ich. Wenn ich aber das Streben zur Verwirklichung der sozia-
listischen Ideen' anerkenne, ist es deshalb, weil ein Ziel ge-
gebenseinmuss, wonachman streben soll, weil
sonst alles s1nnlos ware.’

Kollektivistische und individualistische Eﬂllk Solidaritit und
Briiderlichkeit, — sollten das wirklich Gegensatze sein? Sollte aus
° Solidaritat* das Bose erlaubt sein, was briiderliche Liebesgesin-
_nung verbietet? Gibt es eine Rechtferhgung des Bosen durch das
zu erhoffende Ziel? Und sind solche Methoden iiberhaupt geeignet,
dieses Ziel zu erreichen? — Was sagen wir dem Arbeiter auf dem
Reitbock, wenn er abends heruntersteigt? Und wie sagen wir es
ihm? Ware unser Thema nicht iiberhaupt richtiger gestellt, wenn
wir fragten: ,,Was sollen wir tun, ohne viel zu sprechen?“

VIL.

Unser ganzes Problem lésst sich in der Tat noch weiter vertlefen
indem es uns neue Auigaben erschliesst. Denn der somahshsche
Kampf in seiner heutigen Form ist im Grunde nicht nur ein Kampf
um Brot und auch nicht nur ein Kampf um Lebenssinn, ja nicht
einmal nur ein Machtkampf um der blossen Macht w111en er ist
-— in:seinen letzten Motiven — ein Kampf um Wiirde und Ach-
tung, ein Kampf von Menschen, denen man ihr Menschentum ge-
nommen hat. Er entspringt fast iiberall einem tiefen und- driicken-
den Gefiihl sozialer Minderwertigkeit, das nach Erlésung und Be-
freiung schreit. Es ist ein Gefithl, dass man von Menschen, die
“man irgendwie iiber sich stehend glaubt als nicht vollwert1g ge-
wertet wird, Wirklich erlebt ja der Arbeiter fast immer neben dem
Hunger noch den Hohn. (Das gilt besonders fiir den Arbeitslosen.)
Dem Arbeiter wird die selbstverstandliche Menschenwiirde versagt,
diz Achtung von seiner ,Persoénlichkeit“) — Jeder vor uns,
wenn er sich nur ehrlich priift, wird sich gelegentlich dabei ertap-
pen, wie er mit zweierlei Mass misst, mit zweierlei Ton spricht,
mit zweierlei Urteil wertet.?) Das aber muss sich richen. Denn

- %) Es ist dies wohl ein Rest aristokratischer Arbeitsverachtung der
antiken Weltanschauung, die iibrigens auch bei den Germanen durchaus ver-
breitet war.

?) Man beachte nur einmal, wie man sich verhilt, wenn ein Schlosser- -
lehrling das Wohnungsschloss reparleren kommt, oder der Elektriker eine
Storung behebt. Ich will gar nicht sprechen iiber die verschiedenartige Be-
urteilung einer wirklichen Verfehlung, etwa eines Dienstmidchens oder eines
Bankdirektors,

59



/

unter nichts leidet der Mensch so furchtbar wie unter dem Gefiihle
eigener Minderwertigkeit, ob es nun begriindet ist oder nicht, um
so mehr natiirlich, wenn es von aussen genihrt wird. Darum ist
ja auch ein so grosser Unterschied in der ganzen Einstellung zwi-
schen dem Industrieproletarier und uns, die wir ja vom. wirtschaft-
lichen Standpunkte aus meist auch Proletarzer d. h. Ausgebeutete
sind, aber als ,,geistige Arbeiter” eben jene Achtung und jene Wah-
rung unserer Wiirde finden, die uns vor Selbstverzweiflung schiitzen
kann.") Darum konnen wir auch trocken Brot essen ohne Groll,

‘oder ,,Mehrarbeit® leisten ohne Hasss, denn uns hilt dabei 1rgend-
wie das Bewusstsein aufrecht als vollwertlge Glieder der grossen

Menschenfamilie zu- gelten: - ‘Der Arbeiter aber. ist ausgestossen.aus-

dem Kreise der .,,guten Gesellschaft (man denke besonders einige
]ahrzehnte zuriick, um das recht zu begreifen), man fahrt nicht gerne
im Arbeiterabtzil der Strassenbahn, die feine Dame weicht ,;dem
Pébel“ aus, und niemand gibt dem Arbeiter beim Kommen oder
Gehen die Hand So leidet er, denn jeder Mensch:sucht Aner-
kennung, Achtung, Geltung und Menschenwiirde.

Es ist dies eine Tatsache, die ebenso tief religios, wie ethisch
und psychologisch begrundet ist. Der ungeheure Jubel dber die
neue Frohbotschaft, die einst aus Galilda in die ganze Miitelmeer-
welt drang, die ja in einer Sklavenideologie verhirtet war, lag eben
darin, dass nun allen Menschen der unendliche Wert der Einzel-
seele verkiindet wurde. — Und innerhalb unserer Kultur war es
dann Kant, der in seiner Weise denselben Gedanken ausdriickte,
wenn er seinem kategorischen Imperativ unter anderem auch die
Form gegeben hat: handle so, dass du die Menschheit sowohl! in
deiner Person als in der Person eines jeden anderen jederzeit zu-
gleich als (Selbst-) Zweck, niemals bloss als Mittel brauchest.
(,,Person“ — ein Gegenstand der Achtung) — Und endlich hat
neuerdings besonders ‘Alfred Adler seine ,,Indlvrdualpsychoiogle
fast ganz auf diesem letzten Grundsatze auigebaut, dass ein Mensch
leidet und krank werden muss, wenn sein Selbstwertgeliihl gedriickt
wird und er den Glauben an sich, seinen Wert, seine Krait, seme -
Menscheanrde verliert. -

 So miissen wir auch verstehen lernen dass gerade hier d1e ziin-
dende Gewalt der marxistischen Bewegung, besonders des kommu-
nistischen Manifestes zu suchen ist, mit seiner Thronerhebung der
Arbeit und ihrer Vertreter. So konnen wir den -,,proletarischen .
Stolz verstehen -als die - natiirtiche Abwehr unmenschlicher: Ent-
Wertungen; so verstehen wir das oft so geschmacklose Geschrei der

1) Auch der Bauernknecht steht in einem ganz anderen Verhiltnis der
Achtung zu seinem Herrn wie der Arbeiter in der Stadt. Es ist ein patriar-
chalisches und. kein Sklavenverhiltnis.

60



.,Arbeltgrzextungen in allen. Landern und vor. allem aber das Pochen
auf die Macht der vereinten Massen Ja von hier aus gewinnt erst
das selbstbewusste und doch so resigniert klingende Wort von der
,Masse seinen rechten psychologischen Sinn, und die Tragodie
des Individualismus innerhalb der Arbeiterbewegung wird ver-
standlich, wenn wir bedenken, was denn die Bedeutung jenes Wor-
tes vom ,,lumplgen Individuum ist, das Engels pragte. Es sollte
eben nur den entwertenden ,,Burger“ selbst entwerten. Und doch

- enthilt es eine geheime Liige und kann nicht wirklich den Groll
iiber das trockene Brot und die dumpfe Stube verscheuchen. Denn

niemand fithlt sich bloss als Masse. Der Sozialismus hat wohl dem

Arbeiter eine Art Selbstbewusstsein gegeben, aber es ist ein Selbst-

bewusstsein nur der Zahl (,,Vereinigt sind die Schwachen machtig*;

Klassenbewusstsein), nicht des eigenen Wertes der Person.

-~ Was. also wire unsere Aufgabe, was bleibt noch zu tun? Ich
mochte da, als oberstes Gebot sittlicher Tat, das Wort hinstellen:
Gut sein heisst Freiheit geben, namlich innere Frei-
heit, Menschenwiirde. Gut sein heisst vor allem und zuerst — noch
vor jeder Ausseren Hilfeleistung — den Menschen gleichwertig
neben sich stellen, ja iiber sich. Dann wird er auch sich seines
Selbstes bewusst werden konnen und frei sein dem Geiste nach.
Denn ein Ressentimentgefiihl herrscht nur dort, wo Menschen-
wiirde vernichtet wurde. Es lasst einmal DostO]ewskl seinen wun-
derbarén Staretz Sossima das Wort sprechen (Briider Karamasoff
[Piper], S. 640): ,Ohne Diener kann die Welt nicht
~auskommen,aberdusollstsohandeln,dass dein
Diener freierim Geiste ist,alseres ware, wenn
ernicht dein Dienerseinwiirde. Und warum soll
tch nicht meinem Diener ein Diener sein, und
zwarso,dasserfiihlt,dassichesohne }eglmhen
Stolz oder Hochmut meinerseits bin, und ohne
inihm Misstrauenzuerwecken ? (Man lese das ganze
Kapitel iiber Diener und Herrn.)

- Es ist eine der iibelsten Formen biirgerlichen Geistes, seine
eigene Wiirde zu erhohen, indem man die der anderen erniedrigt,
und seine wirtschaitliche Vorzugstellung noch zu seelischer Ueber-
hebung und moralischem Machtrausche auszuniitzen. Und es wire
doch so leicht, selbst unter Wahrung wirtschaftlicher Vorte}le
(die ja ubrlgens ohnedies immer die Gefahr innerer Korrumption,
also eines Verfalles. in sich tragen), zu einem friedlicheren Verhilt-
nisse der Klassen zu gelangen als es heute der Fall ist. Doch dazu
wire eine Art von Demut notwendig, wie sie Dostojewski gemeint
hat, niamlich bewusster Verzicht auf jene Scheinwiirde, die nur
Damme aufrichtet zwischen Mensch und Mensch. Andernfalls wire

61



in der Tat eine exploswe Losung dieser Spannungen unauswetch~
lich.

Sozialistische Arbeit sollte also im Grunde mchts anderes sein
als die Unterwelsung, dass der Mensch doch nur so weit Wert be-
sitzt, ‘als er Wert in sich selber hat. Das aber wire keine Unter-
weisung mit Worten, sondern mit Taten. Der unterdriickte Mensch
muss lernen, an sich zu glauben und sich selber zu vertrauen,
indem wi r zunichst anfangen, an ihn zu glauben und ihm zu ver-
trauen. Dann wird er allmihlich solchen Glauben gewinnen, dass
er es nicht mehr notwendig haben wird, zuvor erst einen anderen
Menschen erniedrigen zu miissen. Das aber wiirde erst wirkliche
Freiheit bedeuten.

Und nur der freie Mensch kann wirklich gut sein.

VIII.

Aber Gott und die Religion — warum steht davon mchts in mei-
nen Betrachtungen? So wird man mich fragen, der ich als ,Laie“
schreibe. Ja, Gott muss freilich hinter allem stehen, was wir unter-
nehmen, er ist das Feuer, ohne das nichts Grosses entstehen kann.
Aber im Verkehr mit dem Arbeiter haben die Worte von Gott und
Religion zunachst wenig Ansehen.” Da muss wirklich erst das ge-
schehen, was Ragaz will und lehrt: das Heraufkommen des neuen
Christentumes. Aber der Arbeiter kann doch nicht nur ,vertrostet®
werden auf dieses Kommen, auf den Einbruch des neuen Aeons.
Entweder zeige man ihm, wie er mitarbeiten kann, schon heute, in
dieser schlechten Welt, um das Reich Gottes vorzubereiten, nach
dem ja im Grunde auch er sich sehnt, — oder man schweige. Der
,,Glaube“ lasst sich nicht machen, am wenigsten ein so grosser und
lebendiger Glaube.") Mitarbeiten aber an seinem Platze wird. der
Arbeiter immer dann kénnen, wenn man ihm zeigt, dass sein Wille
zum Guten eine innere Berechtlgung und ein Betatlgungsfeld be-
sitzt, auch in der Welt des ,Kapitalismus“. Und wenn man ihm
ferner zeigt, dass er — iiber das rein Zahlenmaissige hinaus —
innere Wiirde und Wert besitzt und an sich glauben darf, weil
der Wert im Guten selbst und nicht im Urteil anderer liegt. Nur
der verfiihrerische ,,Anschauungsunterrlcht" der kapitalistischen,
d. h. der ,natiirlichen* Gesellschaft, und eine falsche Theorie vom
historischen Determinismus haben zu solchen geistigen Verwirrun-
gen gefithrt, dass selbst ein Sieg der sozialistischen Sache (wie etwa
1918) kein wirkliches Heil bringen konnte und ungeniitz{ vor-
iiberging. Es miissen neue Methoden gefunden und neue Ziele ge-

setzt werden, um dem Leben des Arbeiters im Joch der:Lohn-

1) Es st so wahr was Forster einmal aus Dante zitiert: ,,Es ist Ver
dienst, die Gnade zu empfangen, sobald der Wille sich erschliesst fiir sie.”
Doch ‘das sind Gehelmnlsse die iiber unser Thema hmauswelsen

62



-~

sklaverei Sinn zu geben. Die wenigsten nur sind ja zufrieden mit
den lauten Phrasen ihrer Zeitungen und Versammlungen. Wenn sie
einmal an einem stillen Sonntage nachdenken konnen und wollen,
so erwacht in ihnen wie in allen Wesen die Sehnsucht nach Sinn-
erfiillung, nach Giite und Gewaltlosigkeit. (Die meisten - Arbeiter
haben z. B. immer einen Tolstoi verstanden, umsomehr, als er ihnen
als ein von der Kirche Verstossener nicht verdichtig War) Aber sie
wissen nicht, dass all dies ja moglich ist, jederzeit und iiberall,
wenn man nur erst einmal anfingt, und sie wissen ferner noch mcht
dass — zuletzt — solches Wollen niemals vergeblich ist. Nehmt
nur dem Arbeiter das Gift einer unbequemen Theorie, gebt ihm
Selbstvertrauen und Wiirde durch den Glauben an seineinneren
Krafte, und er wird sein Herz der Liebe 6ffnen wie jeder Mensch
in Gottes Schépfung.

,,Der Mensch ist gut, er will nur dabei auch wohl sein,
wenn er es tut. Und wenn er bése ist, so hat man ihm sicher
den Weg verrammelt, auf dem er gut sein wollte. (Pestalozn
,,Wie Gertrud ihre Kmder lehrte.* Brief 4.) :

Dr. Robert Frledmann (Wien).

Nachschrift: Am Ende wiederhole ich die Frage des Ti-
tels. Denn was ich niederschrieb, geschah mit viel Zagen und Be-
scheidenheit. Und zwar nicht darum weil ich weniger an die
gottliche Kraft der Liebe glaube, sondern darum, weil ich weiss, -
dass der Kampf um Brot und Dach sich nicht rein auf der geistigen
Ebene abspielen kann. Und meine grosse Frage am Schluss lautet:
Wird der ,,natiirliche’ Mensch, der Unternehmer, die Aktiengesell-
schaft den neuen Unterricht annehmen ? |

NIRRT nInEiImnnRnuannnnn,

~Aussprache

BRI T T s i e oI i |III|IIII1IIHIIJIIIIIIIHIHIIIIIIEIIHIIIIII!IIIIIIIIIIHHIIIT

1. Das deutsche Volk und der Welﬁrieden.i)-
, . )

S,

i

et

i
:ész:’}

sHImpnan
JITPITHTTTTR
[IRTRLARIAVIVRT

Verehrter‘ ‘Herr Doktor!
'Etwas erschrocken bin ich iiber das Echo, das meine Ausfiihrungen in

D) Wir geben zwei Aeusserungen von deutscher Seite das Wort trotzdem
sie, vielmehr, weil sie gegen FOorster gerichtet sind. Denn sie smd doch
nicht in einem iiblen Sinne gegen ihn gerichtet, Es handelt sich offenbar um
Menschen, die sehr gern bereit sind, auf Forster zu horen, die weitgehend
seine Gesmungsgenossen und M1tstre1ter zum Teil seine Schiiler sind. Es
kann auch Forster gewiss nur lieb sein, sich mit solchen Menschen in Freund-
schaft auseinanderzusetzen. Gerade die ,Neuen Wege®, die stels in der be-
kannten Weise zu ithm gestanden sind, sind fiir eine solche Verhandlung wohl
der rechte Ort. : Die Red.

63



	Was sagen wir den Arbeitern? (Schluss) : Teil V, VI, VII und VIII

