
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 22 (1928)

Heft: 2

Artikel: Was richte ich aus? : Siehe, es ging ein Säemann aus zu säen (Math.
13, 3)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was richte ich aus?
Siehe, es ging ein Säemann aus zu säen.

Math. 13, 3.

Die Frage: „Was richte ich aus?" macht wohl vielen unter uns
etwa zu schaffen. „Was richte ich aus? Ich mühe mich mit harter
Anstrengung des Leibes und der Seele, ich lege mein Bestes in mein
Tun, jahrelang, jahrelang, ich reibe mich auf — und was kommt
dabei heraus?" Wenn diese Frage aufsteigt, dann befällt uns wie
eine Lähmung; sie ist wie ein Schlaganfall für das geistige Leben.

Was richte ich aus?
Man könnte nun eine Antwort auf diese Frage von vornherein

abschneiden, indem man erklärte: „Es kommt doch nicht darauf
an, was wir ausrichten, sondern was wir tun und was wir sind.
Nicht etwas auszurichten, ist das höchste Ziel und der tiefste Sinn
unseres Lebens, sondern zu arbeiten, zu werden, zu dienen." Diese
Erklärung hat selbstverständlich ein grosses Recht und ist vielleicht
das letzte Wort. Aber das letzte Wort darf nicht immer das erste
sein. Die Frage, ob nicht all unser Wirken im Dienste bestimmter
Ziele unfruchtbar sei, hat ein Recht. Jesus selbst hat dieses Recht
anerkannt, als er das Gleichnis vom Sämann sprach.

Es ist in der Tat offenkundig, dass wir oft wenig genug, ja
scheinbar nichts ausrichten. Alles, was wir tun, ist wie weggeworfen.

Es fällt einiges auf den Weg. Die Vögel kommen und picken
es auf. Ein Teil dessen, was wir reden und tun, bleibt ein Gegenstand

der Neugier, vielleicht auch etwa der Sensation, aber tiefer
geht es nicht ein; es ist von vornherein verloren, und wenn etwa
das Geschwätz, dessen Hauptträger heute die Zeitungen sind, auch
noch dazu kommt, so beschleunigt es bloss dieses Loos. Ein grosser

Teil alles Samens geht von vornherein verloren. Damit muss
man bei allem Säen rechnen und beim geistigen noch mehr als beim
physischen. Wer hört eine Rede recht? Wer liest eine Zeitschrift mit
dem Ernst, auf den sie rechnet? Wer nimmt eine Schulstunde so
auf, wie sie gemeint ist? Du tust dein Bestes und Heiligstes hinein
— es fällt ein grosser Teil auf den Weg. Und das gilt von allem,
allem Tun. — Einiges aber fällt auf das Steinige, geht gerade weil
der Grund nicht tief ist, rasch auf, aber es verwelkt bald, wenn die
Sonne höher steigt. Begeisterung kann man wohl erwecken, namentlich

etwa am Anfang des Wirkens. Begeisterung ist billig. Die
Menschen sind namentlich in leeren, flachen Zeiten geradezu
begeisterungswütig. Aber am? meisten begeistern sie sich für das Oberflächliche,

freilich dann wieder besonders, wenn es noch dazu den Schein
der Tiefe hat ; für das wirklich Tiefe kann man sich nicht so gut be-

49



geistern, es ist auf eine andere Schicht der Seele berechnet. Darum
begeistern sich am meisten die Oberflächlichen. Nicht sie allein,
gewiss nicht, und auch das Tiefe kann in tiefen Seelen etwas
erregen, das der Begeisterung ähnlich sieht, nur dass es stiller ist,
weniger Raketenfeuer und mehr ein tiefes, freudiges Leuchten. Jene
gewöhnliche Art von Begeisterung aber, sie erweist sich als wenig
standhaft. Sie hält die Hitze nicht aus. Es fehlt an Wurzeltiefe.
Man erwärmt sich, schwärmt, macht vielleicht sogar mit, eine
Stunde lang, aber wenn man nun aushalten sollte in Arbeit und
Alltag, wenn die Anfechtung kommt, der Spott, vielleicht etwas
Enttäuschung, dann entleidet die Sache rasch, dann bleiben wenige
übrig. Es fehlt die „Ausdauer", die „Geduld", von der Lukas 8, 15
so bezeichnend redet. Sie sind „Saisonmenschen", sagt Jesus
(Matthäus 13, 21), oder „Augenblicksmenschen", Menschen der
Mode und Konjunktur. Eine andere Mode und Konjunktur nimmt
sie anderswo mit. Das ist in unseren Tagen, bei der mangelnden
Wurzelhaftigkeit der Menschen, noch mehr der Fall als in früheren

Zeiten. Wieder ist also ein grosser Teil, nun nicht mehr
des Samens sondern der Saat, verloren. Es sass nicht tief genug.
— Aber noch schlimmer wird die Rechnung. Einiges fällt zwar
auf gutes Land — so darf man annehmen — aber unter die Dornen,

diese gehen auf und ersticken es. Wie viel vom Allerbesten
gerät in den Streit der menschlichen Meinungen, in den
Parteikampf, in die Konkurrenz der Gruppen und Cliquen, in den
Jahrmarkt der Eitelkeiten, in das Spiel des Ehrgeizes und der Eifersucht

und kommt nicht auf. Es ist gute Saat, aber sie hat nicht
Raum, sie wird erstickt. Und freilich,,,die Sorgen dieser Welt", „der
Betrug des Reichtums" und die „sonstigen Neigungen und Begierden",

von denen die biblische Deutung des Gleichnisses (Matth. 13,
18 ff., Markus 4, 13 ff., Lukas 8, 11 ff.) redet, spielen auch ihre Rolle.
Die Rücksichten auf Familie, Verwandtschaft, Kollegen, Karriere,
auf Verdienst und Fortkommen, ja die Existenz unser selbst oder der
Unsrigen, wie viel edle Saat ersticken sie Und wo die Saat erstickt
wird, da gedeiht dann Unkraut aller Art umso besser. Das ist die
Strafe. Das Geld sodann, ja das Geld, der Betrug des Reichtums
— was soll man davon sagen? Vor allem, dass es immer wieder
Seelen, die berufen scheinen, satt macht, skeptisch, ihnen die geistliche

Armut raubt, ohne die es keinen Eintritt ins Reich Gottes gibt.
Es ist dann zwar tiefe, aber zu fette Erde, wo die edle Saat erstickt
und wieder das Unkraut merkwürdig gut wächst. Und das
Geschäftsleben — das alles wird und keine Zeit, keine Gedanken
lässt für die Saat Gottes, das sich sogar einbildet, dafür zu ernsthaft
zu sein Was endlich alles am Ehrgeiz, an der Sinnlichkeit, am übel
orientierten Eros erstickt, auch an der Unwahrhaftigkeit wie viel
„Wort" da verloren geht, wie viel gutes Land sich da in Sumpf ver-

50



wandelt oder in arges Dornengeflecht, wie unser Wirtshausleben,
unser Genusstreiben, auch das Sportfieber, dem höhern Geiste das
Erdreich nicht weniger wegnehmen, als das Geschäft — nun, das
ist ja eine bekannte Erfahrung. Und welches ist die am meisten
tragische? Dass oft die Saat selbst sich in Unkraut zu verwandeln
scheint, dass das, was wir ausstreuen, oft ganz anders wirkt, als
wir es gemeint und gewollt.

So stehen wir zuletzt vor der Tatasche, dass weitaus der grösste
Teil der Saat verloren geht. Und so scheint die Frage nur allzu
begründet: „Was richte ich denn aus?"

Aber das alles ist nur die eine Seite der Wahrheit; es ist sogar
nur Vorbereitung auf die eigentliche Wahrheit, die nun erst dran
kommt: Anderes aber fiel auf das gute Land und gab Frucht,
hundertfach, sechszigfach, dreissigfach. Das ist die beglückende und
tröstende Wahrheit: Vieles, vieles zwar, was wir ausgestreut, geht
nicht auf oder geht wieder zugrunde, aber einiges geht viel, viel
reicher auf, als wir's je gedacht; vieles, vieles von unserem Tun ist
umsonst oder scheint umsonst, aber einiges ist dafür wunderbar
gesegnet, und zwar — so dürfen wir wohl als Erläuterung unseres
Gleichnisses hinzufügen : da wo wir es am wenigsten erwartet hätten.

Die glänzendste Rede — falls uns solche gelingen sollten —
wirkt vielleicht herzlich wenig, aber ein zufälliges Wort, das wir
einmal zu einem unbekannten Menschen gesprochen, hat die grössten

und heilsamsten Folgen. Ein Schüler, auf den wir die schönsten

Hoffnungen gesetzt, enttäuscht uns, aber einer, der unbedeutend,

scheinbar halb abwesend oder auch trotzig und ablehnend
in einer Ecke sass, er hat das „Wort" in grosser innerer Erregung
oder auch in tiefer Stille einer langsam arbeitenden Seele aufgenommen

und die Frucht ist hundertfältig. Eine Tat, mit der wir die
Welt hätten bewegen mögen, geht in die Luft und etwas anderes,
das wir nebenbei getan, hat ungeahnte Wirkungen. Ein Vortrag
schien missglückt, oder es waren wenig Leute da, aber siehe, nach
Jahren gesteht ein wertvoller Mensch, dass er damals einen
entscheidenden Eindruck empfangen habe. Und was das Allerschönste
ist: wenn unsere Saat selbst manchmal verderbt wird, sich in
Unkraut verwandelt, wo sie auf böses Erdreich fällt, so kann sie unir
gekehrt auf gutem Erdreich sich veredeln, so kann unser Denken
und Wollen uns aus reinen, grossen Seelen viel herrlicher entgegenkommen,

als es in uns war.
Jesus selbst hat im Gang seiner Sache das Walten dieses

seltsamen Gesetzes am wunderbarsten erlebt. Wie viel hat er an seinen
Jüngern ohne Frucht gearbeitet! Aber ein Pharisäer und Feind ist
sein grösster Apostel geworden. Wie hat er um Israel scheinbar
vergeblich gerungen! Aber die grosse Völkerwelt öffnete sich ihm.
Und wenn so vieles von seiner Saat auf den Weg, das Steinige, das

51



Dornige fiel, wenn aus seinem Wort und seiner Wahrheit selbst Gift
und Verderben zu werden schien, ist dann nicht immer wieder die
wahre Saat wunderbar aufgebrochen, meistens wenn man's am
wenigsten geahnt hätte, nicht ihn übertreffend freilich, aber ihn
immer herrlicher offenbarend — gerade auch gegen Missbrauch
und Entstellung?

Darum mag auch eine Zeit in Flachheit und Materialismus, Hass
und Hetze, Sand und Sumpf für die Aussaat des Geistes noch so
ungünstig erscheinen, irgendwo ist darin ein Ort, wo sie aufgeht,
vielleicht still, langsam, aber ausdauernd und dann dreissig-, sechs-
zig-, hunderfältig, wenn auch vielleicht erst späteren Zeiten sichtbar
und greifbar. Darum mag auf einem öden Acker doch eine Stelle
gewesen sein, wo hintenher auf einmal schöne, edle Saat erscheint.
Darum mag auch in einer Menschenseele, wo sichtbar nichts
aufging oder Bestand hatte, was wir an ihr arbeiteten, noch ein
„heiliger Rest" von Erde sein, in dem ein Same liegen bleibt, der einst
aufgeht. Darum säe nur getrost, Säemann, säe nur!

Und so ist dies das Gesetz des Ausrichtens : Wir richten nicht
das aus, was wir wollen, aber wenn wir treu und lauter sind
(soweit das bei Menschen möglich ist), dann richten wir viel mehr aus,
als wir uns je hätten träumen lassen. Wir richten nicht gerade das

aus, was wir wollen. Das, worauf wir vielleicht unsere grösste
Anstrengung richten, will nicht werden. Aber dafür wird anderes.
Und wir dürfen annehmen, dass es s o gut sei, dass es s o besser
sei, als wenn es nach unserem Willen gegangen wäre. Vielleicht auch
ist das geworden, was wir wollten, wir erkennen es nur nicht;
vielleicht auch wird es noch werden, bloss auf Umwegen. Jedenfalls
arbeiten wir n i e umsonst. Auch da, wo wir scheinbar nichts
ausrichten, haben wir uns nicht vergeblich gemüht. Vielleicht haben
wir selbst dabei sehr viel gelernt und sind dadurch sehr viel
fruchtbringender, jedenfalls frömmer und besser geworden. Und vor
allem : es gibt auch eine Saat ins Unsichtbare, und das dürfte sogar
die wichtigste von allen sein. Vielleicht ist Gottes Ordnung so paradox,

dass die unfruchtbarste Arbeit, um seinetwillen treu getan, die
fruchtbarste ist. Denn sie wirft Segen in die dürren und öden Orte
der Welt, und aus Segen, wird zuletzt Frucht. Auch der scheinbar
verlorene Same ist doch nicht verloren. Es müsste so viel Saatkorn
ausgestreut werden, damit eben jene Stelle erreicht werde, wo es
dreissig-, sechszig-, hundertfach aufgehen konnte. Und es kann ja
auf diese Art mehr heraus, als wenn nichts verloren gegangen wäre.
Wozu noch die Wahrheit kommt, die in dem tiefen Worte liegt:
„Das Geheimnis der grössten Erfolge ist der Misserfolg." Nur Eines
allerdings ist dabei vorausgesetzt : dass die Arbeit aus Gott
getan ist.

Wir können also die Sorge um das: „Was richte ich. aus?" las-

52



sen. Nichts ist umsonst, was wir tun, nicht das Kleinste und, nochmals

sei's gesagt, am wenigsten das in Treue Getane, das umsonst
scheint. Es war der kahlste Ort auf Erden, auf dem das Kreuz stand,
und siehe, es ist der fruchtbarste von allen geworden. Wir richten
mehr aus, als wir ahnen und träumen, wenn wir nur Gottes Werk
tun. Er arbeitet dann durch uns, auf s e i n e Art. Unsere einzige,
grosse Sorge sei, dass wir wirklich sein Werk tun. Vielleicht
gelangen wir auf diesem Wege auch zuletzt so weit, dass wir nicht
mehr fragen, was wir ausrichten, dass diese Frage unter uns liegt.
Und dies ist dann freilich das Schönste und Höchste.

L. Ragaz.

Was sagen wir den Arbeitern?
(Schluss.)

V.
Alle Predigt ist erfolglos bei Menschen, die den Sinn der Worte

noch nicht fassen können. Es kann nicht der Anfang eines Aufstieges
sein, dass man vom „Sinn des Lebens" spricht, der doch überhaupt
nur im lebendigen Glauben liegen kann. Es muss vielmehr das
Werk der Liebe vorangehen, damit sich jener Sinn allmählich er-
schliesse. Trotz aller Sehnsucht nach der religiösen Wahrheit kann
der Arbeiter zunächst diese Wahrheit kaum erfassen. Eines aber
könnte er, auch wenn er hungrig oder abgemattet ist : gut sein
zu seinem Nächsten. Und das begreift er auch. Damit aber
wäre das Tor zum Aufstiege gesprengt. Gerade das jedoch ist es,
was er seltsamerweise in seinen Kreisen nicht nur nicht hört,
sondern was ihm sogar in gewissem Sinne ausgeredet wird.

Zu dem Menschen, der noch vor dem Glauben steht, gelangt
man am besten auf dem Wege vernünftiger Darlegungen, auf dem
Wege, von Lehren oder Theorien. Allerdings liegen hier auch
schon die grossen Gefahren, denn der unkritische Geist neigt nur
allzu leicht dazu, die ihm plausibel erscheinende Theorie kurzerhand

zu einem Dogma zu verhärten. Es ist nun meine Meinung,
dass gerade hier in dieser Richtung unser weitestes Feld der
Wirksamkeit sein könnte, vor allem natürlich negativ in der Zerstörung
solcher Theorien, die unmittelbare und tiefe Wahrheiten verdecken.

Eines der schlimmsten Gifte, mit denen das Volk in seiner Not
gespeist wird und mit denen es, anstatt befreit, in allen geistigen
Kräften nur gehemmt und noch ärmer gemacht wird, stammt —
es ist nicht so seltsam — gerade von Intellektuellen her, die es
sicherlich ihrer Absicht nach ehrlich gemeint haben. Es ist dies die
Theorie des Geschichtsdeterminismus, die Theorie von der notwendigen

dialektischen Entwicklung des Geschichtsverlaufes und ihre

53


	Was richte ich aus? : Siehe, es ging ein Säemann aus zu säen (Math. 13, 3)

